GL H 615.535

| ACH                                     |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------|--|--|--|--|--|
| U                                       |  |  |  |  |  |
|                                         |  |  |  |  |  |
| 1 1111111111111111111111111111111111111 |  |  |  |  |  |
| 125820                                  |  |  |  |  |  |
| BSNAA                                   |  |  |  |  |  |

त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी Academy of Administration

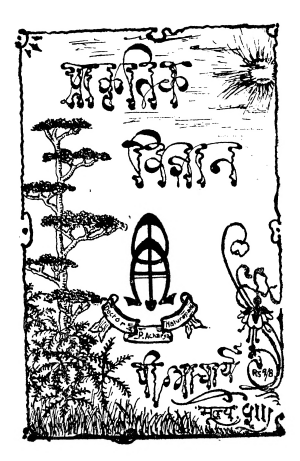
मसूरी MUSSOORIE

पुस्तकालय LIBRARY

125820 अवाप्ति संख्या 50-772 Accession No.

वर्ग संख्या Class No.

615.535 पुस्तक संख्या 3412114 ACH Book No.



### सूचना

हम शीघ्र 'प्राकृतिक विज्ञान कार्यालय ' मुंबईमें स्थापित करनेका विचार कर रहे हैं। अतएव जबतक कार्यालय स्थापित न हो एस. के. मिश्र, बरेली या बक्षम एण्ड सन्स, पीलीभीतसे पुस्तक मंगावें और कार्यालय सम्बन्धी पत्र व्यवहार करें।

मैनेजर प्राकृतिक विज्ञान कार्यालय.

सेठ करोड़ीमल, मालिक फ़र्म **छोटेलाल दुर्जनमल,** खारा कुवा, मुंबईवालींने पुरस्कार रूपसे डाक्टर **पी. आचार्यके** निमित्त मिस्टर **चिंतामण सखाराम देवळे** द्वारा मुंबई वैमब प्रेस, सर्बेन्ट्स ऑव इंडिया सोसाइटी'ज़ बिल्डिंग, सँब्स्टेरोड मुंबईसे सुद्धित कराया

और पं. सरस्वती किशोर मिश्र गली नवाबान, बरेस्टीने प्रकाशित किया ।

### सुचना

पुस्तक वी. थी. द्वारा भेजनेका नियम नहीं है । अतः पुस्तकका मुख्य ५॥।

मैनेजर प्राकृतिक विज्ञान कार्यास्त्रय.

## समर्पण



<sup>श्री</sup>॰ पं० वनवारी लाल मिश्र, सैयाह हिन्द् ।

हे पिता ! हमें जीवन पर्यन्त यही खेद रहेगा कि हम आपके जीवनकालमें इस तुच्छ हारीरसे आपकी कोई सेवा करनेको समर्थ न हुए । परन्तु इसके साथ यह प्रसम्प्रतामी है कि आप हमारे इस कार्यसे, जो हम मानव जातिकी शारीरिक व्याधियोंका इति करनेके निमित्त कर रहे थे, बहुत सन्तुष्ट थे । अतः आपके आश्वीविदस इस कार्यमें सफलता प्राप्त होनेकी पिहली सीढ़ी प्राकृतिक विज्ञान सुद्धित होनेसे आपके पूल्य एवं पवित्र बरणोंमें शांष नवाकर आपकी भेट यही 'प्राकृतिक विज्ञान है । आशा है आप हमें अपने समस्त पुत्रोंमें दीन एवं अस-हाय जानकर हमारी इस तुच्छ भेटको स्वीकार करके निश्चय प्रसन्न होंगे।

यदि

आप नेचरोपैथिक डाक्टर बनना चाहते हैं तो

अनेक बार पाकृतिक विज्ञानका समझके साथ पाठ कीजिये

और

तदुपरान्त जबतक हमारा इन्सटीट्यूट कहीं स्थापित न हो जाय तबतक पत्र व्यवहार द्वारा ज्ञिक्षा भाप्त करिये !

पत्र द्वारा शिक्षा देनेकी फ़ीस २०)
परीक्षा लेनेकी फ़ीस ५)
ढिछोमा प्रदान करनेकी फ़ीस ५)

पी० आचार्य,

नेचरोपेथ ।

# भूमिका

#### **少沙鄉什**

ज्ञाहीतक हमको स्मरण है हमारी बाल्यकालसेही चलते-फिरते, उठते-बैठते, बाते-पीते और खेलते-कूदते प्रत्येक समय प्रकृतिकी लीलाएं नयन गोचर

. होनेपर अपने पितासे प्रश्नपर प्रश्न करनेकी प्रकृति थी, हमको 'प्राकृतिक जिससे वह उत्तर देते, देते दुःखी हो जाते थे। किन्तु विज्ञान' लिखनेकी उन्होंने हमको ढाई वर्षकी आयुसे अपने साथही रक्खा कैसे सुझी ? था, और वह निरन्तर भारत अमण करते रहते थे.

जिससे प्रायः अनेक स्थानोंपर अनेक भारतीय एवं

योरोपीय विद्वानोंसे परिचय होनेके कारण हमको बहतसे प्रश्लोंका उचित उत्तर मिल जाता था, परन्तु फिरभी हम सन्तुष्ट नहीं होते थे। हमारे प्रश्नभी भिन्न, भिन्न विषयोंपर और बड़े जटिल होते थे। अतः किसी एक विषयके विद्वानकी यह सामर्थ्य नहीं थी कि वह हमारे समस्त प्रश्लोंका यथोचित उत्तर दे सके. और इसी कारण वश हमारे पिता हमारे शिक्षणार्थ किसी विशेष शिक्षकको नियक्त न करसके. और ग्यारह वर्षकी आयुतक हमको अपने साथ भारत भ्रमणही कराते रहे। वह इमको सदा स्वयं विद्याध्ययन कराते थे और यथाशक्ति हमारे प्रश्लोंका उत्तर देनेकी-भी चेष्टा करते थे । परन्त यदि हमारा कोई प्रश्न शरीर विज्ञानके सम्बन्धमें अति जटिल होता था तो वह बहुधा निस्तर होजाते थे. प्रत्यत कभी, कभी तो डाक्ट-रोंके व्यवसायकी तीज निन्दा किया करते थे। वह कहा करते थे:--" यह बडाही घृणित व्यवसाय है। क्योंकि डाक्टर लोग केवल मांस, अस्थियों, रक्त और शरीरके अन्य द्वित पदार्थोंकाही स्पर्श नहीं करते हैं वरन योरोपमें तो डाक्टर लोग अनुभव प्राप्त करनेके निमित्त मल-मूत्रादिका स्वाद लेनेमेंभी आनाकानी नहीं करते हैं। " उनके इस कथनसे हमें डाक्टरोंके व्यवसायसे घणा होनेकी अपेक्षा दिनोंदिन शरीर विज्ञानसे रुचि होती गयी, और अन्तमें वही विषय हमारे जीवनका उद्देश्य हो गया । इसीसे जब हमारी आयु छः वर्षकी थी हम अपने पितासे बहुत कुछ दिब्दत होनेपरभी वर्षा ऋतमें होनेवाली छोटी छोटी मेंढकोंको मार और चीरकर बड़े ध्यानसे देखा करते थे: और भन्य छोटे, छोटे जीवोंकोभी

मारकर चीरना और उनके प्रत्येक अवयवको देखना हमारे लिए स्वामाविक होमया था। इसके अतिरिक्त हमारे छोटे चचाकी पुत्रीने बहतसे कबतर पाल रक्खे थे। अतः कबतरोंके अण्डे और बच्चे या कभी, कभी बिल्ली द्वारा मारे हुए कबतर हमारी प्रयोग शालामें बहत उपयोगी होते थे । अपरश्च अमशानों या पश्चओं हे बघ स्थानों में भी जानेसे हमें कोई घणा या भय न था; और अपने पिताके साथ जब कभी हम ऐसे नगरमें जाते थे जहां कि मैडिकल म्युजियम और मैडिकल विद्यालय हो तो हम अवस्य उसे देखनेका प्रयत्न करते थे. और हमारी प्रवल इच्छा रहती थी कि हमभी किसी दिन संसारमें अद्वितीय डाक्टर बनें और किसी ऐसे अमृतकी खोज करें जिससे कभी यनुष्यकी मृत्यू न हो, या ऐसे साधनोंका ज्ञान प्राप्त करें जो न्यनातिन्यन मन्यको असमय मृत्य न हो. और कोई मनुष्य कभी किसी रोगसे पीडित न हो । इसके अतिरिक्त हमको किसी ऐसे रासायनिक पदार्थकीभी खोज थी, जिसकी सहायतासे पेडे या अन्य खोवेकी मिठाई सेवन करनेपर शरीरमें यथेष्ठ रक्तकी उत्पत्ति होसके । क्योंकि हमको पेड़े बहुत प्रिय थे और उनकी नीरसताके कारण हमारे पिता इस भयसे हमें उन्हें सेवन नहीं करने देते थे कि उनसे शरीरमें रक्तकी उत्पत्ति बहुत कम होती है। किन्तु शरीर विज्ञान और रसायन शासका ज्ञान प्राप्त करनेके निमित्त यह सब कुछ अभिलाषा होते हुएभी हमको विद्याध्ययनके अना-वस्यक परिश्रमसे वहतही घुणा थी। हम केवल नैसर्गिक रीतिसेही शिक्षा प्राप्त करनेके प्रेमी थे। हमारी इच्छा थी कि किसी प्रकार मस्तिष्कमें ऐसी ज्ञान ज्योति हो जो स्वतः विना किसी परिश्रमके हमको संसारकी समस्त विद्याएं प्राप्त हो जाउँ। इसके साथ, साथ हमको यह विश्वासभी था कि यदि हमको कोई ऐसा गुरु न मिलेगा. जो विना परिश्रमके हमें ज्ञान प्राप्त करा सके, निश्चय प्रकृतिकी सहायतासे न्युनाति न्यून हम अपने प्रिय विषयका ज्ञान प्राप्त करनेमें सफल होंगे। अतएव हम इसी कारणवश किसी विदाको आज कलकी शष्क और कृत्रिम पाठ्य प्रणालीके हेत किसी गुरु द्वारा प्राप्त न कर सके । परन्त इसके साथही उस समय स्वमेव हमारी प्राकृतिक शिक्षाका विकास हो चला था। इसके अतिरिक्त देश, देश अमण करनेसे हम संसारके अन्य बालकोंके समान नहीं थे। हम विना किसी संकोचके बडे. बडे. विद्वानोंको अपना पाठ सुना देते थे, अड़ करना तो इम कभी सीखेई। नहीं थे और दंबे स्वरसे बोलनाभी हम नहीं जानते थे। इसीसे भारतके ब्रिटिश प्रहाधि-कारियों. राजा-महाराजाओं, और जनताकेभी अन्य प्रतिष्ठित मनुष्योंने इमको छः

वर्षकी आयुमें प्रसन्न होकर प्राय साढ़ेतीनसी प्रमाण पत्र दिये थे, जिनमेंसे केवेल एक बाबू भैरव नारायणजी बी० ए०, आक्ट्राई सुप्रेन्टेन्डेन्ट, अजमेरहीका हमारे निमित्त उपयोगी सिद्ध हुआ । उस प्रमाण पत्रने हमारे हृदयमें ऐसी लहर उत्पन्न करदी कि इसको प्रत्येक समय किसी नतन पदार्थका आविष्कार करनेकी चिन्ता व्यापने लगी । कभी हम काल्पनिक रूपसे किसी अद्भुत यन्त्रका आविष्कार कर-नेमें लीन हो जाते थे. कभी अमृतका खोज करनेमें तनमय होजाते थे. कभी समस्त शास्त्रोंके पण्डित हमही बन जाते थे। सारांश यह है कि कोई ऐसा असम्भव पदार्थ नहीं था जिसका आविष्कार हमारा मस्तिष्क उल्टा-सीधा काल्पनिक रूपसे न कर लेता हो । अतः उस समय हम किसी प्रकार एक उन्मादीसे कम नहीं थे । परन्तु हमारी उस दशासे उस समय जो बड़ा लाभ हुआ वह यह था कि इम किसी विषयपर दत्त चित्तसे विचार करने योग्य हो गये, और कमशः यह अभ्यास इतना वढ गया कि यदि हम किसी विषयपर विचारते थे तो उसमें ऐसे घुस जाते कि फिर अन्य किसी बातका ध्यान नहीं रहता था। इसीसे यदि मार्ग चलते, चलते हम किसी विषयपर मनन करने लगते तो हम कहीं के कहीं पहुंच जाते थे, यदि भोजन सेवन करते समय किसी विषयपर ध्यान चला जाता था तो भोजन करनाही भूल जाते थे और यदि शयन करते समय कोई समस्या उपस्थित होती तो समस्त रात्रि उसीकी पूर्तिमें निकल जाती थी: और निरन्तर कई वर्ष पर्यन्त हमारा यही कम रहा, प्रत्युत दिनोदिन वृद्धिको प्राप्त होता गया, जिससे हमारे बाल्य कालको चपलता नष्ट होने लगी और नित्य प्रति उसका स्थान गम्भीरतासे तीव्र गतिके साथ लिये जानेपर हम अपने पिताकी दिष्टेमें पिहलेकी अपेक्षा च्यत होने लगे । इसके उपरान्त सन् १९०२ ई० में हमारे यकत रोगसे पीडित होनेपर यथेष्ट पथ्यसे रहनेपरभी औषधियों द्वारा रोगसे मुक्त न होने एवं अद्वाइसवीं आक्टोबर सन् १९०३ ई० की अपनी माताकी मृत्यु हो जानेसे एकैक हमारी विचार शक्तियां किसी अन्य पदार्थका आविष्कार करनेके स्थानमें औषधियोंकी त्रुटियां और प्राकृतिक चिकित्साके खोजमें रूग गर्यी। क्योंकि उनके रोगके आरम्भ कालसेही अनेक विद्वान एले।पैथिक डाक्टरों, देशी वैद्यों एवं यूनानी हकीमोंकी पूर्ण पथ्यके साथ चिकित्सा होनेपरभी उनकी असमय मृत्य हो गयी थी, और अति प्रभावशाली औषधियांभी कुछ दिन अपने गुण दिखानेके उपरान्त निरर्थक सिद्ध होती थीं, प्रत्युत लाभके स्थानमें हानि पहुंचाती

भीं। इस लिए उसी दिनसे एकैक औषधि मात्रसे इमारी रही सही श्रद्धार्भी जाती रही और हम औषधियोंको विष समझकर उनके कहर रिप हो गये। किन्तु उस समय न तो इमको इतना ज्ञानही था कि इम औषधियोंके विषयमें स्वयं अधिक जान सकते न इम उस विषयपर शिक्षा प्राप्त करनेमेंही स्वतन्त्र थे। इस लिए कई वर्षतक तैलीके बैलके समान व्यर्थकी शिक्षा प्राप्त करनेमें लगे रहे । परन्तु उसमें कभीभी हमारा मन नहीं लगता था । इसीसे हम अपने शिक्षाकालमें अनेक स्थानोंपर रहकर अपना समय नष्ट करते रहे । किन्तु जहां हमको वह मूल्य समयके नष्ट होनेका दुःख है वहां इतनी प्रसन्नताभी है कि अनेक स्थानींपर अनेक मनुष्योंके साथ रहनेसे यह अनुभव हो गया कि संसारमें एक मानहीन बालकके साथ मनुष्य किस कटिल नीतिको काममें लाते हैं, दूसरे नित्य आपत्तियोंका सामना करते, करते हम इतने बलवान होगये कि फिर किसी भारी है भारी विपत्तिकोभी हम तुच्छही समझने लगे: और अपने समस्त सम्बन्धियोंके अन्यायपूर्ण क्रुटिल व्यापारसे दुःखी होकर शनैः, शनैः हमारा पग स्वतन्त्रताकी ओर अग्रसर हुआ और फिर हमपर जितना अधिक अनुचित आतक्क दिखानेकी चेष्टा की गयी उतनेही वेगसे हम स्वाधीन होनेकी उसी प्रकार चेष्टा करने लंगे. जिस प्रकार एक रबरकी थैलीमें अधिक वायु भरनेपर वह उसको बलाद ८। इकर बाहर निकलनेका प्रयत्न करती है। अतः हम अपने उन सम्बन्धियों-के अभानुषिक आतक्कवरा, जिनके संमरक्षणमें हम रक्खे जाते थे, अति शीघ्र स्वतन्त्र होगये, और धारे, धारे प्राय समस्त आत्मजोंसे असहयोग करके पूरे निरङ्कश होगये । उस समय स्वतन्त्र होनेके उपरान्त हमारा जीवन बहुतही विवित्र था । हमारी शय्या, जो कि बहुत लम्बी-चौड़ी थी घरके दूसरे खण्डमें एक खली खपरेलमें पडी रहती थी. और खाद्य एवं लिखने-पढ़ने आदिकी समस्त सामग्री हमारी उसी चार-पायीपर उपस्थित रहती थी। प्रत्युत यह कहा जाय तोभी अनुचित न होगा कि वही चारपायी हमारा घर बनी हुई थी। आरम्भकालमें हमने अपने भोजनार्थ अनेक जातियोंके धान्य छोटी, छोटी पोटलियोंमें बांधकर उसी चारपायीपर रख छोड़े थे, और क्षुधाका ज्ञान होनेपर समस्त पोटलियोंमेंसे थोड़े, थोड़े दाने निकाल-कर अरिन्धत दशामें ही सेवन कर लेते थे। क्यों कि सन् १९०८ ई० में, हमारे ज्येष्ठ चचाके एक मात्र पुत्रकी सृत्यु उस कुत्तेसे काटे जानेके कारण होनेपर जिसने इसकोभी काटा था, इसको निरयेक पथ्यसे रहनेपर बाध्य किया गया, और हमने उसी समयसे कोधार्थ अनेक पदार्थोंको जिनमें कुछ पदार्थ ऐसेभी थे, जिनके

सेवन करनेकी आज्ञा मिली हुई थी. त्याग दिया था, जिससे इमको प्रत्येक पदार्थ सेवन करने या न करनेका पूर्ण अभ्यास हो गया था । परन्तु इस प्रकार शुष्क धान्य सेवन करते, करते अनायास इमको यह अनुमान हुआ कि यद्यपि हमको उनके सेवन करनेका पूर्ण अभ्यास होगया है तथापि उनकी गणना इस लिए मनुष्यके प्राकृतिक आहारमें नहीं हो सकती कि प्रथम तो उनकी उत्पत्ति प्रकृतिने नहीं की है. द्वितीय उनकी गन्ध और स्वाद हमारी प्रकृतिके अनु-कुल नहीं है । इसके अतिरिक्त हमारा ध्यान अपने पिताके उन वाक्योंपर गया, जो उन्होंने खोवेकी मिठायियां नीरस होनेके कारण शरीरके रसोंका शोषण और रक्त-की उत्पत्तिमें न्यनता होनेके हेत सेवन न करनेके सम्बन्धमें कहे थे। अतः हमको समस्त धान्योंमें यह दोष दृष्टिगोचर हुआ कि उनके इतने रसहीन और शब्क होनेसे उनके द्वारा रक्तकी उत्पत्तिमें उसी प्रकार न्यूनता और विष्टेकी उत्पत्तिमें अधिकता होती है जिस प्रकार खोवेकी मिठायियां सेवन करनेसे होती है। अपरध उनमें एक इस दोषकाभी अनुभव हुआ कि उनको सेवन करनेसे चैतन्यताके स्थानमें आल-स्यकी उत्पत्ति और दिनोदिन उसकी वृद्धि होती रहती है, इत्यादि, इत्यादि । अवएव हमने शष्क धान्यों एवं अन्य शष्क पदार्थोंको त्यागकर चैतन्य शाक और फल सेवन करने आरम्भ कर दिये। किन्तु अनेक फलों और समस्त शाकोंमें ऐसे अनेक दोषों-का अनुभव हुआ, जिससे हमको यह ज्ञात होगया कि वास्तव में मनुष्यका प्राकृतिक आहार क्या है। इसके उपरान्त हम को यह इच्छा बनी रही- मनुष्य-के लिए किसी रोगका इति करनेके निमित्त बस्ततः प्राकृतिक चिकित्सा क्या है ? परन्तु उस समय हमारे लिए यह ज्ञान प्राप्त करना बहुतही कठिन था। क्योंकि सदासे औषधियों द्वारा चिकित्सा होते हए देखकर हमारा प्राकृतिक ज्ञान छ्राम होगया था। अतः बहुत दिनतक हम पाश्चारय अनेक चिकित्सा प्रणालियोंके क्षमेलेमें पड़े रहे. परन्त हम किसी प्रकार उनसे सन्तष्ट न हए । क्योंकि यद्यपि उनमें औषधियोंका प्रयोग न था. तथापि उनमें वही हानिकारक दोष थे जो एक औषि या अप्राकृतिक साधनमें होते हैं। क्योंिक जल विकित्साओं में तो हमको सबसे बड़ा यह दोष दृष्टिगोचर हुआ कि उनकी शीतल कियाएं हमारे शरीरके स्नायु जालको उत्तेजित करके औषधियोंके समानही उसकी शक्तियोंका हरण करती हैं: और रोगको दशामें हमारे समस्त शरीर या उसके किसी भागमें दाह होनेके कारण शांतल जलका प्रयोग करना प्रकातिसेही प्रतिकल सिद्ध हुआ: और जल-

चिकित्साओंके अतिरिक्तभी अन्य कोई चिकित्सा प्रणाली हमको सन्तष्ट करनेमें समर्थ न हुई । अतः हमने अपनी विचार शक्तियोंको प्राकृतिक चिकित्साका खोज करनेमें लगानेका प्रयत्न किया, किन्तु बहुत दिनतक इसमें कोई सफलता प्राप्त न हुई । अन्ततः हमको उस अज्ञान बालककी ओर दृष्टिपात करनेसे, जो उंगलीमें चोट लग जानेसे विना किसीके सिखाये प्रकृतिकी प्रेरणापर मुखकी उष्ण बाष्प द्वारा ताप पहुंचाकर उसको पीड़ासे मुक्त करनेका उपाय करता है. प्राकृ-तिक चिकित्साका खोज चल गया। परन्त उस समय हमें यह विश्वास नहीं था कि केवल ताप पहुंचानेसे शरीरके समस्त रोग दूर हो सकते हैं। अतः हमने अनेक उन रोगियोंकी घटनाओंपर विचार किया. जिनको ताप पहुंचानेसे लाभ पहुंचा था। इन घटनाओं में सबसे पाहिली श्रोत्रिय दामोदर कृष्ण, बिजनौर वालोंके पुत्रकी है. जिसके गिर पडनेसे वाम नेत्रमें चोट लग जानेपर दाह, शोध और विकल करदेनेवाली पाँडाके कारण सन १९०९ ई० में उसकी माताने उसके नेत्रपर ताप पहुंच।कर एकही दिनमें पीड़ाका बहुत अंश दूर कर दिया था। इसके उपरान्त हमको उस घटनाका स्मरण हुआ जब कि लन् १९०७ ई० में हमारे पिताके दोनों हाओंमें कोहनियोंके निकट बढी, बड़ी प्रन्थियां हो गर्यी थीं, जो रियासत कुरवाईमें तवी नदिमें, जिसका जल प्रीध्म ऋतुके सूर्यके तापसे बहत उष्ण हो जाता था. सायंके समय कई, कई घन्टे बैठे रहनेसे छुप्त हो गयीं थीं। इसके पश्चात् हमको यह स्मरण हुआ कि हमारे बाल्य कालमें जब कि हमारी माताके शिरमें शीत-( जुकाम ) के कारण पीड़ा हुआ करती थी तो वह भाड़के भूने हुए उष्ण दनोंसे अपने माथेको ताप पहुंचाकर पीड़ाको लाभ पहुंचाया करती थीं: और हमको खड्ढे पदार्थोंसे दांत खड्ढे हो जानेपर मोटी एवं उष्ण तापकी रोटी द्वारा ताप पहुंचाकर उन्हें ठीक करनेकी अनेक घटनाओंका ध्यान हुआ। इस प्रकार ज्यों, ज्यों हम विचार करते गये त्यों, त्यों इस प्रकारकी, जिनसे ताप द्वारा रोगोंका दर होना सिद्ध हो. सहस्रों घटनाओंका स्मरण होता गया. और फिर जिस. जिस रोगके रोगीपर इमने प्राकृतिक उष्ण ताप विकित्साका अनुभव किया उसीपर हमको सफलता प्राप्त होती गयी। परन्तु इसपरभी हमको उस समय यह पूर्ण विश्वास नहीं था कि समस्त रोगोंकी चिकित्सामें हमें उष्ण ताप चिकित्सा द्वाराही सफलता प्राप्त हो सकेगी। इसीसे बहुत कालतक हम उष्ण ताप चिकित्साका आविष्कार करनेके उपरान्तभी शीतल जल कियाओंकी निरर्थक सहायता लेकर

रोगियोंके शरीरपर अपकार करनेके दोषी होते रहे. और कई वर्ष निरन्तर हुमारा यही कम रहा। किन्तु जबसे हमारे मस्तिष्कमें उष्ण ताप चिकित्साने स्थान पाया था. तभीसे इमको प्राकृतिक चिकित्सा विषयपर जनताके लाभार्थ कोई उपयोगी प्रन्थ लिखनेकी सुझी थी। अतः दिनोदिन यह विचार दृढ़ होता गया. और हम 'प्राकृतिक विज्ञान'के लिखनेको प्रस्तुत हुए। किन्तु साहित्यकी दृष्टिसे हमको संसारकी किसी भाषामें इतनी योग्यता न थी कि हम अपने विचारोंको भले प्रकार प्रगट कर सकते, और हम बाल्यकालसेही उर्द भाषाका प्रयोग करनेके कारण हिन्दीमें प्रनथ रचना करनेके निमित्त किसी प्रकार समर्थ न थे। परन्तु इसपरभी हमको हिन्दीसे बहुत प्रेम था । अतः ग्यारहवीं सेप्टेम्बर सन् १९१५ ई० को हमने 'प्राकृतिक विज्ञान' नामक सोलह पृष्टकी पुस्तक दृटी-फूटी हिन्दीमें लिखकर बिजनीरके एक प्रेसमें मुद्रण करा दी । परन्तु भाषाकी त्रुटिके कारण हमारे विचार प्रगट न होनेके हेतु हम उससे सन्तुष्ट न हुए । अतः पंद्रहवीं सेप्टेम्बर सन् १९१५ ई० की हमने मुजफ्फर-नगर पहुंचकर उसे पनः पैन्सिलसे लिखना आरम्भ किया: और इसके उपरान्त पहिली आक्टोबर सन् १९१५ ई॰ से हमने नियम पूर्वक फिर उसे लाहीरमें रहकर डेसम्बर मासतक एक सुन्दर जिल्द बंधी हुई पुस्तकके रूपमें लिखा; और इसके पश्चात् फेब्रुएरी सन् १९१६ ई० तक भटिन्डेमें उसकी बहुत कुछ रचना की और बिजनीर पहुंचकर कुछ मासमें उसको समाप्त कर दिया; और फिर दूसरी बार लिखकर आक्टोबर सन् १९१६ ई० में बिजनौरके एक प्रेसको पुस्तकके मुद्रणार्थ

नके मद्रणमें क्रिनायियां

प्राकृतिक विज्ञा- काग्ज़के मूल्यका रूपया एडवान्समें दे दिया, और 'प्राकृतिक विज्ञान-' का मुद्रण आरम्भ हो गया, प्रत्युत डेसेम्बर मासके अन्ततक चौदह फॉर्मका मुद्रणभी हो गया । किन्तु हमको देसेम्बरके अन्तमें एक रोगिनीकी चिकित्सार्थ प्रयाग

जाना पडा. और कई मास वहां लग गये । अतः पुस्तकका मुद्रण बन्द हो गया । क्योंकि पुस्तकका शेष मैटर इम प्रेसको न देकर बिजनीरमें अपने निवास स्थानपर छोड आये थे। इस प्रकार पुस्तकके मुद्रणमें विलम्ब होते देखकर हमने बिजनीरसे पुस्तकका शेष मैटर मंगा लिया. और ज्योंही हम प्रेसको मैटर भेजनेवाले थे कि एप्रिल सन् १९१७ ई॰ में प्रेसवालोंने कागुज़के समाप्त हो जानेकी सूचना दी; और जबतक आगेको हम कागजका प्रबन्ध न करदें पुस्तकका मुद्रण करनेमें असमर्थता दिखायी। ऐसा व्यापारिक नीतिके विपरीत व्यापार उस प्रेसवालोंने इसीसे किया कि योरोपीय महासमरके कारण कागुज़का भाव ।) प्रतिपाँडकी अपेक्षा 🕑 प्रति पाँड हो जानेसे लोभवश उन्हें अपने अनुचित कृत्यका ध्यान न रहा । अतः उन्होंने हमारा समस्त कागज अपने काममें लाकर हमारे भोलेपनसे हमें इस प्रकार आंख दिखादी। अतएव दुःखी हो हमने वह मुद्रित चौदह फॉर्म रही कर दिये, और इसके उपरान्त हमने आरम्भसे पुन: पुस्तकका लिखना प्रारम्भ किया, और किर कई बार लिखनेके पश्चात प्रयागसे मरादाबाद पहुंचकर सेप्टेम्बर सन् १९१७ ई॰ में दो सी रुपये एक प्रयागी पण्डितजीको काग-जके मूल्यके निमित्त एडवान्समें भेज दिये; और उन्होंने उन रूपयोंका कागज ले लिया। किन्त हमको पहिले तो कुछ पञ्जाबके रोगियोंके कारण प्रयाग जानेमें बाधा हई. फिर अम्बालेके निकट बिबयाल ग्राममें एक श्वांसके रोगीके कारण व्यर्थ हमारा अमूल्य समय नष्ट हुआ, तत्पश्चात् दिक्षीमें एक इञ्जीनियर महाशयने योरोपीय महासमरके निमित्त हमें रिकय्टिङ्गके क्षमेलमें डालकर हमारा बहुत कुछ अमृल्य समय नष्ट किया, और इसी बीचमें एक बार जब हम मिस्टर खान मोहम्मद खा, तहसीलदार, अजनालेके लिखनेपर बिबयालसे कुसूर एक रोगीको देखने जा रहे थे भटिन्डे रेलवे स्टेशनपर तेइसवीं डेसेम्बर सन् १९१७ ई० की हमारा वह हेन्ड बेग चौरी जाता रहा. जिसमें प्राकृतिक विज्ञानका बहुत कुछ मैटर था. इसके उपरान्त पिताजीका स्वास्थ्य बिगड़ जानेसे हमें दिश्लोसे गुजरात, काठियावार कीर बम्बई जाना पड़ा, जहांसे बड़ी कठिनताके साथ मार्च सन् १९१८ ई० में हमारा छुटकारा हुआ। अतः हम मार्च मासमेंही प्राम दीघी, जिले बुलन्दशहरमें अपने श्रमुरालयके बाग्में रहकर शान्ति पूर्वक पुस्तक लिखनेके हेतु चले गये, और निरन्तर कई मास रहकर हमने उसे लिख डाला और फिर हम उसका मुद्रण करानेके निमित्त सपत्नीक जुलाईमें प्रयाग चले गये। किन्तु बहुत दिनतक तो प्रेसवाले महाशय यह बहाना करते रहे कि अभी ग्रीष्म ऋतुके कारण उत्तम मुद्रण न होगा; किन्तु अन्तोम उन्होंने स्पष्ट कह दिया कि वह काग्ज उनके काममें आगया है, इस लिए हम २००। रुपये उनको और देदें जिससे हमभी हल्के हो जावेंगे। किन्तु हमारी बुद्धिने २००। रुपये और फंसानेकी साक्षी न दी। अतएव उस समय हम योंही प्रयागसे लौट आये. और पिर आरम्भसे पुस्तकको कई बार लिखकर जेन्वेरी सन् १९१९ ई० में वहां पहुंचे। परन्तु उस समय उनके प्रेसको अवकाश नहीं था। अतः २००) ६० के कागुज्के अतिरिक्त ८०। रुपये इम उस समय उन्हें और एडवान्स दे आये, और उस समय इमको निजी कार्यवरा २००। रुपयेकी आवस्यकता होनेपर हमने उनसे सोमना ज़िला अलीगढ़ लौट जानेपर रुपया भेजदेनकी प्रतिक्षा करके केवल दो, चार दिनके निमित्त ऋण ले लिये थे। किन्तु इसपर उन्होंने २०० रुपये देकर बढ़ी चतुरता यह की कि उन्होंने हमारे अलीगढ़ पहुंचकर इस लिखनेपर—अब बहुत बहाने न करके पुस्तकका शीप्र मुद्रण कर दीजिये, अन्यथा जिस प्रकार अवतक हमको बहुत कुछ क्षति पहुंची है आगेको हानि न पहुंचे और यदि शीप्र मुद्रण न करना हो तो स्पष्ट लिखिय जो दूसरे प्रेसमें मैटर देदिया जाये—हमारी पुस्तकका मुद्रण करना इस लिए अस्वीकार किया कि जिस समय हमारी पुस्तकके निमित्त वह कागज़ लिया गया था, जो कि उन्होंने अपने काममें ले लिया था, १८ प्रति पौंडकी दरका था और जिस समय हमको उन्होंने २०० रुपये दिये थे उसका खुरण विना किसी परिश्रमके १०० रुपयेका लाभ था। परन्तु हमें खेद है कि उन्होंने हमारे सीधेपनसे इस प्रकार अनुचित लाभ उठाया और हमारी अनेक निःशुल्क सेवाऑका विस्मरण करके ऐसा कुटिल व्यापार किया। हमने उनकी क्या, क्या सेवाएं की हैं इस विषयमें हम अधिक लिखना उचिति न समझकर केवल उनके दो पत्रोंकी प्रति लिय निन्नमें देते हैं:—

गृ० ल० प्रयाग, २४-११-१७

माई डियर डॉक्टर.

आपका

यु॰ भा॰

गृ० ल० कार्यालय, प्रयाग २१-२-१९१९

श्रीयुत डॉक्टर००, आशीर्वाद ।

आपके कार्ड मिले ।.....आपके पहले कार्डसे मुझे यह निश्चय हो गया था कि आप अभी पुस्तक न छपावेंगे । इसीसे मैंने कुछ बाहरी ज़रूरी काम लेलिये हैं, जिनके कारण सम्भव है कि आपकी पुस्तक छपेनमें देर हो । मैं यह नहां चाहता कि मेरी बजहते आपको कुछ नुक्सान पहुँचे । आप जैसा कि आपने पिछले काडेमें लिखा है और जगह शौक्से पुस्तक छपा लीजिये । अमीतक जो आपकी पुस्तकमें देर हुई उसके लिए मैंही कारण नहीं हूं । क्योंकि आपकी पुस्तकहीं पूरी नहीं तथार थी । जिस दिन आप रवाना हुए उस दिनतकभी उसमें कुछ कसरही थी, जिसको पूरा करनेके लिए आपको पुस्तक साथ लेजानी पड़ी अस्तु ।

आपको जिस दिन आपके कागज़वाले दो सौ रुपये लौटाये गये थे यदि उधी दिन वह बात जो आपने अपने काईमें लिखी कह देते तो यह मामला तै होजाता और आपको लिखनेकी तकलीफ न उठानी पड़ती। आप इतमीनान रिखये मैं आपको किसी तरहसे नुक़सार न होने दूंगा। आपके उन दो सौ रुपयोंका, जो आपको वापिस दिये गये हूं, ज्याज मैं आपको दूंगा। मार्चके आखिरतक मैं आपके वे अस्सी रुप्ये जो आपने बादको जमा किये थे, आपके पास भेजे जावेंगे उसीके साथ वह व्याजमी भेजदिया जावेगा। आपको मैं अगर नफा नहीं पहुंचा सकता तो घाटाभी नहीं होने दुंगा।

गो० दे० की आशीर्वाद ।

आपका, S. A., G. L. Office

उन प्रयागी पण्डितजी के उपरोक्त दोनों पत्रों और जो कुछ हमने उनसे 'प्राह्मतिक विहान-' ला शींघ्र सुरण करनेके लिए प्रार्थना- की थी, के पढ़नेसे यह स्पष्ट
हो जाता है कि सेन्टेम्बर सन् १९१७ ई० में जो २००१ ६० हमने उनकी सेवामें
प्रेषित किय थे उनका कागज़ लेलिया गया और केवल हमारे मालपर नियत
विगड़नेके कारण उन्होंने किसी प्रकार उन्हें हमहींको दोष लगाकर
अपना पीछा छुटाया । हमने जो जेन्वेरी सन् १९९९ ई० में
उनसे दो सौ रुपये ऋण रूपमें लिये थे उन्हें वह ऋणके स्थानमें कागज़के दो हो।
स्पये लीटाना कहते हैं और उधर वह यहभी उसी पत्रमें लिखते हैं-वे अस्सी
रुपये जी आपने बादको जमा किये थे । परन्तु हम नहीं कह सकते कि जब
कागज़ ले लिया गया तो रुपये कैसे लीटाये ! ऐसी दशामें केवल कागज़ही
सीटाया जा सकता था। इस लिए अपने इस स्थापारसे अर्थात हमारा कागज़

अपने काममें है आनेके कारण वह उसी अभियोगके दोषी हैं जो किसीकी धरोहरको हड़प करनेसे होता है। इसके अतिरिक्त वह पुस्तकके अपूर्ण होनेका दोष-भी हमारेही माथे लगाकर आप निर्दोष होना चाहते हैं। यह दोष तो हमपर तभी लगाया जा सकता था जब कि वह मुद्रणका कार्य करना आरम्भ कर देते और इम उनको समयपर मैटर दे सकनेको असमर्थ होते । इसके उपरान्त जन्होंने अपने पत्रमें मार्च सन १९१९ ई॰ के अन्ततक अस्सी रुपये एवं दो सौ रुपयों का क्याज भेजनेका कथन किया है। परन्त ब्याज तो वह क्या भेजते. उन्होंने अस्सी रुपयेभी बड़ी कठिनतासे ग्यारहवीं मेय सन् १९२१ ई० में भेजे थे। किन्त इस-परभी इम उनको इस लिए धन्यवाद देते हैं कि उन्होंने जैसे तैसे हमको २८०। रु॰ तो चका दिये. जब कि दिल्लीके सद्धर्भ प्रचारक प्रेसवाले तो हमारा एडवान्सर्में दिया हुआ धन और ' प्राकृतिक विज्ञान- ' के कई मुद्रित फॉर्मभी इड्प करके मौन हो गये। न तो उन्होंने सन् १९२१ एवं २२ ई० में हमसे धन लेकर पर्ण फॉर्म्सकाडी मद्रण किया. न हमारा धनहीं लौटाया, और न इसलिए मुद्रित फॉर्म्सडी लौटाये कि हमारे द्वारा, जब कि हम ' वैभव ' प्रेस, दिल्लीमें अवैतानिक मैनेजरका कार्य करते थे. अजमेरके वैद्य रामद्याञ्जीकी औषधियोंका सूची पत्र सदर्भ प्रचारक प्रेसमें मद्रणार्थ गया हुआ था और 'वैभव ' प्रेसके मालिकोंकी कृपासे उसका मूल्य प्राप्त नहीं हुआ था। इसके उपरान्त जब उपरोक्त सची-पत्रके मद्रणका मूल्य सद्धर्म प्रचारक प्रेसको प्राप्त हो गया उसपरभी प्रेसवालोंने न हमारा कामही किया. न हमारी धरोहरही लौटायी. न हमारा रुपयाही भेजा और न हमारे रजिस्ट्री पत्रका उत्तरही दिया । इसपर हमारे कई मित्रोंने प्रेसवालों-पर अभियोग चलानेके लिए कहा । परन्तु यह अपराध हमाराही था कि हमने विषोंके सूची पत्रका मुद्रण अपने द्वारा होनेको दिया था। अतः उसी पाप कर्मके प्रायक्षितके हेतु हमको यह दण्ड मिला कि सद्धर्म प्रचारक प्रेसवालोंने सर्व प्रकार इमें दःख दिया ।

' प्राकृतिक विशान-' की मुद्रण गाथा बहुतही लम्बी है, उसका लिखना कोई सरक नहीं है। क्योंकि उसके पीछे कई सहस्र रुपये तथा बहुत कुछ समय का नाश, शरीर एवं धनकी क्षति और अपार आपित्तयों का सामना करना पड़ा है। किन्तु इस सबसे लाम यह हुआ है कि अबतक इमने 'प्राकृतिक विशान-' को पचपन बार लिखा है, जिससे जितनी बार इमने उसको लिखा उतनीही उसमें उन्नति होती

गरी। क्योंकि नित्यके अनुभवेंकी कृपासे नित्य नयी बातें हृदयमें स्थान लेती हैं। अत: यदि अनेक प्रेसवालों तथा अन्य महाशयोंकी कुटिल नीतिसे 'प्राकृतिक विज्ञान-' के महणमें इतना विलम्ब न होता तो जिस रूपमें आज पाठकींके हाथमें प्राक्त-तिक विज्ञान ' है उस दशामें नयनगोचर न होता । अतः हम उन समस्त महाश-योंको हार्दिक धन्यवाद देते हैं, जिन्होंने 'प्राकृतिक विज्ञान-' के प्रकाशनके मार्ग में कप्रकका काम किया है। क्योंकि यद्यपि उनकी कृपासे हम धनहीन अवस्य हो गये. किन्त अधिक समयके व्यतीत होनेसे हमारे अनुभवमें दिनोंदिन वृद्धि होती बली गयी, जिससे प्राकृतिक विज्ञान अधिक उपयोगी हो गया । अतएव हम इसीसे सन्तष्ट हैं। अब हम अधिक न लिखकर केवल इतनाही कथन करना यथेष्ट सम-इते हैं कि दिल्लीके वैश्व आदि तथा अन्य स्थानोंके प्रेसोंकी इसी हेत अवैतनिक सेवा करनेपर कि किसी प्रकार ' प्राकृतिक विकान- ' का सुन्दर भूदण हो जावे और कई मित्रों एवं सम्बन्धियों द्वारा ६पयेका नाश या समयपर प्राप्त न होने और अनेक सम्पत्ति शालियोंसे धन प्राप्त होनेके स्थानमें उनके हेत् समयका नाश होनेके अतिरिक्त गांठके धनसे-भी हाथ थो बैठनेके कारण हम पूर्ण रूपेण दुःखी हो गये थे, अनायास आकटोबर सन १९२३ ई० में अन्धेरीके स्थानपर एक रात्रिको जिस बङ्गलेमें हम ठहरे हुए थे, उसके मालीको निमोनिया हो गया, और सेठ करोड़ी मल, मालिक फुर्म छोठे लाल, दुर्जनमल इमसे उसकी चिकित्सा करायी और इमारे द्वारा उसको लाभ होनेसे उन्होंने हमारे निमित्त 'प्राकृतिक विज्ञान-' के हीन्दी एवं इङ्गलिश संस्करणके मुद्रणादिका समस्त भार इस शर्तपर अपने ऊपर ले लिया. कि उसके स्थानमें हम उनके आत्मजोंकी चिकित्सा करके उन्हें लाभ पहंचायें और यह बात निश्चय हो जानेपर दूसरेही दिन उन्होंने बाम्बे वैभव प्रेस. मुम्बईको दो सौ रुपयेका चेक. प्राकृतिक विज्ञानके हिन्दी संस्करणके सद्दणार्थ एडवान्समें भेज दिया। इसमें कोई सन्देह नहीं कि सेठ करोड़ी मलजीने हमारे निमित्त प्राकृतिक विक्वानका मुद्रण कराके हमपरही नहीं वरन समस्त संसारपर उपकार किया है: और इसके लिए इम आजन्म उनके ऋणी रहेंगे। परन्तु यह खेदकी बात है कि वह स्वार्थ निकल जानेपर, अर्थात् उनके अनेक रोगियोंको हमारे द्वारा साभ हो जाने और प्राकृतिक विकित्सा विधि हाथ आजानेपर अब वहभी आंखं दिखात हुए दृष्टि गोचर होते हैं। अतः हमको यही कहना पडता है:-

अज्लसेही बुत्बुलोंका बागमें कोई नहीं, था जो नर्गिस वहमी, कर्नल, आंख विखलाने लगा!

किन्तु यह सब परिणाम हमारी मुखैताका है, अन्यथा हम उन रोगियोंसं, जिनकी चिकित्सा हमने सेठ करोड़ीमलजीके आप्रहपर निःशुल्क की थीं, आनन्दसे कई सहस्र रुपया लेकर कई भाषाओंमें 'प्राकृतिक विज्ञान-'का मुद्रण करा सकते थे और फिर किसीका भारभी हमारे माथे न होता; या यहभी कहा जा सकता है कि यह सब हमारेही भाग्यका दोष है। इसीसे:—

रङ्ग लायी आख़रश, तक़दीर अपनी एक दिन, फेरलीं 'कर्नल 'निगाहें, जो उन्होंने एक दिन।

यह बात निर्विवाद है कि सेठ करोड़ीमलजी, जो कि हमारी घूर्खतासे किसी समय हमारी दिष्टमें बहुत उच थे, अब अपना वास्तविक रूप दिखानेको उतारू हो गये हैं। क्योंकि उन्होंने हमको एक कार्ड लिखा है, जिसकी भाषा बहुत कुछ सभ्यतासे गिरी हुई है, और जिससे स्पष्ट है कि वह प्रेसवालोंको 'प्राकृतिक विज्ञान-' के सुद्रण एवं जिल्द आदि बंधायीका घृत्य दो सौ रुपयेके अतिरिक्त शेष धन देनेको प्रस्तुत नहीं हैं। परन्तु हम यह नहीं कह सकते कि सेठजी किस आधारपर प्रेसवालोंको शेष रुपया देनेको प्रस्तुत नहीं हैं, जब कि उन्होंने अपने ग्यादहवीं एप्रिल सन् १९२५ ई० के कार्डमें स्पष्ट रूपसे स्पन्न किया है कि प्रेसवालोंको किता रुपया और देना है। हम यहांपर सेठजीके उस पत्रकी उन पंकियोंकी प्रतिलियि निप्नमें देते हैं:—

खाराकुवा, मुंबई पोस्ट नं० २

डा॰ पी॰ आचार्य जी,

पत्र आपका मिला हाल जाना । छापेखानेवालेके यहाँ क्या देरी है। उसमें कितना रुपया लगेगा। पहिले २००। दीने हैं, अब कितने और चाहियें। सब हाल खुलासा देना चाहिये।

इसके अतिरिक्त सत्ताइसवीं फेब्रुएरी सन् १९२४ ई० के आगरेके 'देश भक्त ' अर्द्ध सासाइक समाचार पत्रमें, जिसके प्राइक उस समय सेठजीमी थे, पुस्तकके सम्म्बंध में 'सेठ करोडीमरूजीकी उदारता' शीर्षक निम्न सूचना निकस चुकी है, और उसपर सेठजीने आजपर्यन्त कोई आपत्ति नहीं की:— "नाईकी मण्डी आगरा निवासी सेठ करोड़ीमलने, जो कि 'फर्म छोटेळाल, ' दुर्जनमल, सारा कुवा, वम्बईके साक्षीदार ' हैं, डाक्टर पी॰ आचार्य रचित ' प्राकृ-' तिक विज्ञान—', जिसको ' उन्होंने १५ वर्षमें ५४ बार लिखा है, और जो कि उनकी ' आविष्कृत प्राकृतिक चिकित्साका एक अद्वितीय प्रन्य है, के हिन्दीमें छपानेका ' समस्त व्यय दिया है, और इङ्गलिश आगृतिका समस्त भारभी अपनेहीं उपर ' लिया है। अतः देशको उक्त सेठजीका बहुत कुछ ऋणी होना चाहिये। क्योंकि ' उन्होंने इस परोपकारमें सहायक होकर अपनी उदारताका परिचय दिया है।" इसिलए वास्तवमें अरुवालोंका रुपया न चुकाना यह सेठजीकी मूल है, क्योंकि बाम्बे बैभव प्रेस सर्थेन्ट्स आव इण्डिया सरीखी प्रतिष्ठित सोसाइटीका प्रेस है, वह सेठ करोड़ी मलजीसे उपरोक्त प्रमाणोंके आधारपर किसी प्रकार अपना धन प्राप्त करही लेगा। अतः अबभी उनको च्याहिये कि वह प्रेसवालोंका शेष धन चुकादें। क्योंकि यदि वह सरलतासे रुपया न चुकावेंथे तो सम्भव है कि प्रेस द्वारा उनपर न्यायालयमें अभि-योग चलाये क्योंपर अधिक समय व्यतीत होनेसे प्रेस इमको शीव्र समस्त पुस्तकें न देसके, जिससे प्रकाशनमें विलम्ब हो, और उनकोभी अधिक धनकी क्षति हो।

हमें खेद है कि जिस उत्साहके साथ उस समय सेठ करोड़ी मरुजीने मुंबईवैभव भेसको प्राकृतिक विज्ञानके सुद्रणार्थ दो सौ रुपये एडवान्स दिये थे वैसे भेसबारोंने अपने बचनोंका पाठन नहीं किया। क्योंकि उक्त भेसवारोंने दो मासके
भीतर समस्त एस्तकका सुद्रण कर देनेकी बात कही थी किन्तु जब हम पहिली
जेन्वेरी सन् १९२४ ई० में बम्बईसे आगरे एक क्षयी पीड़ित रोगिनीकी विकित्सार्थ
गये थे तो उस समयतक समस्त पुस्तकका सुद्रण करनेके स्थानमें केवल ८०
पृष्ट्रीका सुद्रण किया था। इसके उपरान्त आगेरवाली रोगिनीके निमित्त इस लिए
व्यर्थ हमने पांच मास आगरेमें नष्ट किये कि वह रोगिनी सेठ करोड़ी मलजीके
साज्ञीकी स्त्री थी। अतः यदि उसकी उपेक्षासे उसे लाम न होता तो उक्त सेठजीके
अपयशका कारण था। क्योंकि उन्होंके आमहपर हम आगरे गये थे। तत्यबात्
हमारे इकत्तीसवीं मेयको बम्बई लौट आनेपरभी एक तो भ्रेसवालीन बहुत मन्द गतिखे
काम किया, द्वितीय सेठ करोड़ीमलजीके आमहके कारण प्रतिदिन हमको दो मास
पर्यन्त माईगे एक रोगिनीकी विकित्सार्थ जाना पड़ता था, तृतीय जुन मासमें आगरेवासी रोगिनीमी बम्बई पहुंच गयी थी, जिससे उसेभी कई मास पर्यन्त यदा कहा

देखने जानाही पड़ता था, जिसके कारण न्युनातिन्युन नित्य तीन घन्टे लगते थे. चतुर्थ उसी रोगिनीके पुत्रके ज्वरसे पीडित होनेके कारण डेट मास पर्यन्त कभी दिनमें दो बार और कभी एक बार नित्य प्रति महालक्ष्मी जानेको बाध्य होना पडा था। अतः ऐसेही झमेलोंके कारण सेप्टेम्बर मासभी समाप्त होगया और पस्तकका मुद्रण समाप्त न हुआ। उस समयतक केवल ३५२ पृष्टकाही मुद्रण होने पाया था कि तीसवीं सेप्टेंबर और पहिली आक्टबरके मध्यवाली रात्रिको एक बजकर पैंतीस मिनि-दसपर हमारी छोटी बालिका मञ्जुलाने जन्म लिया, जिससे बहुत दिनतक हमारा समय नष्ट होनेसे पुस्तकका मुद्रण स्थगित रहा। इसके उपरान्त प्रेसवालोंने बहुत दिनतक इस लिए काम नहीं किया कि वह एक अन्य पुस्तकका मदण करनेमें लगे हुए थे । तत्पश्चात् जिस आगरेवाली रोगिनीके साथ वम्बईमें रहनेका हुम कुछ अधिक कालतकके लिए वचन दे चुके थे. और जिसके पतिने एक वर्षतक हमारे गृहस्थ्यका भार अपने ऊपर ले रक्खनेको कहा था. जिसके कारण हम अपनी भार्या और ज्येष्ट बालिकाको आगरेसे जाते समय साथ ले गये थे, उसके असभ्य व्यापारके कारण हमको जून माससेही पृथक रहना पड़ा और कुछ दिनके उपरान्त उसके पतिने हमें निर्वाहमात्रका व्यय देनाभी बन्द कर दिया । क्योंकि वह क्षयी पीडित रोगिनी उस समय प्राय उस दारुण रोगसे मुक्त हो गयी थी। अतः हमको फेब्रएरी सन १९२५ ई॰ में बम्बईसे आगरेको प्रस्थान करना पडा । क्योंकि यदि हम बम्बईमें गृहस्थ्यके पोषणका भार अपने ऊपर लेते तो पुस्तकके मुद्रणार्थ मैटरकी रचना एवं प्रुफ संशोधनका कार्थ कैसे होता । किन्तु जहातक हमें विश्वास है यह अवस्य सम्भव था कि यदि हम अपनी इस कठिनाईको किसी स्वार्था सेठ-साहकारपर प्रगट करते तो निश्चय कुछ दिनके निमित्त हमें सुभीता हो जाता । किन्तु एक तो इस भयसे कि स्वार्थी मनुष्य एक पैसा देकर एक रुपया छीननेका विचार करते हैं दूसरे याचना करना इमारे उद्देश्यके विपरीत होनेसे हम किसीसे सहायता होनेका साहस न कर सके । क्योंकि हम चिरकालसे यही अनभव प्राप्त करनेकी इच्छा करते थे कि देखें संसारमें कौन ऐसा नेत्रीवाला मनुष्य है जो हमारी सेवाओंसे लाभ उठाकरही उनके स्थानमें हमारे दुःख दूर करनेकी चेश करे। परन्तु खेद हैं, आज पर्यन्त कोई ऐसा नेत्रोंबाला, विशेषकर धनिक सम्प्रदायमें, नहीं मिला, जिसने हमारी आपत्तियोंको देखकरभी हमारी सेवाओंका प्रसाद विना याचना किये दिया हो। प्रत्युत इमें उस समयभी ऐसेही मित्रोंसे पाला पड़ा जिन्होंने

हमारी उस दीन-हीन दशामेंभी हमें उस सीमातक आर्थिक हानि पहुंचायी, जिसके सहन करनेको हम असमर्थ थे। अतः हमको बम्बई छोड़नी पड़ी और अनुभवसे यही सिद्ध हुआ कि अप्रिके साथसे पदार्थों उज्याता आजाती है, हिमके स्पर्शेस प्रत्येक वस्तु शीतल होजाती है, परन्तु धनिकोंके साथसे हम सरीखे सेवक धनाट्य होनेके स्थानमें औरभी दरिद्र होजाते हैं।

हम बाहसवीं फेब्रुएरीको आगरे पहुंच गये और बाबू पद्मचन्द जी मालिक जैन प्रेस, जौहरी बाज़ारकी कृपासे विना उनके किसी स्वार्थके हमको प्रेसवाठे घरमेंही निवासार्थ स्थान मिळ गया। किन्तु कुछ दिन रहनेके उपरान्त हमारे परम मित्र श्री ० ठाकुर दया राम सिंहजी रईस सोमना ज़िळा अळीगढ़के ग्रुयोग्य पुत्र कुंवर रामसिंह जीको, जो उस समय अगरेमें रहते थे, हमारा झान हुआ और वह बळात हमको वहांसे अपने स्थानपर छे गये। उनके इस व्यापारकी हम कहांतक प्रशंसा करें। बस संक्षेपमें इतनहीं कहना यथेष्ठ है:—

गैर पढ़कर चल दिये, लाशेपे 'कर्नल-' के नमाज़, थे मरे जिनके लिए, उनकी वज्रुअ बाकी रही ।

क्योंकि उस समयतक हमसे कुंबर जीकी कोईभी सेवा नहीं हुई थी, इस्वपर-भी उन्होंने अपने पूज्य पिताका हमसे घनिष्ट सम्बन्ध होनेके कारण हमारे साथ ऐसा व्यवहार किया, और उन लोगोंने जिनकी हम अनेक निःशुल्क सेवाएं कर चुके थे कभी बातभी न पूछी।

आगरे पहुंचकर हमने यह विचार किया था कि शीघ्र किसी प्रकार चिन्ता रहित हो 'प्राकृतिक विज्ञान-' के शेष मैटरकी प्रतिलिपि करके प्रेसको भेजेंगे; क्यों- कि मौलिक लिपि इस इस लिए नहीं भेज सकते थे कि एक बार नोवेंस्वर सन् १९२३ ई० में प्रेसके फ़ोरसेनने 'खान-पानके नियम ' शीर्षक लेखके आदि निबन्धकी कुछ मौलिक पंक्तियां अपनी असावधानीसे नष्ट कर दी थीं, जिनके स्थानमें हमको दुवारा लिखकर सतत्तर्से प्रकृति म्याहर्सी पंक्तियोंतकका मैटर देना पड़ा था। फ़ोरसेन द्वारा नष्ट हुई पंक्तियोंका मैटर हम 'प्राकृतिक विज्ञान-' के तरेपनर्सी मीलिक प्रति लिपिसे, जो कि उस समय प्राम दीषी ज़िले बुलन्दशहरम स्क्सी थी और जन्वेरी सन् १९२४ ई० में हम ले आये थे, निम्न में देते हैं:—

44 पूर्व यह बात जाननेकी आवश्यकता है-भोजन करनेका सर्वोत्तम समय कौनसा है ? इसका उत्तर केवल यही है, कि पहिला ' भोजन दिनके उस समय होना चाहिये, जब हम रात्रिके सुखमय विश्रामसे तथा प्रसन्न वदन ' नवजीवित होकर वैतन्य ' समय शय्यासे उठते हैं। कारण यह कि क्षुघाका नियत समय वही है। इसीसे उस ' समय रात्रिके विश्वामसे हमारे आमाशयमें कछ ऐसी वैतन्यता आजाती है कि 'जितनी सरहतासे वह किसी पदार्थको उस समय पचा सकता है दिनके अन्य किसी ' भागमें नहीं पचा सकता। परन्तु यदि उसको उस समय भोजन नहीं मिले तो 4 उसकी उस नियत समयकी जाकि दिनके अन्य किसी समयके लिए वैसेही स्थिर ' नहीं रह सकती जैसे एक विद्यार्थी या यात्री जो प्रातको स्योदियके समय मन्द, मन्द ' सुद्धावनी समीरमें जितना पाठ या यात्रा एक घन्टेमें समाप्त कर सकता है, निश्चय ' दिनके अधिक चढ़नेपर उतना पाठ या यात्रा सवा या डेढ़ घन्टेमेंभी न कर संकेगा।'' किन्तु आगरेमें अन्य कठिनायियों के अतिरिक्त सबसे बडी आपत्ति यह आयी कि बाब कन्हैया लालजी तसन्तर,बी ०ए० म्यानी जिला शाहपुरवाले हमारे दुर्भीग्य या सीभाग्यसे मिल गये, और उन्होंने हमको धोखेमें डालकर हमसे दो सी स्पर्य गुलनार बाईको एक थियेटरके कार्यके सञ्चालनके निमित्त अपनी साखपर एक सप्ताहके छिए दिल्ला हिये. और वह रुपया ऐसा खर्टाईमें पड़ा कि आज पर्यन्त प्राप्त न हुआ। गुलनार बाईपर नालिश करनेमेंभी वकील महाशयकी कृपासे प्राय ९०। रुपये व्ययमें आचुके हैं, जिसका उन्होंने कोई ब्योरा नहीं दिया है और अबभी और व्यय मांगही रहे हैं। इसके अतिरिक्त अदालती • • नेभी हमें बहुत कुछ तझ करनेकी चेष्टा की है। हम तसव्वर साहबके इस धोखेमें कभी नहीं आते. परन्त उन्होंने गुलनार बाईके रुपया न देनेपर, अपने एक मात्र पुत्रकी शपथ लेकर स्वयं रुपया देनेका विश्वास दिलायाथा। किन्तु खेद है उन्होंने अपने वचनोंका पालन न किया। इस लिए हम एक विकट चिन्तामें पड गये। क्योंकि वह रुपया हमारी स्त्रीका यदि हमारा होता तो कोई चिन्ताकी इसीसे 'प्राकृतिक विज्ञान-'की प्रतिलिधि करके प्रेसको भेजनेके लिए उस चिन्तासे छुटकारा न होता था। क्योंकि प्रत्येक समय हमारी भार्यो रुपयों-का उल्हाना देती रहा करती थीं । किन्तु वास्तवमें गुलनार बाई या तसव्तुर साहबने रुपया न चुकाकर जहां हमें इतना कष्ट दिया और पुस्तकके अद्रणके

विकम्बका कारण हुए वहां उनके द्वारा इतना उपकारभी हुआ कि स्पयेके झमे-लेमें हम बहुत कुछ प्रयत्न करनेपरभी आगरा न छोड़ सके, और कुंबर राम सिंह-जीकी कुपासे हम अजमेरके एक किमिनल अभियोगसे जो कि 'प्राकृतिक विज्ञान-'के कारणही इमपर चला था निर्दोष प्रमाणित होनेपर मुक्त हो गये।

इस प्रकार अनेक कठिनायियों के होते हुएभी हमने जेन्वेरी सन् १९२६ ई॰ में फिर ' प्राकृतिक विज्ञान-' के मैटरकी प्रति लिपि करके प्रेसको भेजना आरम्भकी। निदान् शेष चार फ़ॉर्म का मैटर डेसम्बर सन् १९२६ ई॰ के पहिले सप्ताह में मुद्रित होकर समाप्त हुआ।

यदि प्रेसमें 'खान-पान के नियम ' शीर्षक वाले निवन्धके आरम्भके मैटस-की पंक्तियां फोरमेन द्वारा नष्ट न होतीं तो निस्सन्देह हम समस्त पुस्तकका मीलिक मैटर प्रेसकी दे देते और सन् १९२४ ई॰ के अन्ततक समस्त पुस्तकका मुद्रण होकर प्रकाशन होजाता । परन्तु उस मैटरके नष्ट हो जानेसे हम इतने भयभीत है। गये थे कि प्रेसको समस्त पुस्तकका मौलिक मैटर देनेका साहस न हुआ, और हमें उपरोक्त चिन्ताओं नैटरकी प्रतिलिपि करके प्रेसको भेजनेका अवकाश न हुआ। अतः इस विलम्बका हेतु प्रेसही है।

इतनी आपित्तयों के होते हुएँमी। आज ' प्राकृतिक विज्ञान ' हिन्दी प्रेमियों के हाथों से यह दिखाने के निमित्त आरहा है कि सत्य और असत्यमें क्या अन्तर है। अतः हमें इससे बढ़कर अन्य क्या प्रसक्ता हो। सकती है कि गिरते-पड़ते अन्तमें किसी न किसी प्रकार हमारे धैयें से रहनेपर हमारा जीवनोहेश्य उस अंशतक सफल हो। गया कि अब हमारी मृत्युभी हो। जाय तो यह कार्य न रुकेगा और हम मरते समय बहुत शान्तिसे इस जीवन यात्राको समाप्त करेंगे। अतएव इसके लिए हम पहिले उनको जिन्होंने हमारे मार्गमें किटनाथियां उपस्थित की हैं और पीछे उनको जिन्होंने पुस्तकके मुद्रणमें सहायाता दी है। यन्यवाद देते हैं। क्योंकि यदि उन महाश्रमों की कृपासे किटिनाथियां उपस्थित न हेतीं तो हममें इतनी इत्ता कदापि न आती। अतः इसके लिए हम बिजनीर, प्रयाग, दिखी और अजमेरवाले प्रेसों एवं अपने एक अन्यायों अपित्रको जिसने इसी पुस्तकके सम्बन्धमें दो सौ रुपयेकी नालिश करके हमसे एक अन्यायों मुन्सिक हारा, जिसकी अद्देशों उसका पिता चपरासी था, और जिसके पुत्रोंको वह पढ़ाता था, अन्यायसे पांच सौ रुपये प्राप्त किये, हृदयसे धन्यवाद है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि अनेक बातें पुस्तकमें अनेक स्थानोंपर कई, कई बार लिखी गयीं हैं, जिससे साहित्यकी दृष्टिसे पुनरो-प्राकृतिक विज्ञा- किका दोष होता है। परन्तु इसके लिए हम इस लिए नकी जुटियां क्षान्य हैं कि पुस्तकका विषय जटिल होनेसे हमें जनताको समझानेके निमित्त ऐसा करनेको वाध्य होना पडा है।

हमारे अनुमानसे सबसे बडा दोष पुस्तकमें यह है कि रोगोंके नाम विदेशी भाषामें लिखे गये हैं। परन्तु हमें खेद है कि हमको उनके हिन्दी नाम ज्ञात नहीं थे और धनाभावसे कोई अच्छा कोष न ले सके । इसके उपरान्त यह दोषभी कुछ कम नहीं है कि पुस्तक में १८६ पृष्टसे जो मैटर चला है उसके आदिमें हमने न तो रोगोंकी अधिक व्याख्या की है और न रोगियोंके विस्तत और अधिक विवरणही दिये हैं, जिससे शिर सम्बन्धी पीड़ाओंका उचित कथन नहीं हुआ है। इसके अतिरिक्त पुस्तककी पृष्ट संख्यामें अधिक बृद्धि न हो जाय इस भयसे हम अनेक रोगियोंका विवरण देनेको असमर्थ हए हैं । अपरख महत्वपूर्ण रोगियोंका, जिनमें हमारे मित्र श्री कर्ण कविभी हैं, जिनको सपैने काटा था, और हमने उनकी चिकित्सा करके सफलता प्राप्त की थी विवरण देना इस । छिए रह गया है कि अपनी नित्य नयी आपत्तियोंके झमेलेनें हम उसे लिखना मूल गये थे। परन्तु वास्तवमें हमारी चिकित्सा विधिके अनुसार चिकित्सा करनेके लिए यह कभी आवश्यक नहीं कि किसी रोगका निदान करनेके हेत् उसकी व्याख्या की जाय या अनेक रोगियोंके निरर्थक विवरण दिये जायं । इसमें कोई सन्देह नहीं कि अन्य रोगियोंका विवरण देखनेसे चिकित्सा करनेमें बहुत कुछ सहायता मिलती है: परन्त वास्तवमें समझदार मनुष्यके लिए ' प्राकृतिक विज्ञान-'के आदिके केवल १८६ पष्टका पाठ करनाही यथेष्ठ है। उसीका पाठ करनेसे योग्य मनुष्य समस्त रोगोंकी चिकित्सा कर सकता है। इस लिए यदि यह कहा जाय कि उन्हीं १८६ पृष्टमें सब कछ है तो अनु-चितन होगा।

कुछ महानुभावोंकी सम्मति है कि पुस्तककी भाषा कड़ी है। परन्तु हमारे अनु-मानसे जो एक साधारण हिन्दी भाषा हो सकती है उधीमें पुस्तकका लेखन हुआ है। हो, इतना अवस्य है कि पुस्तक हिन्दीमें लिखी गयी है न कि हिन्दोस्थानीमें। किन्तु हमारा विचार है कि यथा सम्भव शीघ्र पुस्तकका हिन्दी लिपिमें हिन्दोस्थानी। संस्करणभी निकाला जाय । इसके क्षतिरिक्त हमने क्षपने संक्षिप्त भाषणमें बहुत कुछ हिन्दोस्थानी भाषामें किखनेका प्रयत्न किया है जिससे समस्त जन संक्षेपमें हमारी चिकित्सा विधिको पूर्ण रूपेण समझ सर्केंगे ।

हम हिन्दी भाषासे अपिरिचित होनेके कारण अपने उन दोषोंके निमित्त क्षमा प्रार्थी हैं जो हमसे होना स्वाभाविक हैं। इसके अतिरिक्त हम पुस्तकमें उन अशु- द्वियोंके निमित्तभी क्षम्य हैं जो प्र्कृ संशोधनमें हमारे अनुपस्थित ध्यानके कारण रह गयी हैं। क्योंकि अनेक चिन्ताओंसे एवं प्रत्येक समय कुछ न कुछ खोज करते रह-नेके स्वभाववश बहुधा प्रति क्षण हमारी मानसिक शक्तियों किसी दूसरेही कार्यमें छुटे रहनेसे प्र्कृ संशोधनका कार्य कभी हमसे ठीक नहीं हो सकता और प्रेसमें हिन्दी भाषाका कोई प्र्कृ रोडर न होनेसे प्रेसकी यह पूरी वेगार हमेंही भुगतनी पड़ी थी।

पुस्तकमें अनेक स्थानेगर दृटे अक्षरोंका मुद्रण हुआ है और कहीं, कहीं तो कोई, कोई अक्षर उभराही नहीं है, और किसी पृष्ठमें पंक्तियोंकी कुछ संस्था है और किसी में कुछ। परन्तु इसके लिए इम दोषी नहीं हैं। क्योंकि यह प्रेस-वालोंकी असाववानीका कारण है। उनसे मुंह मांगा मृत्य टहरनेपरभी खेद है पुस्तकमें यह शुटियां शेष रहीं, और उनके असाधारण विलम्बके कारण हमको आर्थिक क्षति और अबतक प्रचार करनेमें रुकावट हुई है। इसके अतिरिक्त यदि पुस्तकका शीप्र मुद्रण हो जाता तो सेठ करोड़ी मलजीभी प्रसन्नतार्थक प्रेसका बिल जुका देते। क्योंकि उनके भ्यारहवीं एप्रिल सन् १९२५ ई॰ के पत्रसे स्पन्ट है कि उस समय उनकी नियत ठीक होनेके कारण वह बिल जुकानेको प्रस्तुत थे। परन्तु इसपरभी हमको इस लिए इस प्रेससे विशेष सहातुभूति है कि यह एक ऐसी सोसाइटीका प्रेस है, जो देशकी भरसक सेवा कर रही है; और इसीसे हमने सेठ करोड़ी मलजीको इस प्रेसमें पुस्तकका मुद्रण करानेकी सम्मति दी थी।

हमें खेद है कि हम धनाभावसे प्राकृतिक विज्ञानमें अनेक आवश्यक चित्र नहीं देसके । क्योंकि इस विषयमें कई बार सेठ करोड़ीमलजीको लिखनेपरभी ब्लाक बनवानेके निभिन्त उन्होंने एक पैसातक व्यय नहीं किया । इस लिए जो बहुतही आवश्यक चित्र थे वह हमने अशक्त हो स्वयं बनाये हैं, जो कि ब्लाक बनानेके यथोचित यन्त्र न होनेसे बहुत भेद हो गये हैं । केवल भूमिकाके चित्र अवश्य सेठ-जीके व्ययसे बने हैं । परन्तु पुस्तकके दूसरे संस्करणमें यह ट्रीट दूर करदी जावेगी, और रोगियोंके विवरणके साथ जो महाशय (रोगी) अपने चिकित्सा-कालसे पूर्व एवं पश्चात्के चित्र भेजेंगे, उनकाभी सुद्रण किया जावेगा।

निस्तन्देह 'प्राकृतिक विज्ञान—' का मूल्य पांच रुपये आठ आने बहुत है। किन्तु वास्तवमें यह कुछभी नहीं है। क्योंकि एक बार 'प्राकृतिक विज्ञान-'का भले प्रकार समझ लेनेपर सदाको डाक्टरोंके भारी, भारी बिलोंसे पीछा छूट जाता है और उसके अनुसार रहन-सहन रक्खेनपर कभी शरीर रोगी या अकाल सृत्युका प्रास नहीं होता। इतना अधिक मूल्य हमने केवल इस लिए रक्खा है कि 'प्राकृतिक विज्ञान-'को हमने पचपन बार लिखनेका परिश्रम किया है और उसके हेतु समस्त जीवन आपत्तियोंमें व्यतीत करदेनेके अतिरिक्त सहलों रूपयेकी क्षति उठायी है। परन्तु इसपरभी हम असमर्थ जनोंको साढ़े पांच रुपयेमें पुस्तक देनेके अतिरिक्त विना फीस सम्मति देनेको प्रस्तुत हैं।

पुस्तकके मुद्रणमें इतना विलम्ब होते हुएभी हम प्रेसवालोंको इस लिए धन्यवाद देते हैं कि उनका व्यापार हमारे प्रति पूर्ण सम्यताका रहा

हमारा धन्यवाद है; और उन्होंने अन्य प्रेसीके समान यह नहीं किया कि किसी प्रकार धोखा देकर आंख दिखा दें । सन्

१९२३ ई॰ वाले सेठ करोड़ीमलजीके अतिरिक्त यदि हम अपने जीवनमें किसीको धन्यवादका पात्र कह सकते हैं तो वह हमारी स्त्री या ओत्रिय कृष्ण स्वरूपजीही हैं। क्योंकि जब हमने सद्धमें प्रचारक प्रेस दिल्लीमें 'प्राकृतिक विकान ' मुद्रणार्थ दियाया उस समय समस्त मित्रों एवं सम्बन्धियोंकी परीक्षार्थ स्पयेकी अपील करनेपर केवल सवा सौ स्पयेकी सहायता हमारी स्त्रोने दी थी और विना व्याज पचास स्पयेका ऋण श्रोत्रियजीने दिया था, जोकि उस प्रेसवान्त्रोंकी कृपासे अभीतक हमारे ऊपर है। इसके अतिरिक्त श्रोत्रियजीने जिन, जिन प्राहकोंकी उनके द्वारा हिन्दीमें अनुवादित डाक्टर कोहनीकी पुस्तक गयी है, उसकी सूची देनेकामी वचन दिया था; प्रस्तुत पांचसी प्राहकोंकी सूची वह हमको प्रेषितमी कर चुके हैं और शेषके भेजनेके विषयमें विश्वास दिलाया है। इसमें कोई संदेह नहीं कि श्रोत्रियजी अक्षरहाः कोहनी प्रणालीके अनुयायी हैं, परन्तु बह इतने उदार हैं कि उनसे सत्यका प्रचार करनेके निमित्त सभी लाभ उठा सकते हैं। अतः इस उक्त श्रोत्रियजीको हदयसे धन्यवाद देते हैं। इसके उपरान्त हम अपने

भित्र पं॰ हरिबंश रायजी वेदी, इन्जीनियरको धन्यवाद देते हैं। क्योंकि उन्होंनेभी उस समय हमारी अपीलपर बीस रुपयेकी आर्थिक सहायता दी थी, और शेष उन महानुभावोंकोभी हम धन्यवादका पात्र समझते हैं जो हमारे भित्र, हितेषी और सम्बन्धी बनोनेकी लम्बी हांका करते थे। क्योंकि उन्होंने हमारे अपील करनेपर यह सिद्ध करके कि संसारमें वास्तिवक हितेषी कीन हैं हमें उनसे दूर रहनेकी नेतावनी देदी।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि जर्मनी एवं अमेरिकाके जल विकित्सकोंसे हमारा बहुत मतभेद है। परन्तु वास्तवमें उन्होंने ओषधियोंके विपरीत आन्दोलन उठाकर रोगी जनोंका बहुत उपकार किया है, और उनके इस आन्दोलनके कारण समस्त सभ्य संसारमें कुछ ऐसी जागिरित हो गयी है कि 'प्राकृतिक विज्ञान—'का प्रचार होनेमें उतनी कठिनता न होगी, जितनी किसी समय जल विकित्साकी पुस्तकोंके प्रचारमें हुई थी। अतः हम उन जल विकित्साकी वेदीपर बलि होनेवाले विद्वानोंको, जिन्होंने प्राकृतिक विकित्साके विद्वानोंको,

हम अपने मित्र अधिकारी जगन्नाथदासजीको उनके द्वारा बहुत कुछ आर्थिक क्षति और समयका नाश होनेपरमी इस लिए हदयसे धन्यवाद देते हैं कि वह वास्तवमें बहुत सज्जन हैं और उन्हींके साथ कुछ दिन बम्बई रहनेपर हमारा बाबू राधारमणजी भागेवसे परिचय हुआ था और उनकी एवं उनकी स्रीकी विकित्सा करनेपर सेठ करोड़ीमळजीको हमारी विकित्सा विधिका महत्व प्रगट होने और अपने अनेक रोगियोंकी विकित्सा करानेके हेतु उन्होंने पुरस्कार रूपसे हमारे लिए पुस्तकका मुद्दण करानेका भार अपने ऊपर लिया था।

िजस समय इमने सबसे पूर्व 'प्राकृतिक विज्ञान' लिखाना आरम्भ किया था, उछ समयभी हम धनके अभावसे उसका मुद्रण सुन्दर इपमें नहीं करा सकते थे। इस लिए कभी, कभी हमारी लेखनी बहुत शिथिल हो जाती थी। परन्तु इसके लिए हम हदयसे श्रोत्रिय जगदीश दत्त एवं पुरवीत्तम दत्तके ऋणी हैं। क्योंकि यथिप उन्होंने पुरतकका मुद्रण नहीं कराया, परन्तु उनके आश्वासन द्वारा इमारा उत्साह वृद्धिको प्राप्त होता गया और फिर उथीं, उथीं आपत्तियोंका सामना हुआ रथीं, रथीं उत्साह बदता गया।

वास्तवमें 'प्राकृतिक विज्ञान -'की रचनाका मूल कारण हमारे पिताका यह कहना-पेडे या खोवे-(मावे) का सेवन करना इस लिए उचित नहीं कि वह अभि द्वारा रसोंके जल जानेपर नीरस हो जानेके कारण शरीरमें रक्त नहीं बनाता, प्रत्युत वह शरीरके रसोंकाभी शोषण करके उसे हानि पहंचाता है. हमारी माताका औषधियों द्वारा भरण होना. औषधियों द्वारा हमारा यकत रोग दूर न होना, कुत्तेसे कांटे जानेपर चचाकी आज्ञापर हम उस पथ्यपर रहनेको बाध्य होनेपर, जिसमें हमें विश्वास नहीं था, हमारे अनेक पदार्थोंके त्यागन करने. और हमारी पहिली स्त्रीका अठारहवीं डेसेम्बर सन् १९१४ ई० में क्षयी रोगसे पीडित होकर मृत्यको प्राप्त होना है। क्योंकि पिताजीके उपरोक्त उपदेशके कारणाही किसी ऐसे रासायनिक पदार्थका खोज तो न चला जो पेडों या खोवेसे अधिक रक्तकी उत्पत्ति कर सके, परन्तु यह ज्ञान अवस्य हो गया कि रक्त एवं जीवनकी बृद्धि करनेवाले पदार्थोंमें मनुष्यका प्राकृतिक आहार रसीले फलोंकाही है: और माताकी मृत्यु एवं अपने यकृत रोगसे पीड़ित होनेके कारण हमें यह विश्वास हो गया कि औषधियों द्वारा चिकित्सा करना अद्योपान्त कृत्रिम है: और हमारे क़त्तेसे काटे जानेपर हमें समस्त पदार्थों के त्यागनेका अभ्यास हो गया. जिससे आगे चलकर यह निर्णय करनेमें बडी सहायता मिली कि मनध्यका वास्तविक आहार क्या है: और अपनी क्षयी पीडित स्त्रीके रोगयस्त एवं मृत्युको प्राप्त होनेसे जल चिकित्साओंकी रही सही त्रृटियांभी नयनगोचर हो गयीं। अतः इसके लिए हम अपने पिता. माता ज्येष्ठ चचा और अपनी पहिली स्त्रीके आभारी हैं।

हम उन रोगियोंकोभी अनेकानेक धन्यवाद देते हैं जिन्होंने घेर्यके साथ हमको अपनी विकित्साका अनुभव करके सफळता प्राप्त करनेका अवसर दिया है।

हम यहांपर अपने पिता के मित्र रावबहादुर बाबू स्थाम सुन्दर लाल जी, सी. आई. ई. कोभी इस लिए धन्यवाद देते हैं कि सन् १९१४ ई में हम अपनी पहिली लीकी मृत्युसे ऐसे शोकातुर हो गये थे कि हमको संसारके समस्त कार्यों से वैराग्य हो गया था, और उन्होंने उन समय इमको अपने उपदेशों द्वारा उस शोक-सागरसे निकाल कर इस योग्य कर दिया कि हम पुनः प्राकृतिक विकित्साकी उन्नतिमें लग गये, और सन् १९१५ ई० में 'प्राकृतिक विकाल-' का लिखना शान्तिपृषेक आरम्भ कर दिया, अतः इसके लिए हम उनके सदा ऋणी रहेंगे।

हम अपने पिता के मित्र रुक्त जे. एस. मैस्टन कोभी इस हेतु ह्दयसे धन्यवाद देते हैं कि हम समाचार पत्रों आदिमें लेख देकर एवं उनको असाधारण पत्र लिखकं बहुत कुछ व्यर्थ समय नष्ट किया करते थे, जिससे 'प्राकृतिक विद्वान-' की रचनाको बहुत कुछ क्षति पहुंचती थी, किन्तु उनके निम्न पत्रसे, जो कि उन्होंने हमारे पिताको हमारे विषयमें लिखा था, हमको ऐसी शिक्षा मिली कि हमारा वह व्यसन छूट गया और हम ' प्राकृतिक विद्वान ' लिखनेको यथेष्ट समय बचा सके। अतः हम उनके इस उपकारको कभी नहीं भूल सकते हैं, और उनके उस पत्रकी प्रति लिपि निम्न में देते हैं:—

Lieutenant Governor's Camp,
UNITED PROVINCES.
Lucknow, the 24th March 1916.

Dear Pandit Sahib,

I am much obliged for the photographs of His Highness and family which you very kindly sent me. I am glad to hear of the excellent state of affairs in Ajaigarh State and I am sorry that I did not see His Highness at Benares. I hope that you are well yourself, and that your son is now devoting himself to some useful employment instead of wasting his labour upon newspapers and writing foolish letters.

Yours very truly, Sd. J. S. MESTON.

Pandit Banwarilal Misra,

C/o His Highness the Maharaja,

Ajaigarh State,

BUNDELKHAND.

अब अन्तमें हम सबसे आधिक धन्यवाद कुंबर राम सिंहजी, को जो कि हमारे परम मित्र श्री ठाकुर द्याराम सिंहजी रईस सोमना, जिला अलीगढ़के पुत्र हैं, देते. हैं, जिनकी कृपासे हम एक मिथ्या एवं दाहण अभियोगसे मुक्त हो कर पुनः प्राकृतिक विज्ञानका प्रचार करनेके निमित्त इस क्षेत्रमें आये हैं।

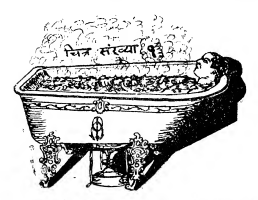
यद्यपि हमारी इच्छा थी कि हम अबतककी अपनी समस्त जीवनी एवं आप-त्तियोंका कथन करें, परन्तु ऐसा करनेके निमित्त हम कई कारण वश अशक्त हैं; और सबसे बड़ा यह हेतु है कि पच्चीस हमारी प्रार्थना मार्च सन् १९२६ ई० को रंगूनमें किसी दुष्टने हमारी जेबसे लेखनी (Water man's Self Filling Fountain-pen ) निकालकर हमें अपाहज कर दिया है। अतः हम अपने पाठकोंसे इसके निमित्त क्षमा प्रार्थना करते हुए यही निवेदन करते हैं कि वह सत्य और असत्यका निर्णय करनेके हेत् बारम्बार प्राकृतिक विज्ञानका अध्ययन करें। क्योंकि जितनी बार उसका पाठ किया जायगा उतनीही बार मस्तिष्कमें प्रकृतिका जुतन चमस्कार अनुभव होगा । इम उसका अनेक बार पाठ करनेकी केवल इसी इत अपने पाठकोंसे प्रार्थना करते हैं, जिससे वह हमारे सच्चे अनुयायी बनकर मन, काया, वचन एवं अपनी सम्पत्तिसे प्राकृतिक चिकित्साका प्रचार करके समस्त संसारके रोगियोंको बिनाः किसी पक्षपात एवं अनुचित स्वार्थके लाभ पहुंचावें, प्रत्युत हो सके तो शीघाति शीघ्र प्राकृतिक चिकित्साके लाभ जनक सिद्ध होनेपर उसके चिकित्सालय एवं विद्या-लय स्थापित करनेकी चेष्टा करें। क्योंकि प्राकृतिक चिकित्साके विद्यालय एवं चिकि-रसालयके स्थापित करनेकी इस लिए बहुत आवश्यकता है कि संसारमें दिनोदिन औषधियों-( विषों ) का प्रचार बढ़ रहा है, जिससे मानव जातिको अपार क्षति पहुंच रही है। अतः इस वैज्ञानिक युगमें जब कि सत्यका निर्णय करनेके निमित्त अनेक प्रकारके आन्दोलन हो रहे हैं, क्या कारण जो प्राकृतिक चिकित्साका आन्दो-लन होकर औषधियोंकी पोल खोल उनके दोवोंसे जनताको न बचाया जाय। किन्तु एक तो धनके अभाववश दूसरे मुरादाबाद, जो हमारा निवासका स्थान था, सदाको त्याग कर देनेके कारण हम गृह हीन होने-से आज तेरह वर्षसे ।निरन्तर अमणमें हैं, हमारे ।नि।मेत्त अभीतक कोईभी ऐसा उत्तम

स्थान नहीं मिळा है, जहां बैठकर हम शान्तिपूर्वक चिकित्सालय एवं विद्यालय स्थापित कर सकें । अतएव इसके अतिरिक्त कि हम अपने प्रिय अनुयायियोंसे इसके लिए प्रार्थना करें अन्य कोई उपाय नहीं है। अब आशा है कि पाठकीं के हृदयमें दयाके भाव उत्पन्न होंगे और वह हमारी इस प्रार्थनापर अवस्य ध्यान देंगे । इसमें कोई सन्देह नहीं कि हमभी जब और जिस विशाल नगरमें चाहें चिकित्सालय एवं विद्यालय स्थापित कर सकते हैं। परन्त इससे इसके अतिरिक्त कि हम सम्प-तिशालियोंसे मन माना धन लेकर सुखसे जीवन व्यतीत करें, दिरद रोगियोंको कोई लाभ न होगा: और वास्तवमें यह हमारे लिए सचा सखभी न होगा। हमारे जीवनको सखी बनानेकी सामग्री तो उन्हीं दीन रोगियोंकी सेवा करके उन्हें लाभ पहुंचाना है, जो धनाश्वापसे दारुण रोगोंसे पीडा पाकर अकाल मृत्युके ग्रास बनते हैं । परन्त उनकी सेवा करनेके लिए सबसे पहिले यह आवश्यक है कि कोई महाशय चिकित्सालयके निमित्त इतनी पुष्कल. और ऐसे स्थानमं जहांका जल-वायु रोगियोंके अनुकूल हो, और जिसकी उपज अच्छी हो, भूमि प्रदान करें, जिसमें रोगियों के आहारके निमित्त फलोंकी कृषि हो सके, और रोगियों के निवास स्थानादि बनाये जा सकें। इसके पश्चात पष्कल धन एवं चिकित्सायलका प्रबन्ध करनेवालोंके अतिरिक्त हृदयसे रोगियोंकी मेवा करनेवाले धर्मात्माओंकीभी आवश्यकता है । अतः जो महाशय यश एवं प्रण्यके भागी होना चाहते हैं वह शीघ्र कमर बांधकर इस समर क्षेत्रमें पदार्पण करें। परन्त जो महाशय केवल ख्यातिके कारण या किसी स्वार्थवश इस आन्दोलनमें भाग लेना चाहते हैं उनसे प्रार्थना है कि वह कृपाकर दूरही रहें तो अचित है। हमें रोगियोंका दःख दूर करनेके निमित्त केवल उन उदार वीरोंकी आवश्यकता है जो स्थायी रूपसे कार्य करना चाहते हैं, और जिनके हृदयमें दुःखी जनोंके प्रति सहानुभूति है।

अब हम अपने उन रोगियोंसे जो 'प्राइतिक विज्ञान-' के अनुसार अपनी चिकित्सा करें निवेदन करते हैं कि वह आरोग्य होनेके उपरान्त हमको कमसे कम अपना समस्त विवरण लिखने एवं अपने चिकित्सा कालके पूर्व और पश्चात्के चित्र मेजनेकी कृपा करें, जिबसे आगामी संस्करणमें उनका प्रकाशन हो सके । इसके अतिरिक्त प्रत्येक रोगीको प्राइतिक चिकित्सासे लाभ होनेके उपरान्त अन्य रोगियोंको उससे लाभ पहुंचाना अपना कर्त्तेष्य समझना चाहिये ।

जबतक प्राकृतिक चिकित्साका कोई विद्यालय स्थापित न हो तबतक जो महा-शय प्राकृतिक चिकित्सा शाख्नुसे प्रेम रक्खते हों और वह क्रम पूर्वक उसका अध्ययन करना चाहें तो हम पत्र व्यवहार द्वारा उन्हें शिक्षा देकर परीक्षामें उत्तीर्ण होनेपर एन॰ डी॰ सी॰ ( Doctor of Nature Cure ) की पदवी प्रदान करेंगे। परन्तु इसके हिए समस्त नियम पत्र द्वारा झात होंगे।

हम समस्त जगत्की भाषाओं के विद्वानोंसे प्रार्थना करते हैं कि वह अपनी उदारताका परिचय देनेके लिए मनुष्य समाजके लाभार्थ 'प्राकृतिक विज्ञान--' का अन्य भाषाओं में अनुवाद करनेके निमित्त हमें उसका प्रचार करनेके हेतु सहायता दं। इसके उपरान्त हम उन मिकेनिकल इजीनियरोंसे प्रार्थना करते हैं, जिनके हृदय मन्दिरमें हमारी चिकित्सा विधिको स्थान मिले, कि वह हमारे



छिए निमाङ्कित चित्रोंपर ध्यान देकर अन्तिम चित्रकी आकृतिका यन्त्र बनानेकी कृषा करें, जिससे रोगी समाजका मला हो। इसके अतिरिक्त चित्र संख्या एककी आकृतिक टब बनानेकाभी उद्योग करें, जिसके भीतर चारों ओर टबसे चिप्टी हुई और तलीमें टबकी तलीसे ६" जगर काष्ट्रकी तह लगी हुई है और तलीबाले काष्ट्रमें एक, एक इश्वके व्यासके छिद्र हैं। किन्तु इस बातका ध्यानें रहे कि इन यन्त्रोंको इस प्रकारें बनाया जाय कि अधिक मुख्य न पड़े, जिससे दीन रोगीभी लेनेको समर्थ हों। हमारी सम्मतिमें चित्र संख्या एकवाला यन्त्र ऐसे आकारका बनाया जाय, जिसमें पूरा मनुष्य लेट शिरको छोड़ समस्त शरीरको जलमें डुबाकर ताप ले सके, और टबके पाय इतने ऊंचे हों। कि उसके नीचे जलको तस करनेके लिए स्टोब रक्खा जा सके। इसके अतिरिक्त साधारण कठोर काष्ट्रके स्थान में यदि कार्ककी तह लगायी जाय ती। अति उत्तम है और काष्ट्रकी तह ऐसी गोलायीके साध्य लगायी जाय जिससे रोगीको लेटनेमें दुःख न हो।



अबतक हम बहुत दिनसे चित्र संख्या दोका यन्त्र, जो कि आछू कुचलनेके काममें आता है और चीनी एवं लोहेका बना हुआ है उष्ण जल द्वारा तप्त बक्षोंको निचोड़नेमें काम लाते रहे हैं, किन्तु उसमें एक दुःख यह है कि उससे बख्न निचोड़नेमें यह कठिनाई होती है कि उसको द्वानेके लिए



वाम पग कुर्सी या स्टलपर चित्र संख्या तीनमें वस्न निचोड़ने वाले मनुष्यके समान ऊपर रक्खना पड़ता है, जिससे ताप पहुंचानेवाले मनुष्यको बहुत कष्ट होता है। इसके अतिरिक्त प्रतिवार वस्न उष्णजलके पात्रमें भिगोकर उसमें निचोड़नेके निमित्त भरने पड़ते हैं, जिससे एकतो वस्नोंको पकड़नेके लिए चिमटेका प्रयोग करना पड़ता है, दूसरे कभी, कभी पात्रसे वस्न निकालते समय केवल तिनक असावधानीके कारण उसके इधर उधर जल गिर जानेसे स्टोबके बुझनेका भय रहता है। अतः हमने चित्र संख्या चारकी आकृतिके यन्त्रका एक विजाइन किया



है, जिसमें एक स्थानपर क स्कृप लगा होनेसे वह स्ट्रल या कुसीमें कसा जा सकता है, और फिर उसके द्वारा वस्न निवोड़नेवालेको उसे अपने वाम पगसे न द्वाना पड़ेगा। इसके अतिरिक्त उसमें उत्परवाले जा कालरके स्थानपर एक ख होन्डिल लगा हुआ है जिसको पकड़कर वस्न निवोड़नेवाला च पात्र ( सिलेन्डर ) वस्नसे भरकर नीचे जलवाले पात्रमें वस्न मिगोनेके निमित्त नीवेवाले हुत कालरपर उतारा जा सकता है और फिर उठाकर उपरके कालरके च हुक नीवेवाले हुत कालरपर खड़ी हुई ग ख्टियोंपर रक्सब के निवड़नेके निमित्त झा पिस्टन द्वारा सरलतासे निवोड़ा जा सकता है। परन्तु खेद हैं कि धनामावसे अभीतक हम ऐसा कोई यन्त्र नहीं बनवा सके हैं, और किसी मिस्त्री या इन्जीनियरने हमारी यन्त्र बनानेकी प्रार्थनामी स्वीकार नहीं की है। हां, केवल बाबू रचुनाथ प्रसादजी-, सेठ करोड़ी मलजीके भाजने, जो कि सात, आठ वर्षसे गठियास पीड़ित होनेपर हमारी चिकित्सासे रोगसे मुक्त हुए थे, प्राकृतिक विक्षानक १०४ प्रष्टपर जिस यन्त्रका चित्र है वैसे कुछ यन्त्र काष्टके बन-वाये थे। किन्दु एकतो उन्होंने इस लिए उसका घृत्य अधिक रक्सा था, कि उनको

बढ़ियां में बहुत दुःख दिया था, दूसरे थोड़े यन्त्र बनवानेमें मूल्यभी अधिक पड़ा था, तीसरे वहां काष्ट्रका भावभी अधिक था, और चीये वहभी उससे अधिक लाभ चाहते थे। इसके अतिरिक्त वह यन्त्र बहुत भारी, भहा और शीघ्र बिगड़ जानेवाला था, इस लिए हम उससे सन्तुष्ट नहीं हुए। अतएव इज्ञीनियरोंसे प्रार्थना है कि वह हमारी इसमें सहायता करें।

हम एहहीन होनेके कारण आज पर्यन्त किसी एक स्थानपर नहीं रहते हैं ▶ अतः हमसे पत्र व्यवहार करनेका ठिकाना उस समयतक नवतक कि हमको स्थायी। रूपसे निवास करनेको कोई एक स्थान न मिले नित्रमें हैं:—

द्वारा मैसर्स वह्नभ एण्ड सन्स, कर्ण रोग विशेषज्ञ पीकीभीत, यू० पी०, इन्डिया

> C/o Messrs. Vallabha & Sons, Ear specialists, Pilibhit, U. P. India.

अब केवल इतनाही लिखकर हम पुस्तककी भूमिकाको समाप्त करते हैं; और पाठकोंसे अपनी शुटियोंके लिए क्षमा प्रार्थी हैं।

वृहस्पतिवार, तेरहवीं, जेन्वेरी, १९२७ ई०

पी० आचार्य.

#### अनुठा खप्न

नामक उपन्यास, निसको डॉ॰ पी॰ आचार्यने एक अन्टे ढङ्गसे लिखकर अपनी अनौखी लेखनीका परिचय दिया है,

#### वास्तवमें

अपने रूपका एक अपूर्व और मौलिक ग्रन्थ है।

#### इसमें

लेखकने बताया है कि बालकोंको किस प्रकार शिक्षा देनी चाहिये, उनको नीरोग रक्खनेके साधन क्या होने चाहियें, और उनके रोगोंकी चिकित्सा कैसे की जाय । इसके आतिरिक्त बड़े, बड़े आव्यर्थजनक रहस्यों और गुप्तचरोंके अलाकिक कृत्योंका कथन किया गया है, और शासन, समाज, व्यापार, शिल्प, विज्ञान एवं स्वास्थ्यादिके सम्बन्धमें बहुत कुछ प्रकाश हाला है और प्रत्येक पंक्तिको इतना रोचक लिखा है कि कोई व्यक्ति विना पुस्तकको समाप्त किये नहीं रह सकता।

मैनेजर पाकृतिक विज्ञान कार्यालय।

# संक्षिप्त भाषण

प्रिय पाठकगण,

हमारी कल्पना (ध्योरी ) यह है कि जिस प्रकार एक घर लोहे, लकड़ी और पत्थर आदिसे मिलकर बना होता है उसी प्रकार हमारा शरीर रक्त, मांस, चर्बी, और हाड़ आदिसे मिलकर अनेक अवयवों दारा बनता है, और जैसे कोई पत्थर अनेक निर्जीव परमाणुओंके मिल-नेपर तैयार होता है वैसेही हमारे शरीरका कोईभी अवयव असंख्य जीवन-कोषों-(सजीव परमाणुओं ) के मिलनेपर बनता है। केवल अन्तर इतनाही है कि पत्थरके परमाण निर्जीव होते हैं और हमारे शरीरके जीवन-कण सजीव होते हैं। सारांश यह है कि हमारा शरीर उसी प्रकार असंख्य जीवाणुओंका समृह है जिस प्रकार एक पत्थर असंख्य परमाणुओंका समृह होता है।

अतः जैसे पत्थरका छोटेसे छोटा एक परमाणु उससे पृथक होनेपरभी वह कुछ न कुछ क्षीण हो जाता है वैसेही हमारे एक जीवन-कणका नाश होनेपरभी हमारे शरीरका कुछ न कुछ जीवन कम हो जाता है, अर्थात् उसके उतनेही भागकी मृत्य हो जाती है: और जिस प्रकार परमाणुओंके एक, एक करके पृथक होनेपर एक दिन समस्त पत्थरका इति हो जाता है उसी प्रकार एक, एक करके जीवन-कोषोंका नाश होनेपर किसी न किसी दिन शरीर मृत्यको प्राप्त हो जाता है। अतएव हमारे एक जीवन-कणकी मृत्यु होनेसेभी हमारीही मृत्यु होती है।

हमारे शरीरके जीवन-कण किसी न किसी मात्रामें हमारी इच्छित और अनिच्छित किया-ओंसे इस लिए प्रत्येक समय क्षीण होते रहते हैं कि इस प्रकार धीरे, धीरे जीवन-कोशोंका इति होनेपर एक न एक दिन हमारी मृत्यु होना निश्चय है। सारांश यह है कि जिस प्रकार दीप-

कमें, धीरे, धीरे तैल जलनेपर किसी न किसी समय समस्त तैल जलकर समाप्त हो जानेपर दीपकका इति हो जाता है उसी प्रकार धीरे, धीरे समस्त जीवन-कणोंका इति हो जानेपर हमारे शरीरकी विना किसी रोगसे पीड़ित शान्तिसे मृत्यु हो जाती है। किन्तु विपरीत रहन-सहन रक्खनेसे आवश्यकतासे अधिक जीवन-कणोंका नाश होनेपर हम वैसेही रोगी या उसके द्वारा समयसे पूर्व कष्टके साथ मृत्युके **यास बन जाते हैं जैसे वह** दीपक, जिसमें एक बत्तीके लिए रात्रिभर जलनेका तैल है चार बत्तियां डालकर जला देनेसे चौथाई रात्रि व्यतीत करनेपर बुझ जाता है ।

हमारे शरीर, उसके प्रत्येक अवयव, और जीवन-कोषपर उसकी रक्षार्थ तथा एक अवय-वको दूसरे अवयवसे और एक जीवन-कणसे दूसरे जीवन-कणको पृथक करनेके लिए वैसेही त्वचा होती है जैसे एक नारङ्गीकी रक्षार्थ एक

छिलका उसके ऊपर होता है, और उसको छील-नेपर एक, एक छिलका प्रत्येक फांकपर दीखता है. और फांकको छीलनेपर फांकके भीतरवाले प्रत्येक जीरे-(वह पदार्थ जो फांकके भीतर रससे भरा होता है ) के ऊपर एक, एक छिलका होता है, और ज़ीरेको तोड़नेपर उसके प्रत्येक जीवन कोष-( जो इतने स्रक्ष्म होते हैं कि नम नेत्रसे नहीं देखे जा सकते ) पर छिलका होता है। हमारे शरीर, उसके क़िसी अवयव या जीवन-कोषकी त्वचा तभी नष्ट होती है जब कि उसका संसर्ग तीक्ष्ण पदार्थोंसे होता है। क्योंकि तीक्ष्ण पदार्थ उसे ऐसेही नष्ट-अष्ट कर देते हैं जैसे खौलते हुए गर्म जलमें आल्की लचा फट जाती है, या जैसे अमि द्वारा आल्ह भूननेपर उसकी त्वचा नष्ट हो जाती है; और तीक्ष्ण पदार्थों द्वारा जीवन-कणोंकी त्वचा नष्ट होनेपर वायुके विषेठे गुणोंसे वह वैसेही विऋत पदार्थीमें बदलने लगते हैं जैसे भुना हुआ या उबला हुआ आलू अपने समस्त जीवन कोषोंकी

त्वचा नष्ट हो जानेके कारण शीघ्र सड़कर विकृत पदार्थीमें बदल जाता है, या जैसे गेहुओंकी अपेक्षा आटेमें, जो उन्हींको पीसकर बनाया जाता है, त्वचाके नष्ट होनेसे शीघ्र विकृत जीवोंका जन्म और सड़न आरम्भ हो जाती है। सारांश यह है कि तीक्ष्ण पदार्थों या कियाओंसे हमारे जीवन-कणोंकी त्वचा नष्ट होनेपर वायुके द्षित प्रभावसे विषेळे जीवों एवं दृषित पदार्थोंकी उत्पत्ति हो जाती है, और फिर एक तो स्वयं विषेठे जीव अपनी जाति रृद्धि करते हैं दूसरे वह अपने दिषत और तीक्ष्ण प्रभावसे सन्सनाहट, खुजली, पीड़ा, ज्वर या सूजनका कारण होते हए अपने आस-पासके दूसरे जीवन-कोषोंको छेदकर उनकी त्वचा नष्ट करके उनको उसी प्रकार अपने रूपमें बदल लेते हैं जिस प्रकार सड़े हुए दूधकी एक बृंद दूसरे स्वस्थ दूधमें डालनेसे उस सबको सड़ाकर अपने रूपका बना लेती है। इसके उपरान्त वह दुषित जीव या पदार्थ रक्त सञ्चार द्वारा शीघ्र हमारे समस्त शरीरमें पहुंच जाते हैं, और जहां उनको स्थान मिलता है ठहरकर, जैसे और जिस मात्रामें वहां रासायनिक पदार्थ मिलते हैं उनके अनुसार वैसेही अनेक जातिके रोगोंके जीवाणुओंकी उत्पत्ति करते हैं, जैसे एक तोला लाल रङ्ग एक तोले पीले रङ्गमें मिलकर और रङ्ग बनाता है और दो तोछे पीले रङ्गमें मिलकर कोई औरही रङ्ग बनाता है। सारांश यह है कि समस्त रोगोंकी उत्पत्ति और असमय मृत्युका कारण तीक्ष्ण पदार्थों या क्रियाओं द्वारा जीवन-कोषोंकी त्वचा नष्ट होनेपर वायु एवं अन्य पदार्थींके दूषित गुणोंसे विकृत जीवोंकी उत्पत्ति होना है. प्रत्यत रोग और असमय मृत्युका मूल कारण प्रकृतिकी आज्ञाओंका पालन न करनो है। क्योंकि सदा वही मनुष्य रोगी होकर असमय मृत्युको प्राप्त होते हैं, जिनका आहार-विहार प्रकृतिके विप-रीत होता है। परन्तु यह मनुष्यकी बड़ी भारी भूल है कि जिन पदार्थों और क्रियाओंके कर-नेकी प्रकृति आज्ञा नहीं देती वह जान-बुझकर

मनुष्यत्वके गर्वमें उन्हेंही करता है । उसे चाहिये कि वह उन मुक बालकोंसे उपदेश ले जो प्रकृ-तिकी आज्ञाके विपरीत मिर्चकी तीक्ष्णताका अनुभव करके उसे सेवन करना नहीं चाहते. जो अधिक चलनेपर थिकत होनेके कारण विश्राम करनेके स्थानमें प्रकृतिके प्रतिकृत एक पगभी आगे चलनेका साहस नहीं करते । उसे उचित है कि वह अबभी आंखे खोले और शरीरकी रक्षाके लिए तीक्ष्ण पदार्थों और क्रियाओंका, जो प्रकृतिकी ओरसे वर्जित हैं त्यागन करदे। क्योंकि उनसे बचनेके लिए प्रकृति मनुष्यको उसकी ज्ञानेन्द्रियों द्वारा बार, बार चेतावनी देती है। इसीसे मिर्च सरीखे तीक्ष्ण, करेले जैसे कट पदार्थोंसे बचनेके लिए हमारी जिह्वा द्वारा उनको न सेवन करने, दांतों द्वारा खट्टे, कठोर और किरिकरे पदार्थ न छेने, नासिका द्वारा ऐसे पदार्थ जिनकी गन्ध अपनी तीक्ष्णतासे दुःख पहुंचाती है प्रहण न करनेकी प्रकृति चेता-वनी देती रहती है। क्योंकि उनके तीक्ष्ण गुणोंसे जीवन-कोषोंका चर्म नष्ट होकर उनका दूषित होना आरम्भ हो जाता है, जिससे समस्त रोगोंकी उत्पत्ति होती है।

तीक्ष्ण पदार्थों या क्रियाओं द्वारा जीवन-कोषोंकी त्वचा नष्ट होनेपर वायु आदिके दूषित गुणोंसे शरीरमें जिन विकृत जीवों या पदार्थोंकी उत्पत्ति होती है वह हमारे स्वस्थ जीवन-कणोंकी अपेक्षा वैसेही परिमाणतः हल्के होते हैं जैसे किसी फलका सड़ा हुआ भाग स्वस्थ भागकी अपेक्षा हल्का होता हैं; और हमारे शरीरमें जलका अंश अधिक होनेसे वह विकृत पदार्थ स्वयं दृश्य रूपमें या अति सूक्ष्म होनेसे, जिस प्रकार खुर्बज़ेकी गन्धके जीवाणु बाहर आते हैं अदृश्य रूपमें शरीरके ऊपर आकर बाहर हो जाते हैं। क्योंकि यह प्राकृतिक सिद्धान्त है कि जलमें डाले हुए हलके पदार्थ स्वयं ऊपर आजाते हैं। किन्तु यह रोगके जीवाणु या विकृत पदार्थ जिन, जिन मार्गों द्वारा शरीरके बाहर आते हैं

उनमें अपने वीर्य कणोंको छोड़ देते हैं, जिससे कुपथ्य द्वारा फिर उनको अपनी जातिकी वृद्धि करनेकी शक्ति पाप्त होती रहती है; और इसीसे रोगोंका अन्त नहीं होता,अन्यथा पध्यसे रहने-पर. उस समयतक जबतक कि किसी रोगने भयङ्कर रूप न धारण किया हो, समस्त रोग उसी प्रकार स्वमेव शान्त हो जाते हैं जिस प्रकार अग्निमें तम किया हुआ लोहा स्वयं शीतल हो जाता है। अतः यह सिद्ध हो गया कि रोगोंको स्वयं शान्त होनेके हेतु इस लिए किसी चिकि-त्साकी आवश्यकता नहीं है कि रोगके कीटाण या विकृत पदार्थ स्वयं शरीरसे बाहर आते रहते हैं। किन्तु वह कीटाणु शरीरके भीतर अपने कुछ न कुछ वीर्य कण, जोकि अपने अनुकूल साधन प्राप्त होनेपर अपनी जाति वृद्धिका कार्य एवं हमारे जीवन-कणोंको छेदकर अपने रूपमें तबदील करनेका काम करके रोगीको आरोग्य होनेका अवसर नहीं देते. छोड़ आते हैं। अत-एव हमको सबसे पहिले यह उपाय करना चाहिये

कि उनको अपनी जाति वृद्धि करनेके अनुकूल साधन प्राप्त न हों, इसके उपरान्त हमको ऐसा यत्न करना चाहिये कि उनकी वह तीक्ष्ण क्रिया बन्द हो जाय, जिससे वह हमारे जीवन-कोषोंको वेधकर अपने रूपमें तबदील करते हैं; और इसके लिए केवल यही उपाय है कि हम तीक्ष्ण पदार्थीका सेवन करूना और तीक्ष्ण कियाओंका व्यवहारमें लाना सर्वथा त्याग दें और अनुत्तेजक रसयुक्त पदार्थोंका सेवन करना और सुखप्रद किया-ओंका व्यवहारमें लाना प्रहण करें; और शरीरके प्रदाहित स्थानों-, या जिन स्थानोंसे दाह आरम्भ होता है, को उष्ण जल दारा ताप पहुंचावें। क्योंकि अनुत्तेजक रसीले प्राकृतिक आहार-(फल) और सुखपद कियाओंसे शरीरको विश्राम मिल-नेपर चैतन्यता और शक्ति प्राप्त होती है, और विषोंकी उत्पत्ति बन्द हो जाती है, जिससे रोगके कीटाणुओंको अनुकूल साधन प्राप्त नहीं होते; और जलके ताप दारा रोगोंके कीटाणुओंकी वह किया जिससे वह हमारे जीवन-कणोंको वेघ

कर अपने रूपमें तबदील करते हैं, वैसेही बन्द हो जाती है जैसे वही दूध जो वायुके दूषित गुणोंसे कुछ घन्टोंमें सड़ जाता है यदि अभिपर रक्ख दिया जाय और उसमें जल डालते रहें तो दस वर्षतकभी (अभिपर रक्खा हुआ) न सड़ेगा; और जल द्वारा ताप पहुंचानेसे वह विकृत पदार्थ जो सूखकर शरीरके भीतर चिपक जाते हैं वैसेही फूलकर शरीरसे पृथक हो जाते हैं, जैसे शरीरकी त्वचाका मल उष्ण जलसे फूलकर शरीरसे छूट जाता है। इसके अतिरिक्त यदि किसी अज्ञान बालककी ऊंगलीमें चोट लगती है या उसकी ऊंगली जलती है तो वह प्रकृतिकी आज्ञानुसार उसको मुंहसे फूंककर ताप दारा उसकी चिकित्सा करता है। अतः सिद्ध होता है कि प्रत्येक रोगसे मुक्त होनेकी केवल यही प्राकृतिक चिकित्सा है कि रोगीका आहार रसीले और अनुत्तेजक अर्थात् मनुष्यके सेवन करनेकी प्रकृतिके अनुकूल फल हों, और उसका विहार

आनन्द वर्धक हो, और शरीरको उष्ण जल द्वारा ताप पहुंचाया जाय।

मारांश यह है कि मनुष्यको स्वस्थ रहने और दीर्घ जीवी होनेके लिए आवश्यक है कि वह प्रकृतिके नियमोंका पूर्ण रूपेण पालन करे अर्थात जिस समय निद्राका ज्ञान हो शयन करे, जब अंगड़ाई लेनेकी इच्छा हो अंगड़ाई **ले. जब उठनेकी आवश्यकता हो उठे.** जब और जितनी दर टहलने या दौड़नकी इच्छा हो उतना टहले या दौड़े, जब और जितना उछलने-कूदनेको मन हो उछले-कूदे, जब मल-मूत्रादिके त्यागनेकी आवश्यकता हो उन कियाओंको करे, जब और जितनी क्षधाका ज्ञान हो तब उतना केवल उन प्राकृतिक फलोंका आहार करे जो रससे भरे होनेके कारण विष्टेकी अपेक्षा रक्तकी उत्पत्ति अधिक करते हों और जो दांतों और जिह्नाको खट्टे, ओष्ठों और जिह्नाको चर्परे. कड्वे. कसीले अस्वादिष्ट, स्वाद रहित दुःखप्रद

या सन्सनाहट या किसी प्रकार तीक्ष्णता अथवा उत्तेजनाका ज्ञान देनेवाले. कण्ठमें अटकनेवाले. नखों और दांतोंसे न कटनेवाले. नासिकाको तीत्र या अप्रिय गन्धका ज्ञान देनेवाले. मुखमें चुभने या अधिक लारका स्नाव करनेवाले. दांतोंमें अटकनेवाले, नीरस, अप्रिय या किसी प्रकार हमारी ज्ञानेन्द्रियोंको घृणित प्रतीत हों सेवन न करने चाहियें। क्योंकि जो पदार्थ हमारी ज्ञाने-न्द्रियोंको अपने किसी तीक्ष्ण या उत्तेजक गुणसे कष्ट देते हैं. या जो नीरस होते हैं या जिनका रस भारी अथवा गाढ़ा होता है. या जिनमें रसकी अपेक्षा गुदा और तन्त्र अधिक होते हैं शरीरको लाभकी अपेक्षा हानि पहुंचाते हैं। इस लिए सदा अनुत्तेजक और रसीले फलेंका वह भाग सेवन करना चाहिये जो हमारी ज्ञानेन्द्रियोंको प्रिय हो, और यह बात सदा स्मरण रक्खनी चाहिये कि रक्त-, जिसपर हमारा जीवन निर्भर है. की उत्पत्ति सर्वदा रसोंसेही होती है। अतः

रसीले फलही मनुष्यके जीवनमें, रक्तकी अधिक उत्पत्ति करके उसकी दृद्धि कर सकते हैं, और उनके अभावसे रस हीन पदार्थोंपर जीवन निर्वाह करनेसे जीवनके कालमें कमी हो जाती है अर्थात् यदि किसीको दीर्घ जीवी होना है तो वह रसीले और अनुकूल आहारसे शरीरके रसोंमें कमी न होने दे, और यथा शक्ति प्राकृतिक नियमोंके अनुसार तीक्ष्ण और उत्तेजक पदार्थों या किया-ओंसे दूर रहकर जीवन निर्वाह करे। बस इसीमें मनुष्यका कल्याण है।

इरनकोला जहाज, चौदहवीं एप्रिल १९२६ ई०

पी० आचार्य

# डेढ़ बात ।

प्रिय पाठकगण,

हम पुस्तकमें बहुत कुछ कह चुके हैं फिरभी इतना और कहते हैं कि मुष्टिके अम्य समस्त जीवोंके अतिरिक्त एक मनुष्यही ऐसा है नो नेत्र होते हुएभी अन्धा हो रहा है। इसीसे वह खाद्य और अखाद्य समस्त पदार्थीका सेवन करता है, करने और न करनेके सभी कार्योमें भाग लेता है और मनुष्यसे लेकर पर्श, पक्षी आदि समस्त जीवोंके दुखका हेतु होता है। वस्तुतः मनुष्यने समस्त संसारमें हल-चल मचा कर अन्य जीवों और अपनी जातिकोही संकटमें नहीं डाला है, प्रत्युत उसने अपनेको समूल नष्ट करनेके साधन किये हैं। वह पल, पलकर प्रकृतिसे अपनी ज्ञानेन्द्रियों द्वारा दुष्कृत्योंसे बचनेकी चेतावनी मिल्रनेपरभी उस ओर कोई ध्यान नहीं देता। वह नासिका होते हुएभी दुर्गन्य युक्त, दूषित, उत्तेजित और तीक्ष्ण गन्धवाले पदार्थ ग्रहण करनेमें तनिकभी संकोच नहीं करता, वह दांत होते हुएभी खट्टे पदार्थ सेवन करता है, वह जिह्नाकी उपस्थितिमेंभी कड़वे कसीले, सन्सने, चेपरे तीक्ष्ण, वमन लाने वाले, दृषित और घृणित पदार्थोंका आहार करता है, वह दन्त और नर्खोंसे कठोर पदार्थ न ब्रिलने और ट्रूटनेपरभी उनका सेवन करता है; वह त्वचासे जिन ऋतुओं और स्थानोंकी सर्दी-गर्मी सहन नहीं होती उन ऋतुओं और स्थानोंमें रहता और निवास करता है और बुद्धिके होते हुएभी

वह प्राक्तितक पदार्थ सेवन करने और नैसिंगिक जीवन निर्वाह करनेके स्थानमें कृत्रिम पदार्थ काममें छाता और अप्राक्तितिक जीवन निर्वाह करता है। इसपरभी वह अपनी मनुष्य बुद्धिपर गर्व करता है। क्योंकि उसके अनुमानसे प्रकृति मूर्वा है और वह उसकी उस मूर्विताक देशेंको दूर करनेके छिए अपनी बुद्धिसे प्राकृतिक पदार्थों अनेक परिवर्तन करके उनको प्रयोगमें छानेकी चेष्टा करता है, जिसका परिणाम यह है कि मानव जाति सहस्रों रोगोंकी आखेट होकर दिनों दिन अधोगतिको प्राप्त हो रही है और नियमित समयसे पूर्व मृत्युको प्राप्त होती है।

इसमें कोई सन्देह नहीं िक मनुष्यने जितना उपाय, अपनेको कृत्रिम आहार-विहार अपनाकर, रोगी बनानेका िकया है उतनीहीं चेष्टा रोगोंके दूर करनेकीभी की है। परन्तु असंख्य औषधियों और चिकित्साओंकी खोज करनेपरभी वह उसमें इस छिए सफल नहीं हुआ कि उसने प्रकृतिके विपरीत कृत्रिम चिकित्सा विधिका खोज करनेमें अपनी बुद्धिका दुरुपयोग किया है। उसे चाहिये था कि वह उन मूक बालकोंसे शिक्षा लेकर, जो माताके स्तनोंपर कटु पटार्थ छग जानेसे दुम्बपान नहीं करते, उन कृत्रिम पदार्थोंको जो अनुक्ल प्रकृतिके नहीं हैं प्रहण करनेकी चेष्टा न करता, और उन्हीं अज्ञान बालकोंके समान जो शरीरमें कहीं चोट लगनेपर उसे मुखसे फूंककर ताप द्वारा चिकित्सा करते हैं, रोगोंसे मुक्त होनेका प्राकृतिक उपाय करता। किन्तु वह अपनी बुद्धिके गर्वमें प्रकृतिके हितोपदेशको भूला हुआ है, प्रत्युत टोकर खाकरभी वह आंखें बन्द करके चलनेका

नामही बुद्धि समझा हुआ है । इसीसे तम्बाक्से वमन होती जाती है और वह सेवन करता जाता है, मिर्चोंसे जिव्हा जल्दी जाती है और वह बलात् उसे प्रहण करता जाता है और मांस-मिद्दरामें दुर्गन्ध आती जाती है और वह उसे मुंह लगाता जाता है, इत्यादि, इत्यादि। अतः हमारे लिए यह आवस्यक है। कि हम प्रकृतिके उपदेशको जनतातक पहुंचायं, और उसके उपयोगी सिद्ध होने न होनेका फैसला उसके हाथोंमें देनेका अवसर दें। यद्यपि अवतक हम कई सहस्र रोगियोंपर सफल्दाके साथ, अनेक कष्ट झेल्द्रे हुए, प्राकृतिक चिकित्साकी परीक्षा कर चुके हैं तथापि हमने इसका फैसला इसीसे जनतापर छोड़ा है, कि उसके उपयोगी सिद्ध होनेपर मनुष्य समाजका अधिक लाभ हो। अब आशा है, हमारे पाठक प्राकृतिक विज्ञानसे लाभ उठाकर अपनी सम्मितिसे हमें अवस्य स्चित करेंगे, जिससे यदि हमारी कोई भूल हो तो सुधार कर दिया जाय।

केलकटामेल, सातवीं जेन्वेरी १९२७ ई०

पी० आचार्य.

# 'में क्षयी रोगसे कैसे मुक्त हुई ? '

नामक पुस्तक मैं आरोग्य होनेपर शीघ लिखकर उन क्षयी पीड़ित (Consumptives) रोगियोंके निमित्त प्रकाशित करने-वाली हुं, जो जीवनसे हताश हो गये हैं और वस्तुतः निनके प्राण घोर संकटमें हैं। उपरोक्त पुस्तक क्षयी-( Consumption ) के रोगियोंके निमित्त अमृतका काम देगी | क्योंकि उसमें उन्हीं उपायोंका कथन किया जायगा, जिनके द्वारा मेरी क्षयी सरीखे दुष्ट रोगसे मृक्ति होगी। मुझे बहुत कुछछाभ होना आरम्भ हो गया है, और मुझे आशा है कि शीघ मेरा इस दारुण रोगसे पीछा छूट जावेगा । परन्तु मैं उसका लिखना तभी आरम्म करूंगी जब कि मैं पूर्ण रूपेण स्वस्थ हो जाऊंगी । क्योंकि मेरी इच्छा है कि मैं उसमें अपने रोगकी दशाका अद्योपान्त कथन करूं, जिससे प्रत्येक रोगी अपनी चिकित्सा करनेको समर्थ हो । वास्तवमें उपरोक्त पुस्तक विषयपर एक अद्वितीय पुस्तक होगी । किन्तु पुस्तकके इस महत्वका श्रेय उन डाक्टर पी॰ आचार्यजीकोही होगा, जो मेरी चिंकित्सा करनेके कारण इतना कष्ट सहन कर रहे हैं।

सी० एस० वाला,

प्राकृतिक विज्ञान कार्यालय ।

# विषय सूची.

| लेख शीर्षक                                    | पृष्ठसे | ā. | उतक |
|-----------------------------------------------|---------|----|-----|
| हमारी शरीर रचना                               | 9       | _  | •   |
| रोग और मृत्युकी व्याख्या                      | •       | _  | 98  |
| प्रकृतिका उपदेश                               | 98      | _  | २४  |
| मनुष्यका प्रचलित आहार                         | २४      | _  | 33  |
| प्राकृतिक और अप्राकृतिक भोजनोंमें भन्तर       | 33      | _  | 36  |
| कुछ कृत्रिम भोजनोंसे अपकार                    | 38      | -  | 43  |
| হাাক                                          | 3,8     | _  | 89  |
| हरे धान्य                                     | *9      | -  | 85  |
| शुष्क धान्य                                   | ४३      | _  | ४४  |
| मसाले, शकर और लवणादि                          | 84      | _  | 80  |
| द्ध, दिध और छाच आदि                           | 80      | -  | 85  |
| वृत, चर्बी तैल और अण्डे आदि                   | 88      | -  | 49  |
| मास                                           | 49      | -  | 48  |
| मादक पदार्थ                                   | 48      | _  | 43  |
| खनिज पदार्थ                                   | ५३      | -  | ५३  |
| रन्धन                                         | 48      | -  | 40  |
| आमाशय किन पदायासे शोघ एवं अधिक पोषण करता है ? | 46      | -  | € ₹ |
| मनुष्यका भोजन क्या है ?                       | ६३      | _  | vę  |
| स्तान-पानके नियम                              | ∙ ६     | _  | ८६  |
| इमारे निवास स्थान                             | ८६      | -  | ९५  |
| शयन सम्बन्धी बातें                            | ९५      | _  | 50  |
| स्तान                                         | 50      | -  | १०२ |
| मल भूत्र त्यागनेके नियम                       | 903     | -  | 908 |
| बस्र                                          | 908     | -  | 905 |
| व्यायाम                                       | 909     | _  | 993 |

| ल्रेख शीर्षक                          | पृष्ठसे | पृष्ठतक               |
|---------------------------------------|---------|-----------------------|
| मेथुन                                 | 993     | - 996                 |
| गर्भ स्थितिका समय                     | 996     | - 422                 |
| मैथुन योग्य दम्पतिके लक्षण            | 933     | - 924                 |
| गर्भ रक्षा और शिशु जन्म               | १२५     | - 985                 |
| शिशु पोषण                             | 928     | - १३७                 |
| स्वच्छता                              | १३७     | - 988                 |
| आरोग्यताके मुख्य ित्रम                | 988     | - १५१                 |
| औषधियोंका शरीरपर अपकार                | 949     | - 969                 |
| परिचर्या                              | १६२     | - १६८                 |
| प्राकृतिक चिटित्सा                    | 986     | – ৭৩ <b>৭</b>         |
| इमारी चिकित्सा विधि                   | 909     | - 965                 |
| जल ताप                                | १७३     | - 904                 |
| टब द्वारा                             | 9.03    | — १७३                 |
| भीगे वस्त्रों द्वारा                  | १७३     | - १७५                 |
| मृतिका ताप                            | 904     | – १७६                 |
| धड़ बन्धन                             | 904     | <ul><li>৭৩৭</li></ul> |
| उदर बन्धन                             | १७६     | – १७६                 |
| अन्य बन्धन                            | 908     | - 908                 |
| आवश्यक सूचनाएं                        | 908     | - 909                 |
| रोगीका आहार                           | 909     | - 969                 |
| चिकित्सा सम्बन्धी यन्त्र मिलनेका पता  | 905     | - 909                 |
| पोड़ा                                 | 969     | - 963                 |
| तीत्र रोग ( Acute disease )           | १८३     | - १८५                 |
| मन्द रोग ( Chronic disease )          | 964     | - १८६                 |
| कीर सम्बन्धी रोग                      | 966     | - 950                 |
| शिरपीड़ा Headache.                    | 966     | - 966                 |
| मस्तिष्क सम्बन्धी रोग Brain diseases. | 968     | - 950                 |

| ( \$ )                              |        |                       |
|-------------------------------------|--------|-----------------------|
| लेख शीर्षक                          | १ष्ठसे | पृष्ठतक               |
| कर्णरोग Ear diseases.               | 950    | - 959                 |
| नेत्ररोग Eye diseases.              | 959    | - 953                 |
| नासिकारोग Nose diseases.            | 983    | - 958                 |
| मुखरोग Mouth diseases.              | 988    | - 950                 |
| धड़ सम्बन्धी रोग                    | 990    | - ३९१                 |
| क्षयीरोग Consumption or phthisis.   | 990    | - २१५                 |
| श्वांसरोग Asthma.                   | 294    | - २२४                 |
| खांसी एवं क़ूकर खांसी Cough and     |        |                       |
|                                     | 228    | - २२९                 |
| क्रोमपाक Pneumonia.                 | 225    | - २३८                 |
| मोतीझरा Typhoid fever.              | २३८    | - २३९                 |
| महामरी Plague.                      | २३९    | - २४१                 |
| वक्षरोग Heart diseases.             | २४२    | - 38¢                 |
| आमाद्यायिक रोग Stomach diseases.    | २४६    | - २५०                 |
| विञ्ज्विका Cholera.                 | २५०    | - २५५                 |
| अतिसार Acute diarrhœa.              | २५५    | - २७१                 |
| संग्रहणी Chronic diarrhœa.          | २७१    | - २८६                 |
| यक्कतरोग Liver diseases.            |        | - ३०१                 |
| यकृतका फोड़ा Abscess of the liver.  | ३०१    | - ३०२                 |
| यक्कतमें विक्वत रक्तका एकत्र होना   |        |                       |
| Congestion of the liver.            | ३०३    | - 30x                 |
| यकृतके चर्बी सम्बन्धी रोग Fatty     |        |                       |
| diseases of the liver.              | ₹•&    | - 300                 |
| तीज्ञ यकुतक्षय Acute yellow atrophy |        |                       |
| of the liver.                       |        | <ul><li>३०९</li></ul> |
| यकृतका केन्सर Cancer of the liver.  |        | - 399                 |
| पाण्डु Jaundice.                    | •      | - ३94                 |
| जलोदर Dropsy, or hydrops.           | 394    | - ३95                 |

| लेख शीर्षक                                 | पृष्ठसे     | पृष्ठतक                |
|--------------------------------------------|-------------|------------------------|
| पित्ताशयिक रोग Gall-bladder and            |             |                        |
| ducts, diseases of.                        | ३२०         | - 330                  |
| पित्त नालीमें श्लेष्म पीड़ा Catarrh of the |             |                        |
| Gall-ducts.                                | ३ <b>२०</b> | - 358                  |
| पित्ताशयमें पकाओं Suppuration of the       |             |                        |
| Gall-bladder.                              | ३२४         | - ३२५                  |
| पित्त पथरी Gall-stones.                    | ३२५         | - ३२६                  |
| बहु-मूत्र Diabetes.                        | ३२६         | - 338.                 |
| सिरोसिस Circhosis of the liver.            | ३३१         | - ३३२                  |
| अन्त्ररोग Intestine, diseases of.          | <b>३३२</b>  | - ३३२                  |
| अन्त्रमें छिद्र होना Perforation of the    |             |                        |
| bowel.                                     | ३३२         | - ३३५                  |
| अन्त्र-दाह Inflamation of the bowel.       | ३३५         | - ३३६                  |
| अन्त्र घाव Ulceration of the bowels.       | ३३६         | - 33v-                 |
| अन्त्र बाधा Obstruxion of the bowels.      | ३३७         | <ul><li>३४१.</li></ul> |
| अन्त्र पुन्छलरोग Appendicitis.             | ३४१         | - ३४४                  |
| पथरी या शरीरमें स्थूल पदार्थ एकत्र होना    |             |                        |
| Concretions.                               | ₹8,8        | - 3×€                  |
| कोष्ठ-बद्ध Constipation or costiveness.    | ३४६         | - ३५१                  |
| डिसेन्द्री Dysentry.                       | ३५१         | - 348                  |
| अन्त्र उतरना Hernia or rupture.            | 348         | − 3 € •                |
| त्वचा पर्व अन्त्रकीट Parasites.            | ३६०         | - 366                  |
| अर्हारोग Piles or hæmorhoids.              | ₹ € €       | - 3 vo                 |
| पेरीटोनाइटिस Peritonitis.                  | ००६         | - ३७३                  |
| गुदाके निकटवर्त्ती रोग Rectum disesaes.    | ३७३         | - ३८०                  |
| वृक्करोग Kidney diseases.                  | ३८०         | - 363                  |
| एरूयूमिन्यूरिया Albuminuria.               | ३८३         | - 360                  |

| लेख शीर्षक                            | पृष्ठसे | पृष्ठतक              |
|---------------------------------------|---------|----------------------|
| ब्राइट'स रोग Bright's disease.        | ३८७     | - ३९०                |
| मूत्राशय रोग Diseases of the bladder. | ३९०     | <b>-</b> ३९ <b>१</b> |
| अ <b>न्ही</b> ल रोग                   | ३९१     | - ३९५                |
| उपदन्श रोग Syphilis.                  | ३९१     | - ३९६                |
| साफ्ट सोर Soft sore.                  | ₹5€     | - ३९६                |
| मूत्र कुच्छ Gonorrhæs.                | 38€     | - ३९८                |
| कुछ विशेष रोगियोंका विवरण             | ३९८     | - 890                |
| कल्प                                  | 890     | - ४१२                |
| प्राकृतिक विज्ञान मिलनेका पता         | ४१२     | - ४१२                |
| चिकित्सा सम्बन्धी विज्ञापन            | 893     | - 898                |



### स्मरण रहेः---

१ सूर्यका ताप अमृत है यदि सह्य हो,

२ स्वच्छ वायु जीवन है यदि असहा न हो,

३ स्वस्थ मनुष्यके निमित्त सहातापके शीतल जलका और रोगीके निमित्त जन्म तापके जलका स्नान नदर्जावेत करनेवाला है,

४ यदि इच्छा है कि शरीर नीरोग और शक्ति शाली रहे तो अनुत्तेजक, नव जीवित, स्वस्थ और रस युक्त फलोंका आहार करें,

५ यदि रोगियोंकी इच्छा है कि वह शीघ्र दारण रोगोंसे मुक्त हो जायं तो उनको चाहिये कि रोगकी प्रकृतिके अनुसार शरीरको न्युनाधिक ताप पहुंचायं और सह्यतापके उष्ण जलका इस लिए पान करें कि वह अमृतसेभी अधिक लाभप्रद है,

ध्याकृतिक व्यायाम, अर्थात् सामर्थ्यानुसार उछलना, कृदना, दौड़ना, वृक्षोपर चढ़ना, अङ्गड़ाई लेना, टहलना, हंसना और गाना आदिभी स्वास्थ्यके निमत्त आवस्यक है,

७ शरीरके पीड़ित स्थानको दबाना, मल्ना, खुजाना, ताप पहुंचना, अङ्गडाना या अन्य किसी उस कियाका करना, जिसके लिए प्रकृति प्रेरणा करे, शरीरको रोगसे मुक्त करनेके निमित्त आवस्थक है,

८ और शरीरको नीरोग रक्खनेके लिए प्रत्येक उस नियमके पालन करनेकी आवश्यकता है, जिसकी प्रकृति आज्ञा देती है।

#### पी० आचार्य

### क्षयीके रोगी

कभीभी इताश न हों यदि उनमें चळने-फिरनेकी शक्ति हैं। इम उनको विश्वास दिल्लाते हैं कि

एक बार उनको मृत्युके मुखसेभी निकाला जा सकता है।

परन्तु

उनको सपथ्य चिकित्सा करनेमें एक पछकाभी विऌम्ब न करना चाहिये ।

यदि

कोई रोगी असमर्श है ता हम विना फ़ीसके उसे प्रत्येक समय सम्मति देनेको प्रस्तुत हैं।

पी॰ आचाय

## नेत्रोंके रोगियोंका

चाहिये ार्क वह नेत्र सरीखे अमृत्य रत्नोंकी रक्षार्थ शीघातिशीन प्राकृतिक चिकित्साके नियमोंका सपथ्य पालन करें और देखें कि कितने अल्प समयमें उनको लाभ होता हैं।

यदि

आवश्यकता हो तो हमारी सम्मति प्राप्त करके लाभ उठावें।

पी॰ आचार्य

### जिन

िम्नयोंकी सन्तान अत्पायुमें नष्ट हो जाती हो या जिनको तीन – चार मासके उपरान्त गर्भपात हो जाता हो वह

अवश्य पाऋतिक चिकित्सासे लाभ उठावें और आवश्यक हो तो हमारी सम्मति प्राप्त करें।

फ़ीस हैसियतके अनुसार होगी।

पी० आचार्य

### श्वांसके

निमित्त कहावत है—दमा दमके साथ जाता है—परन्तु नहीं, यह बात निर्मूछ है। क्योंकि माकृतिक चिकित्सः श्वांसके रोगियोंको सदाको श्वांस रोगसे मुक्त करा सकती है।

यदि

विश्वास न हो तो हमारी चिकित्साका अनेक श्वांस-रोगियोंपर अनुभव करिये और

आवश्यकता हो तो हमारी सम्मति लीजिये।

पी॰ आचार्य

# माकृतिक विज्ञान

#### A PARTY

### हमारी शरीर रचना

संसारमें को सजीव या निर्जीव सृष्टि कहळाती है, वह निर्जीव या जड़ सृष्टिमें प्राकृतिक परिवर्त्तनों द्वारा जड़ पदार्थ अर्थात् तत्वों एवं उनसे उत्पादित जीवनके अन्य रासायनिक पदार्थों के परस्पर संयुक्त होनेपर नाना प्रका-रके जीवधारियों की उत्पत्तिका हेतु. और उनके पुनः विसंगठित होनेसे. उनके नाशका कारण होता है। सारांश यह है, जगतके सजीव पदार्थोंकी उत्पत्ति केवल निर्जीव पदार्थोंसे हैं । इसीसे जल, वायु और मृत्तिका, जो पृथक रूपसे निर्जीव हैं. को पृथक, पृथक बोतलोंमें यन्त्रों द्वारा इस प्रकार बन्द कर दें कि जल वाली बो • रूमें ओषजन वायु ( Oxygen Gas ) का अंश न रहे, वायु वाली बोतलमें उद्जन वायु ( Hydrogen Gas ) का लेश न रहे, और मिट्टी वाली बोतलमें जलका नाम न रहे: अर्थात उपरोक्त तत्वोंका सम्बन्ध अन्य तत्वोंसे प्रथक कर दिया जाग तो बहु मूल्य सूक्ष्म-दर्शक ( Highest microscope ) यन्त्र द्वारा परीक्षा करनेसे सिद्ध होगा कि उन तीनों बोतलोंमेंसे अब किसीमेंभी चलते-फिरते ( हर्कत करनेवाले ) सजीव परमाण नहीं हैं । कारण यह कि जीवनके रासाबनिक पवार्ध विना अन्य तत्वोंकी सहायताके जीवोंकी उत्पत्तिका हेत नहीं होते। परन्त पनः उन्हीं बोतलोंका मुख खोल देनेपर अनुभव होता है कि अन्य तस्वोंको बोतलोंमें प्रवेश करनेके निमित्त स्वतन्त्रता पूर्वक मार्ग मिल जानेसे उनके परस्पर संसर्ग द्वारा जीवनके रासायानिक पदार्थोंको सहायता मिलनेसे प्रत्येक बोतलमें उसी अणुबीक्षण बन्त्रसे देखनेपर असंख्य छोटे, छोटे परमाणु चलते-फिरते नयनगोचर होते हैं: जिसका मोटा उदाहरण यह है कि काईके जीवाणु प्रायः वहीं जन्म रहेते प्रत्यक्ष रूपसे जल, वायु और मिट्टी आदि तत्वों एवं उनसे मिश्रित जीवनके रासाय-निक पदार्थोंका संसर्भ होता है। इसीसे यह नित्य देखनेमें आता है कि यदि जरू.

बाय और मिही आदिका परस्पर स्पर्श न हो, अर्थात् तत्वोंके परिवर्त्तनों द्वारा उत्पादित जीवनके रासायनिक पदार्थोंका मिश्रण न हो तो कदापि काईके जीवाण नहीं उपजते । अन्ततः सिद्ध होता है कि सजीव पदार्थोंकी उत्पत्ति प्रकृति द्वारा तत्वोंमें परिवर्त्तन होने अर्थात एक, दूसरे तत्वके परस्पर सन्यक्त होनेपर, जीवनके रासायनिक पदार्थोंको सहा-यता पहुंचनेसे, होती है। फलतः हमारे शरीरकी रचनाका हेतभी उन्हीं जीवेंके सद्दर्श है. जो जल, वाय और अन्य तत्वोंकी सहायता और उनके सङ्गठनसे जीवनके रासायनिक पदार्थोंके उत्पन्न होनेपर उनके द्वारा उपरोक्त विधिसे जन्म रोते हैं । केवल उनके और हमारे शरीरमें तत्वोंके परिमाणमें रासायानिक भेद होता है, जिससे हमारे तथा अन्य जीवधारियोंके शरीरकी रचनामें अन्तर प्रतीत ' होता है। जैसे-एक तारे पीले रहमें एक ताले लाल रहका मिश्रण करनेसे कहा और रक्क बनता है. और दो तोले पीले रक्कमें एक तोला लाल रक्क मिलानेसे कोई अन्य रक्क होता है। परन्तु वास्तवमें यह दोनें। कृत्रिम रक्क पीले और लाल रक्क मिश्रणसेहो बनते हैं। यह दूसरी बात है कि इन दोनों नवीन और कृत्रिम रहोंकी रचना करनेमें पीले तथा लाल रहके तत्वोंकी माश्रमें भेद रक्खा जाता है। इसीसे प्रायः देखनेमें आता है कि किसी, किसी स्त्रीके गर्भसे बकरी, बन्दर तथा किसी अन्य पशु, पक्षी के बचोंकी आकृति वाले बालक उत्पन्न होते हैं। कारण यह कि उन स्त्री-पुरुषों के डिम्भ एवं शुक्र कीट (Ovum and spermatoza) के तत्वोंमें रहन सहन आदिके कारण कुछ ऐसे रासायनिक भेद हो जाते हैं कि उन्हें उत्पन्न होने वाले बालकोंकी आकृति जिस जातिके जीवसे समानता रक्खती है उसीके तत्वोंके, परिमाणानुसार होनेसे उसीके अनुकुल रची जाती है। अपरञ्च ऐसा भी अनुभवमें आया है कि कोई, कोई प्रसूता ऐसे बालक जनती हैं, जिनके शरीरका कोई अङ्क किसी जीवके सहश, और कोई किसीके समान होता है। अतः यहभी वही तत्वोंकी रासायनिक मात्रामें परिमाणतः भेद होनेका कारण जानना चाहिये। परन्त इसपर यह भी प्रश्न होता है:---

बन जीवोंमें ऐसी घटनाएं जिनसे उनका अन्य जातिके जीवोंकी आकृतिके बालक जनना सिद्ध हो, क्यों कम छुननेमें आती हैं ? प्रस्युत छुनेमेंही नहीं आती ? इसका उत्तर इतना ही है कि मतुष्यका प्रचलित आहार बिहार नैसर्गिक न डोनेसे उसके शरीरमें, अन्य जीवोंकी प्रकृतिके अतुकुळ जीवन निर्वाह करेनेसे. रासायनिक पदार्थोंके परिमाणमें अन्तर होनेपर अनेक परिवर्त्तनों द्वारा हिम्म एर्क कृष्टिमें उन्हीं जीवोंके समान सङ्गठन होता रहता है। इसके अतिरिक्त यह भी नित्य देखनेमें आता है, किसी गर्भिणीसे पुत्रका जन्म होता है और किसीसे पुत्रीका। निदान यह भी हिम्म तथा ग्रुक कांटकी आपसकी रासायनिक मात्राके परिमाणकी न्यूनाधिकतापरही अवलम्बित है। परन्तु कोई अधिक अङ्ग लिये हुए या किसी अङ्गसे क्षीण, जो वालक जन्म लेते हैं उनमें हिम्म एवं शुक्र कांटकी मात्राके परिमाणमें इस प्रकारका कोई रासायनिक अन्तर नहीं होता; प्रत्युत गर्भाशयमें किसी प्रकार प्रसूताक प्रज्ञतिकी आज्ञाओंका उल्ल्इचन करनेसे अनुचित भार या पीड़ा आदिके कारण गर्भके सङ्गठनमें अन्तर हो जाता है।

जिस प्रकार एक गृह काष्ट्र, पाषाण, लोह आदिसे बना होता है उसी प्रकार हमारा शरीर रक्तकणाँ, मांस पेशियों, मजा, उपास्थि और अस्थि आदिके जीवन-कणोंके समूहों द्वारा मस्तिष्क, फुम्फुस, नक्ष, आमाशय, पक्षत, श्लंहा, कृक और अन्त्रादि सरीखे बड़े और छोटे अवयवांसे मिल कर बना है; और जिस प्रकार लोहे, पत्थर एवं लकड़ीका एक छोटासा टुकड़ा असंख्य अणुका समूह होता है उसी प्रकार हमारे शरीरका न्यूनाति न्यून अववव भी अगणित नन्हे, नन्हे जीवन-कणों या परमाणुओं के समूहों द्वारा संगठित होता है; और जैसे लोह, काष्ट्र और पाषाण आदिका अत्यात्यल्य अणुभां चूर्ण करनेपर अनेक अणुओं में विभाजित हो सकता है, वैसेही हमारे शरीरके अनेक छोटे, छोटे जीवन-कण ( Cells ) भी अपनेसे अन्य लघु परमाणुओं द्वारा रिवत होते हैं। अतः यह कहना अनुचित न होगा कि हमारे शरीरकी रचना इन्हीं नन्हे, नन्हे जीवन-कोणों ( Cells ) के संगठनसे हुई है।

यह छोटे, छोटे जीवन-कण (Cells) जिनसे हमारे शरीरकी रचना हुई है, छष्टिकें आदि समय तत्वोंके परिवर्तनों द्वारा जीवनके रासायनिक पदायोंके उत्पन्न होनेसे उत्पादित केवल एक-कणित जीवोंके आकारमें थे; तहउपरान्त जैसे, जैसे इनको रासायनिक साधन प्राप्त होते गये उन्हींके अनुसार एक-कणित जीवोंके एकही कणसे अनेक कर्णोंके उत्पन्न होनेपर कई कण वाले जीवधारियोंकी रचना हुई; और इसी चक्रके चलनेसे असंख्य जातिके जीवधारियोंने जन्म धारण किया, जिसका अन्तिम फल हमारे शरीरकी रचना है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि विज्ञान विहीन मनुष्य हमारे शरीरकी एक-कानितः अक्षेंस, बिना मैथून केवल प्रकृति द्वारा तत्वोंमें रासायनिक परिवर्तन होनेसे जीवनके गसायनिक पदार्थोंकी उत्पत्तिपर, रचनाका कारण स्वीकार करनेमें अवस्य संकोचा करेंगे। परन्त हमारे नित्यके अनुभवें द्वारा यह बात स्पष्ट है कि गोबरके सडनेपर गुबरीलेकीट, तथा सीलन ( तरी ) के स्थानोंमें मच्छर, पिस्सू आदि ज्यों. ज्यों तत्वोंमें समायनिक परिवर्त्तन होते हैं त्यों त्यों जन्म धारण करते रहते हैं: और फिर यदि उनका दमन करके उनके मृत शरीरोंको वह संख्यामें एकत्रित और चर्णकर किसी तरीके स्थानमें रक्खदें तो वायु आदि द्वारा उनसे अन्य रासायनिक पदार्थों का संसर्ग होते र उन्हें। पदार्थों के अनुसार किसी अन्य जातिके जीवोंकी उत्पत्ति होती है: किन्तु इन सब जीवोंकी उपत्तिका मूल हेत एक-कणित जीवधारी ही हैं। क्योंकि जिस प्रकार विना अणुओंके समृहके एक पत्थरका संगठन नहीं हो सकता, उसी प्रकार विना एक-कणित जीवधारीके जन्म लिये बह-कणित जीव-धारियोंकी रचनाभी नहीं हो सकती। फलतः जितनी जातिके जीव इस स्रष्टिमें द्यष्टिगोचर होते हैं, उन सबका मूल कारण एक-कांगत जीव ही हैं । अत+ एव सिद्ध होता है, हमारे शरीरकी रचनाभी एक-कणित जीवोंके वीर्थ कर्णोंसेही उन्नाते करते, करते हुई है, जिसमें एक-कणित, द्वि-कणित और बह-कणित जीवन-कण सम्मिलित हैं। अतः यह कहना अनुचित न होगा कि इमारा शरीर जो तत्वोंके हेरफेरसे जीवनके रासायनिक पदार्थों द्वारा एक-कणित जीवधारियों के उत्पन्न हानेपर सहस्रों-कोटि वर्षमें उन्हीं के निरन्तर विकाससे सहस्रों रूपके जीवधारियोंकी जातिमें परिवर्तन करते. करते उन्नतिके अन्तिम शिखर मानक जातिको प्राप्त हुआ है, उसी एक-काणित जीवके आधारपर है, जो समस्त जीवोंकी रचनाका मूळ हेत है. और यह भी सत्य ही है कि इसारे शरीरकी रचना अबभी। उन्हों जीवन-कोषोंके समुहों द्वारा हो रही है. जिनके बीर्य-कण एक-कणित जीव हैं । यह दूसरी बात है कि मानव जाति या उन जीवधारियोंकी कि जिनके जन-नेन्द्रियां बन चुकी हैं, एक कणित जीवधारियोंके सदश अनेक तत्वोंके सन्युक्त होने-पर औरथुनिक रीतिसे एक शरीर द्वारा अन्य शरीरोंकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। किन्तर इसपरभी हमारे शरीरके भीतर प्रत्येक समय अमैधनिक रीति द्वारा एक जीवन-कणसे अन्य रोगी या बृद्ध जीवन-कर्णों के मृत्युको प्राप्त होनेपर उनकी क्षतिकी

पूर्तिके हेत उसी जातिके दूसरे जीवन-कर्णोंकी उत्पत्ति होती रहती है। इसीसे इमारे शरीरमें नित्य सहस्रों जौवन-कणोंकी मृत्यु होनेपर उसी जातिके स्वस्थ क्योंसे अन्य क्योंकी उत्पत्ति होती रहती है। अब यह स्पष्ट है कि जीवन-क्योंकी जरपत्ति स्वतः ही तत्वेंकि प्रसूरपर सन्युक्त होनेपर उनके रासायनिक परिवर्त्तनों द्वारा जीवनके रासायानिक पदार्थीका जन्म होनेपर उनकी परस्पर मात्राकी न्यनाधिकता-नसार होती है. और उन्हीं जीवन-कणों द्वारा सङ्गठित हो समस्त संसारके जीवें तथा हमारे शरीरकी रचना हुई है। अतएव हमारे शरीरकी रचनाके मूल जीवन-कर्णोंकी उत्पत्ति किसी समय स्वयंही प्रकृति द्वारा तत्वोंमें परिवर्त्तन होनेसे जीवन-के रामायनिक पदार्थों के उत्पन्न होनेपर उनके और उनकी सहायतार्थ अन्य ्तत्वोंके किसी विशेष मात्रामें सन्युक्त द्वोनेसे हुई है। तर्उपरान्त जैसी, जैसी -मात्रामें अन्य रासायनिक पदार्थोंका उन जीवन-कर्णोसे संसर्गे हुआ, वैसी-ही जातिके जीवन-कर्णों की उत्पत्ति हुई, परन्तु मनुष्यके जननेन्द्रिययारी होनेसे उन्हीं एक-कणित जीवोंके, जो तत्वों द्वारा उत्पादित जीवनके रासा-यनिक पढार्थोंका निर्जीव तत्वोंसे संसर्गे होनेपर उनकी सहायतासे स्वयं जन्म धारण करते हैं, डिम्म एवं शुक्र कीटमें अनेक प्रकारके जीवन-कर्णोंके अदृश्य वीर्य-कण होनेसे मैथनिक रासायनिक क्रिया द्वारा बह जातिके जीवन-कोषों (Cells) की उत्पत्ति और उनका परस्पर सङ्गठन होनेपर हमारी उत्पत्ति माताके गर्भसे होती है। सारांश यह है, हमारे आदि पूर्वज एक-कणित जीव ही है। और हमारे शरीरकी रचना उन्होंके वीर्थ अंशसे अनेक रासाय-निक परिवर्त्तनों दारा अनेकानेक जातिके जीवन-कोषोंके जन्म लेने और उन्हींके समूहोंसे सङ्गठित होनेपर हुई है, अर्थात् हमारा शरीर केवल जीवन कोषोंका एक समूह है।

अभी तक हमने यही प्रमाणित किया है कि सृष्टिके प्रत्येक जीवकी रचना केवल निर्जीव या जड़ पदार्थों के परस्पर सन्युक्त होनेके कारण उनसे उत्पादित जीवनके रासायनिक पदार्थों के अन्य तार्वोंसे मिश्रित होनेपर उनकी उत्तेजनाकी प्रभावशाली सहायतासे एक-कणित जीवधारीके जन्म लेनेसे होती है। क्योंकि जीवनके रासायनिक पदार्थोंमें विना निर्जीव तार्वोंकी उत्तेजनापूर्ण सहायताके परिव-त्तेन नहीं होते। किन्तु अब हम यह कथन करते हैं कि जीवनके रासायनिक पदार्थ क्या है श्वीर उनसे तार्वोंको या तार्वोंसे उनको क्या सहायता पहुंचती है ? जीवनके रासायनिक पदार्थ ऐसे ही हैं जैसे मोम बत्ती, जिसके जल्लेसे प्रकाश होता है, और तत्वों द्वारा जीवनके रासायनिक पदार्थोंको असंख्य जातिके जीवोंको जरम्म करनेमें उसी प्रकार सहायता मिळती है, जिस प्रकार मोम बत्तीको जलनेमें ओपजन वायुकी सहायता पहुंचती है; और जिस प्रकार विना ओषजन वायुकी सहायता के मोम बत्ती या कोई पदार्थ जलनेकी समस्त शक्ति होते हुए भी नहीं जलता, उसी प्रकार जीवनके रासायनिक पदार्थोंमेंभी अनेक प्रकार के जीव उत्पक्त करने के निमित्त विना तत्वोंकी सहायता के उत्तेजना नहीं होती। इसीसे काष्ट्र, पाषाण, मृत्तिका और जल सरीखे जीवनके रासायनिक पदार्थोंको अधिकतर जीवनका अंश होते हुए भी निर्जीव माना जाता है। वास्तवमें वह निर्जीव नहीं है। केवल उनका रूपान्तर होने के निमित्त उत्तेजनाके हेतु तत्व वर्गकी आवस्यकता है। यह दूसरी बात है कि किसी पदार्थमें जीवनके रासायनिक पदार्थ परिमाणतः अधिक होते हैं और किसीभे न्यून। इसीसे काष्ट्रमें जीवनके रासायनिक पदार्थ परिमाणतः अधिक होते हैं और किसीभे न्यून। इसीसे काष्ट्रमें जीवनके रासायनिक पदार्थ परिमाणतः अधिक होते हैं और किसीभे न्यून। इसीसे काष्ट्रमें जीवनके रासायनिक पदार्थ परिमाणतः अधिक होते हैं और किसीभे न्यून। इसीसे काष्ट्रमें जीवनके रासायनिक पदार्थ परिमाणतः अधिक होते हैं और किसीभे न्यून। इसीसे काष्ट्रमें जीवनके रासायनिक पदार्थ परिमाणतः अधिक अपेक्षा अधिक प्रतीत होते हैं।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि किसी, किसी पदार्थमें अभी तक जीवनके रासाय-निक पदार्थोंका छेश भी प्रतीत नहीं होता है। परन्तु यह आवश्यक नहीं है कि उनकी उत्तेजनासे जीवनके रासायनिक पदार्थोंका रूपान्तर होनेमें उनको छाम न पहुंचे। अतः सर्वोश निर्जाव पदार्थोंसेभी अनेक जीवोंकी रचना होनेके निमित्त जीवनके रासायनिक पदार्थोंको कुछ न कुछ सहायता पहुंचती ही है।

हमारे जीवन-कणोंको उत्पन करने वाले केवल वही जीवनके रासायनिक पदार्थे हैं, जो तत्वेंकी उत्तेजनासे सङ्गालकर किसी जातिक जीव वैसेही उत्पन्न करते हैं, जैसे मोम बत्तीका जलना प्रकाशकी उत्पत्ति करता है; और तत्वों द्वारा हमारे जीवन-कोवोंका विकास होनेमें उसी प्रकार सहायता पहुंचती है, जिस प्रकार ज्यों, ज्यों ओषजन प्राप्त होती है त्यों, त्यों मोम बत्ती प्रचण्ड होती है, किन्तु जीवनके रासाय-निक पदार्थोंके न होनेपर तत्वों द्वारा वैसेही जीवोंकी उत्पत्ति और उनका विकास नहीं हो सकता, जैसे विना मोम बत्ती या अन्य जलने वाले पदार्थके केवल ओषजन द्वारा प्रकाश नहीं हो सकता। अतएव हमारे शरीरकी रचना उन्हीं जीवनके रासायनिक पदार्थों, जो तत्वों द्वारा उत्पादित हैं, का तत्वोंकी सहायतासे वनस्पति एवं जन्तु वर्यों रूपानर होनेका परिणाम है। इसीसे किसी जीव या वनस्पति वर्गका मृत

शरीर, जिसको हम निर्जीव कहते हैं, वस्तुतः सजीव है। क्योंकि किसी शरीरके मृत होनेपर, यदि उसका तत्वोंसे सम्बन्ध न तोड़ा जाय तो सड़ने, गलने या जलने व्यादिसे उसका रूपान्तर होकर अन्य जीवोंकी उरपित आरम्भ हो जाती हैं। फलतः यह नित्य देखनेमें आता है कि गेहूं, चने आदिका तत्वोंकी सहायतासे रूपान्तर होकर घुन तथा अनय अनेक जीव उरपन्न हो जाते हैं; और मनुष्य या किसी जीवके मृत शरीर अथवा वृक्षसे हुटे हुए फलोंका तत्वोंसे संसर्ग होनेपर उनकी तिक्षणता द्वारा उनके सड़नेसे पदार्थोंका रूपान्तर होनेके कारण अनेक जातिके जीव उरपन्न हो जाते हैं। साराश यह है कि हमारा शरीर जिन जीवन-कोर्योका समूह है उनके आदि पूर्वज एक-कणित जीवकी उरपत्तिका मूल हेतु वही जीवनके रासायनिक पदार्थ हैं, जो कभी नष्ट नहीं होते; प्रस्थुत तत्वोंके प्राकृतिक परिवर्तनोंकी उत्तेजनासे जिनका सड़ने, गलने या जलनेपर रूपान्तर होता रहता है; और जिनकी उरपत्ति तत्वोंसेही हुई है।

# रोग और मृत्युकी व्याख्या

हमारी शरीर रचना 'शर्षिक निबन्धसे यह सिद्ध हो चुका है कि हमारा गात्र नन्हें, नन्हें जीकन-कणोंके समूहोंसे सङ्गठित होकर बना है। अतः जिन जीवन-कोपोंके परस्पर सङ्गठनका परिणाम हमारे शरीरकी रचना है उन्हींका तीक्षण या उत्तेजक पदार्थों द्वारा विसङ्गठम होकर दाहसे नाश होना रोग कहलाता है; और जब उन जीवन-कणोंके वह बड़े, बड़े, समूह जिनसे मिस्तिक, वक्ष, फुम्फुस, लामाशय, अन्त्र, यकृत, क्षीहा, और वृक्षादि सरीखे शरीरके मुख्य अवयव बने हैं, नष्ट हो जाते हैं तो शरीरके पोषक अवयवोंका पारस्परिक सम्बन्ध दृट जानेसे जोवन-कोपोंका पोषण न हो सकने और प्रत्येक पदार्थका अन्य पदार्थों में स्पान्तर होनेके कारण शरीर मृख्युको प्राप्त होता है।

यद्यपि हमारे शरीरके छोटे, छोटे जीवन-काप ( Cells ) हमारे निस्यके काम-काज, और ऋतुओं आदिके परिवर्तनोंसे तत्योंकी उत्तेजना द्वारा कुछ न कुछ प्रत्येक समय मृत्युको प्राप्त होकर क्षीण होते रहते हैं । क्योंकि वह इतने कोमल हैं कि केवल हमारे विचार करने, श्वांस हेने और निकालने, भोज्य पदार्थोंके नावने तथा उदरस्थ करने, और मल-मूत्र त्यागनेकी अनिवार्य किया करनेसेही नहीं प्रत्यत नेत्रोंके पलक लगनेके साधारण परिश्रमसेभी क्षीण होते रहते हैं । कारण यह कि जिस प्रकार जलने वाले पदार्थोंका व्यय हुए विना अग्निकी सुक्ष्माति सुक्ष्म चिंगारीभी उत्पन्न नहीं हो सकती, उसी प्रकार विना जीवन-कणोंका व्यय हुए आंखका पलकभी नहीं लग सकता। अतः साधारणसे साधारण कियाओंके करनेमेंभी हमारे रक्त कणों ( Blood Cells ) तथा अन्य जाति के अनेक जीवन-कोषोंका व्यय होता है । तथाए यदि हम अपने शरीरके किसी जातिके जीवन-कणोंके वीर्य-कर्णोंको समूल अष्ट न करदें तो प्रकृतिके अनुसार रहन-सहन रक्खने-की चेष्टा करनेसे, जीवनके रासायानिक, रसीले और पोषक पदार्थों द्वारा, प्रत्येक जातिके जीवन कोषोंकी जाति वृद्धि होनेसे क्षीण हो जानेवाले जीवन-कणोंकी. बहुत अंशमें, उसी प्रकार पूर्ति होती रहती है, जिस प्रकार शिरके केशोंका पतन होनेपर उनके स्थानमें नवीन लोम उपजते रहते हैं: या जैसे वसन्त ऋतमें वक्षोंसे पतझड होनेपर नव पल्लब निकलते हैं। परन्त हमारे किसी अवयवकी किसी जातिके जीवन-कोर्पोके वीर्य-कणोंके समूल नष्ट होनेके उपरान्त उनके स्थानकी वैसे ही पूर्ति नहीं होती. जैसे शिरमें गहरे फोड़ोंके निकलने या घाव हो जानेसे बालोंकी जड़ोंके वीर्य-कण नष्ट होनेसे लोम नहीं उपजते; या जैसे ऊंगलीका पहिला पोस्आ कटजानेसे. नखके वीर्य-कणोंका नाश हो जानेके हेत कटे हए पोरूएमें नखकी उत्पत्ति नहीं होती।

हमारे जीवन-कोष आवस्यकतासे अधिक तभी नष्ट और क्षीण होते हैं, जब कि उनकी प्रकृतिके प्रतिकृत आहार-विहार द्वारा या किसी अन्य साधनोंके कारण उनका तीक्षण पदार्थों से संसर्ग होता है। कारण यह कि तीक्षण पदार्थ उनके कोमल हारीरका, इस प्रकार विसंगठन कर देते हैं, जिस प्रकार उबाल खाते हुए कण्ण जलमें आल्क्षकी त्वचा फटकर उसके परमाणु छिन्न-मिन्न हो जाते हैं, और जैसे वह उबला हुआ आल्क्ष उस जल या रसकी सहायतासे, जो उसके प्रत्येक परमाणुमें उपस्थित होता है, ओपजन बायु (Oxygen Gas) के स्पर्शेष सड़ने लगता है, अर्थात—उसका विकृत पदार्थोंमें क्यान्तर होना आरम्भ

ही जात। हैं वैसेही स्वस्थ जीवन-कोषभी तीक्षण पदार्थोंकी दाहके संसर्गसे रक्षा करने वाले चर्मे, जो प्रत्येक जीवन-कणके ऊपर होता है, के फट या कट जाने पर वायु आदि उत्तेजक पदार्थोंको उनके भीतर प्रवेश होनेका मार्ग मिलनेसे उनकी तीक्षणता द्वारा सड़, सड़कर क्षीण होने लगते हैं।

कोई जीवन-कोष तबतक नष्ट नहीं होता, जबतक उसका चर्म फटकर उसके भीतर वायु या अन्य तत्वोंका प्रवेश न हो और वायुभी विना जलकी सहायताके किसी पदार्थ को सङ्गकर नष्ट ( रूपान्तर ) नहीं कर सकती। इसीसे अनुप्रवेशनीय त्वचा वाले अथवा जिन फलों या वनस्पतिमें रसकी मात्रा न्यन हो बृक्षसे पृथक होनेपर भी चिरकालतक स्वस्थ रहसकते हैं। परन्त वही फल त्वचा फटनेपर शीघ्र सड़ जाते हैं। जैसे-पक्का गोल कदू ( जिसको कोड़ा या काशीफल भी कहते हैं ) त्वचाके ठीक दशामें रहनेपर एक, एक वर्ष पर्यन्त नहीं सडता: किन्तु यदि उसे त्वचा विहीन कर दिया जावे तो अति शीघ्र सड़ना आरम्भ हो जाता है; और यदि फिर उसे तरीके स्थानमें रक्खदें तो जलकी सहायता से वायु उसकी और भी शीघ्र सड़ा देगी । सारांश यह है कि हमारे शरीरके जीवन-कोषोंका चर्म तोड़ना; तीक्षण पदार्थों या तीक्षण और कृत्रिम कियाओंका काम है, और फिर उनके सत्वों तथा जीवनके रासायानिक पदार्थोंका विच्छेद करके नष्ट करने अर्थात् रूपान्तर करनेका काम वायु तथा जलादिका कृत्रिम अर्थात् नियम विरुद्ध रीतिसे संसर्ग होना है। इसीसे शरीरके बाहरी ख़ले घाव, जिनका सीधा वायु या अन्य तत्वोंसे संसर्ग होता है, अधिक सड़ने लगते हैं। कारण यह कि नियम विरुद्ध रीतिसे विना श्वांस लेने वाले अवयवों द्वारा लिये हुए शरीरके आन्तरिक पदार्थोंको सीधी पहुंचने वासी वायु अपने तीक्षण गुणोंसे घावोंको सड़ाकर अर्थात् रूपान्तर करके हमारे शरीरको उसी प्रकार क्षीण करती है, जिस प्रकार विना चिमनीके लेम्पकी मोम बत्ती वायुकी सहायतासे शीघ्र जल जाती है। और इसीसे नासिकाकी अंपेक्षा मुखसे श्वास हेने वाहे वायुकी शीतहता तथा ऊष्णताकी तीक्षणतासे. वायु नाही और फ़फ़फ़स में दाह होनेके कारण, फुक्फुस ( Lungs ) आदि रोगोंकी आखेट हो जाते हैं। किन्त इसपर भी उस चोट या घावके नीचे जो शरीरमें इतना कम लगा है कि शरीरसे रस अथवा रक्तका अधिक स्नाव नहीं हुआ है, और जो बाट रुगते या घाव होते समय हुआ भी है वह बाहरकी ग्रुष्क

सूख गया है और जिससे स्वस्थ जीवन-कणोंके रसोंसे बाहरकी वायु एवं उत्तेजक पदार्थोंका सम्बन्ध, धाव पर रस या रक्तकी सूखकर पपड़ी आजानेसे, इस प्रकार हट जाता है, कि कोमल जीवन-कोषोंतक तीक्षण पदार्थोंका प्रभाव न पहुंचनेसे, सङ्गा या उसमें दाह होनी अर्थात् उनका रूपान्तर होना बन्द हो जाता है। परन्तु वही छोटासा घाव वर्षा ऋतुमें जलयुक्त वायु उद्देजन (Hydrogen) की सहायतासे, सूखने नहीं पाता और उत्तेजक वायुकी सहायतासे, अति तीक्ष गितसे दाहके कारण सड़ने लगता है। निदान सिद्ध होता है कि वायुभी जबतक जलकी सहायता न मिले किसी जीवनके रासायनिक पदार्थको सड़ाकर उसका रूपान्तर नहीं कर सकती। इसीसे शुक्त अर्थात् रसहीन पदार्थ हटने तथा चर्म फटनेपर भी वर्षो पर्येत नहीं कड़ा करते। किन्तु यदि उन पदार्थों में कुछ भी जल होता है तो वह शीघ्र थोड़े-बहुत दिनोंमें सड़ जाते हैं या किसी अन्य रीतिसे उनका रूपान्तर हो जाता है:

तीक्षण पदार्थों द्वारा जब इसारे शरीरके किसी जीवन-कणका चर्म फटनेपर बायु एवं जल द्वारा, रूपान्तर होकर अपने स्वरूपसे नष्ट होना आरम्भ होता है तो उसी स्वरूप जीवन-कोपकी मृत्युके उपरान्त विषेठे जीवधारिकी उत्पत्ति होती है। जैसे— कुम सङ्ग्रेप उसके स्वरूप जीवधारियोंके नष्ट होनेपर उनके स्थानमें विकृत जीवाणु जन्म लेलेते हैं, या जिस प्रकार चनोंका रूपान्तर होकर घुन उत्पन्न हो जाते हैं; और जैसे उस सड़े हुए दूधका एक विन्दु किसी अन्य स्वरूप दूधमें डाल्नेसे या चनोंका रूपान्तर होनेपर जो घुन उत्पन्न हुए हैं उनमेंसे एक दम्पति किसी अन्य चनोंके करमें डाल्नेसे सब दूधको विषेठे जीवोंकी इिक्कर और सब चनोंमें घुनोंकी जाति वृद्धिकर अगर सब चनोंमें घुनोंकी जाति वृद्धिकर उनका अपनेही रूपमें रूपान्तर करलेते हैं, वैसेही हमारे शरीरमें स्वरूप जीवन-कोषोंके स्थानमें विषैठे जीवन-कर्णोंके जन्म लेनेपर, उनके संसर्गसे अन्य स्वरूप जीवन-कोषोंकाभी, दाहके कारण पीड़ाके साथ, विकृत जीवोंमें रूपान्तर होना आरम्भ हो जाता है। इसके अतिरिक्त विकृत जीवन-कर्णोंसे भी विषैठे जीवांकी उत्पत्ति होती रहती है।

यह विकृत जीवन-कण खान-पान, रहन-सहन और ऋतुओं आदिके अनुसार, शीतलता तथा कष्णता के कारण प्रकृतिके विपरीत चलनेपर रक्त सखारसे हमारी शिराओं, धर्मनियों और स्नायु द्वारा शरीरके एक भागसे दूसरे भागमें जाते रहते हैं; क्योंकि शांतलतासे प्रत्येक पदार्थ सिकुड़ता और ऊष्णतासे फैलता है। इसीके शींतलता तथा ऊष्णता द्वारा यह विक्रत जीवन कण अपने, अपने जन्म स्थानसे सुगमता पूर्वेक किसी अन्य स्थानमें पहुंच जाते हैं। इसके अतिरिक्त इन विषैके जीवन-कणोंके सजीव होनेसे यह स्वयंभी उछलने-कूदनेके कारण एक स्थानसे दूसरे स्थानमें पहुंच जाते हैं; और फिर जिस स्थानमें पहुंचते हैं, अपनी जाति वृद्धि तथा तीक्षणतासे उस स्थानके स्वस्थ जीवन-कोषोंकोभी नष्ट करके विकृत कणों और नन्हें, नन्हें विषैले जीवोंमें परिवर्तित करना आरम्भ कर देते हैं।

अपरत्व यह विकृत जीवन-कण सदा हमारे जीवन-कोषोंकी अपेक्षा ऐसे ही हलके होते हैं जैसे किसी फलका सड़ा हुआ भाग स्वस्थ भागसे हलका होता है ! क्योंकि किसी पदार्थका सङ्ते समय जब उसका रूपान्तर होता है तो उसमेंसे शनैः, शनैः अनेक पदार्थ पृथक होकर वायु मण्डलमें लय हो जाते हैं; और उन पदार्थों के प्रथक होनेसे सड़ा हुआ पदार्थ स्वस्थ पदार्थकी अपेक्षा हलका हो जाता है। इसीसे हमारे शरीरसे स्नायुजाल द्वारा हलके विकृत पदार्थ बाहर आते रहते हैं। क्योंकि यह प्रकृतिका धर्म है कि हलके द्रवरूपी पदार्थ या तरल पदार्थोंमें मिले हए कैसेडी इलके पदार्थ वैसे ही स्वयं ऊपर आजाते हैं जैसे जलमें नीचे दबाया हुआ काष्ट्रका दुकड़ा छोडनेपर ऊपर तैरने लगता है और उसके स्थानकी पूर्तिके निमित्त जल जो परिमाणमें उससे भारी है नीचे चला जाता है। अतः प्रकृतिके इसी धर्मानुकल विकृत जीव स्वस्थ जीवन-कर्णोंकी अपेक्षा हलके होनेसे फोड़े-फुन्सी, उपदंश और मूत्र कृच्छके घावों, मल-मूत्र, थुक, कर्ण का मल, नासिका और नेत्रोंके विकृत पदार्थों (रेंट, कीचड़ ) तथा श्वेदादि या अन्य किसी रोग द्वारा हुइय रूपसे या जो अति सक्ष्म होते हैं अहुइय रूपसे स्वतः ही शरीरके ऊपर उसमें तरल पदार्थोंकी अधिकताके कारण आते रहते हैं । परन्त शरीरमें तरल पदार्थोंकी अधिकता होते हुए भी कोई विकृत-जीव शरीरके ऊपर ऐसी सुगमतासे नहीं आसकता जैसे जलकी तलीमें दबे हए काष्ट्रका इकड़ा छटनेपर एकैक जलके क्यर तैरने लगता है। कारण यह कि जलकी तलीसे कपर आनेके निमित्त जल्में किसी प्रकारकी रुकावट न होनेके कारण काष्ट्रके ट्रकड़को कोई कठिनायी नहीं होती: परन्त हमारे शरीरकी रचना ऐसी जटिल है कि विना जीवन-कणोंकी त्वचाक. फटे हए एक सुईकी नोकको प्रवेश करनेका भी स्थान नहीं है। अतः विकत-

की बोंको दश्य रूपमें शरीरके ऊपर आनेके निमित्त शरीरकी अनेक नालियों और मांस पेशियोंको चीरने, सहस्रों जीवन-कर्णोंसे रगड़ खाने और घोर संप्राम करने एवं उनके चर्मको वेधनेका कठिन कार्य करना पड़ता है। किन्तु जो विकृत-जीव ऐसे सक्ष्म हैं. जिनका केवल उसी प्रकार नासिकासे अनुभव होता है जिस प्रकार खरवजेसे बाहर निकलते हुए परमाणुओंका गन्ध द्वारा अनुभव होता है, या जो उनसे भी सूक्ष्म हैं, जिनका हम किसी प्रकार अनुभव नहीं कर सकते, के शरीरसे बाहर आनेमें कोई उपद्रव प्रतीत नहीं होते; क्योंकि उनके सूक्ष्म रूपके कारण वह शरीरकी नालियों और मांस पेशियों आदिके सुक्ष्म छिद्रोंसे ऐसी ही सरलतासे निकल आते हैं जैसे जल किसी वस्नमें सुगमता-पूर्वक छनजाता है या जिस प्रकार विना किसी कप्टके हमारी रवचासे श्वेद प्रवाहित होता है। फलतः प्रकृतिके अनुकूल चलने वालोंके शरीरमें जो विकृत-जीव उत्पन्न होते रहते हैं वह स्टून्प होनेसे इतने निबल होते हैं कि हमारे जीवन-कण उनको संप्राममें हनन या प्रहारित करके शरीरसे सुक्ष्म छिद्रों द्वारा विना किसी कठिनायी और कष्टके बाहर निकाल देते हैं; किन्तु प्रकृतिके प्रतिकृत चलने वाले मनुष्योंके शरीरमें जो विकृत जीव जन्म लेते हैं वह सक्ष्म न होनेसे सबल होनेके कारण प्रायः इस घोर संप्राममें हमारे जीवन-कोषोंको प्रहारित और दूषित करके उनके चर्मको वेधकर उनपर विजय प्राप्त करलेते हैं: या केवल उनको वेधते हुए जिससे हमको प्रदाह ( जलन या ज्वर ), पीड़ा या सूजनका ज्ञान होता है, ऊपर आजाते हैं; और परिणाम यह होता है कि यदि विकृत-जीव हमारे शरीरके यथेष्ट जीवन-कर्णोपर विजय प्राप्त कर लेते हैं तो यह शरीर उन्होंका हो जाता है और हमारे जीवन-कणोंकी मृत्यु होकर उनका रूपान्तर हो जाता है, या हम अनेक रोगोंमें प्रसित हो जाते हैं।

विकृत जीवोंमें और हमारे जीवन-कोषोंमें जो घोर युद्ध होता है उसका कारण केवल यहीं है कि जीव मात्रका यह प्राकृतिक धर्म है कि वह अन्य जातिके जीवोंसे छीनकर अपने निवासार्थ स्थानों और भोजनार्थ पदार्थोंपर स्वत्व करने तथा जो अपनेसे इन खाद्यादि पदार्थोंको छीने उसका हनन और नाश करनेके निमित्त भरसक संप्राम करे। अतः इसी सिद्धान्तानुसार प्रकृतिके आधीन हो यह युद्ध हमारे शरीरकी समर भूमिमें होता है। क्योंकि विकृत-जीव अपने रहने और भोजनके हेतु शरीरके पदार्थोंपर अधिकार करनेकी चेष्टासे इस युद्धको आरम्भ करते हैं और हमारे जीवन-कण अपने पदार्थोंपर एक अन्य जातिके (विकृत जीव) जीवोंका स्वत्व करनेका

प्रयत्न देखकर सहन न कर सकनेके कारण इस संप्रामका प्रारम्भ करते हैं। परि-णाम यह होता है कि जिस समय तक हमारे जीवन-कोष, भले प्रकार चैतन्य... बलवान और भारी होते हैं. तब तक वह विकृत या विषेठे कणोंके उत्पन्न होनेपर वनके निवल और हलका होनेके कारण वैसे ही पैर नहीं जमने देते जैसे काष्ट्रके टकडेको जल अपनी तलीमें नहीं ठहरने देता । अतः तीव गतिसे हमारे जीवन-कण उन विजातीय. द्रषित और हलके कणोंको शरीरसे बाहर फेंकने, और जैसे जल काष्ट्रको अपने ऊपर फेंककर उसका स्थान लेलेता है, उनका स्थान लेनेमें सफल होते हैं। परन्त चिरकालसे मंद रोगोंमें श्रसित रहनेके कारण शरीरके लग-भग सभी जीवन-कोष विकृत-कणोंके निरन्तर संसर्गसे इतने निवल. अचैतन्य और इसके हो जाते हैं कि उनमें और इसके विकृत कर्णोंके बोझमें परिमाणतः बहुत कम अन्तर रहता है। इसीसे वह चैतन्यताके साथ विकृत जीवन-कणोंसे युद्ध करनेमें असफल होते हैं. और बोझमें लगभग दूषित-कणोंके समान होनेके कारण (क्योंकि चिरकारुसे शरीर रोगी रहनेके हेतु हमारे सभी जीवन-कण कुछ न कछ द्षित हो जाते हैं ) उनको शरीरसे बाहर फेंक कर उनका स्थान लेनेमें वैसेद्दी सफल नहीं होते जैसे कीच अपनेमें पड़े हुए काष्ट्रके दुकड़ेको जलके सहश ऊपर फेंककर उसका स्थान लेनेकी शक्ति नहीं रक्खती । इसके अतिरिक्त मन्द्र रोगोंमें विकत जीवन-कणों और शरीरके जीवन-कोषोंकी लगभग समान अवस्था हो जानेसे वह शरीरके अन्य जीवन-कर्णोंकी अपेक्षा इतने हलके नहीं रहते जो जलकी तलीमें डाले हुए काष्ट्रके दुकडेकी नाई शीघ्रतासं ऊपर आसकें। क्योंकि यह प्राकृतिक सिद्धान्त है-दो भारी और इलके इव पदार्थोंको मिलानेसे इलके पदार्थ जलकी तलीमें डाले हए काष्ट्रके सदश ऊपर आजाते हैं । परन्तु एक ही परिमाणके बोझ वाले पदार्थ परस्वर एक दूसरेमें डालनेसे कोई ऊपर नीचे नहीं जाता । अतः इसी सिद्धान्तान-सार जब विकृत जीवन-कण और शरीरके जीवन-कोष ( चिरकालसे रोगोंके कारण वैसेही इलके होजानेसे जैसे अधिक पका फल कचे फलकी अपेक्षा हलका होता है ) प्रक्रपर बोझके परिमाणमें लगभग समानावस्थाको प्राप्त हो जाते हैं. तो विकृत कर्णोंके कपर आनेकी गति बहतही मन्द हो जाती है और कभी, कभी तो सर्वधाही क्रिकिक अत होती है: और इसका परिणाम यह होता है कि उनके यथेष्ट रूपसे शरीरके

कपर न आनेके कारण वह शरीरके मध्य भागमेंही धीरे, धीरे स्वयं अपनी जाति बद्धि तथा हमारे जीवन-कणोंका रूपान्तर करकेभी अपनी ही वृद्धि करते हैं और ठीक वैसे ही हमारे शरीरको क्षीण करते रहते हैं जैसे घुन चनोंकी खलीका नाश करते हैं। अपरख जिनको तीम रोग होते हैं, उनके जीवन-कोष इतने जीवनयुक्त होते हैं, कि तत्काल उनमें उसी प्रकार तीक्षण दाह होने लगती है, जिस प्रकार कोमल हस्त तलमें सुई चुभानेसे कष्ट होता है: और मन्द रोगोंमें जीवन-कोषोंके जीवन हीन होनेके कारण. वैसे ही पीड़ा नहीं होती, जैसे सुई चुभानेसे कठोर और ठेकमय नि-जींव हाधकी गहियोंमें। प्रत्युत अधिक जीवनमय पदार्थ रक्खने वाले शरीरमें साधारण तीक्षण पदार्थों के रंसरासे, जिस प्रकार ईख (गन्ना ) के तुरन्तके निकाले हुए रसमें वायके स्परीसे तीव सडनमय उफान आकर उसका रूपान्तर होना आरम्भ हो जाता है, उसी प्रकार बड़ी भयहारताके साथ तीन-रागोंकी उत्पत्ति होती है: किन्त मन्द-रोगोंमें जीवरके अनेक रासायानिक पदार्थोंके द्वित तथा नष्ट होने अर्थात उनका विकृत और तक्षिण पदार्थोंमें परिवर्त्तन हो जाने या वाय नण्डलमें लय होकर रूपान्तर हो जानेते. जैसे ईखके आसवमय तीक्षण सिर्केमें जीवनके रासायनिक पदार्थोंकी न्यनतासे और विषेठे पदार्थोंकी तीक्षणतासे उफान आने या उसका विना जलकी उत्तेजनाके रूपान्तर होना बन्द हो जाता है. वैसे ही शरीरमें तीज परिवर्तनों और टाइका होना कम हो जाता है। कारण यह कि परिवर्त्तन या रूपान्तर केवल जीवनके उन्हीं रासायनिक पदार्थीका होता है जो जीवनयुक्त और स्वच्छ होते हैं। इसीसे तीन-रोग (Acute Disease) महामरी (Plague), क्रोमपाक ( Pneumonia ), विश्वचिका ( Cholera ) आदि बहुधः युवक, स्वस्थ और जिनके शरीरमें जीवनके रासायनिक पदार्थोंकी अधिकता हो ऐसे ही मनुष्योंको हुआ करते हैं; और चिरकालसे पीड़ित रोगियोंमें जीवनके रासायनिक पदार्थोंकी न्यनत।सेही ऐसे मन्द-रोग पाये जाते हैं कि वह मृत्युके निकटतक रूपान्तर होने वास्त्री जाकिके शिथिल हो जानेसे बोलते रहते हैं।

साराच यह है, हमारे द्यारिक जीवन-कर्णोंके जीवनके रासायनिक पदार्थोंसे परिपूर्ण होनेसे स्वस्य और नैतन्य होनेपर साधारण विद्यों कर्मात् किसी प्रकारके तीक्षण पदार्थोंसे वैसी ही शौव्रतासे उनका रूपान्तर होना आरम्भ हो जाता है कैसे अपिको प्रज्वित करने वाल रासायनिक पदार्थोंसे परिपूर्ण काष्ठ के सूरेका स्रक्र द्वारा क्यान्तर होने लगता है. और वह तीत्र-रोगोंका हेत्र होता है। परन्त्र चिरकालसे रोग प्रसित शरीरोंके प्राय: सभी जीवन-कोष जीवनके रासा-यनिक पदार्थोंके दिनोदिन न्यून होते रहनेसे इतने निर्जीव और विषेक्षे (खमीरी) है। जाते कि उनमें रूपान्तर शाक्ति वैसे ही शिथिल हो जाति है जैसे अभिको प्रचण्ड करने वाले रासायनिक पदार्थोंसे शून्य काष्ट्रके जले हए चुरेकी अर्थ जली भस्ममें जलनेकी शक्तियोंके न्यन होनेसे उसके रूपान्तर होनेकी गति शिथिल हो जाती है: और इसीसे मन्द-रोग भयक्ररतासे नहीं होते. और न शरीर जीवन-कोषेंकि निर्बल एवं हलके होनेसे विकृत जीवन-कणही शीघ्रतासे शरीरके बाहर आसकते हैं। कारण यह कि जिस प्रकार ऊष्ण (हलकी) वायुके चारों ओरकी वायु गदि अति शीतल (बहुत भारी ) न हो, अर्थात् कुछ ऊष्ण (हलकी ) होगयी हो तो पवन ( आधी ) तील गतिसे न चलेगी, उसी प्रकार भन्द रोगोंमें शरीरके लगभग सभी जीवन-कर्णोमें जीवनकी न्यूनतासे निर्वेट ( हलका ) होनेके कारण, विकृत जीवन-कण. जो नैसर्गिक रूपसे ही हमारे स्वस्थ जीवन-कोषोंकी अपेक्षा वैसे ही हलके होते हैं, जेसे फलका सड़ा हुआ (विकृत ) भाग स्वस्थ भागसे हलका होता है, प्रायःबोझ और बलमें कुछ, कुछ समान हो जानेके कारण शीघ्रतासे शरीरसे बाहर नहीं आते, जिससे रोगका रूप भयकूर ( तीव ) हात हो।

जब यह विकृत जीवन-कण चिरकालके रोगोंमें हमारे जीवन-काषोंके निवल और हलका होनके कारण शरीरको स्वच्छ करनेके निमित्त पूर्णतः उसके बाहर नहीं फेंके जासकते, और शरीरके मध्य भागमें ही किसी स्थानपर टहर जाते हैं, या तीव-रोगोंमें रक्त सम्रार द्वारा, या स्वयं अपनी जीवन शक्तिसे जहां, जहां चले जाते हैं वहीं अपने चारों ओरके हमारे स्वस्थ जीवन-काषोंसे, जिन, जिसके प्रिणाम पीड़ा होता है, संग्राम करके अपने तीक्षण, विषेके गुणोंसे वेधते, जिसका परिणाम पीड़ा होता है, और हनन करते हैं और फिर उनका रूपान्तर करके अपने सहा बनाकर अपनी जाति वृद्धि करते हैं। और यहीं सब रोगोंका एक मात्र मूल कारण है। अर्थात शरीरके जिस अवयव-( जीवन-काषोंके समृह) से इन कृषित-कणोंका समागम होता है उसीको रोगी बना देते हैं, और शरीरके जिस स्थानपर जिस मात्रोमें जैसे, जैसे रासायानिक पदार्थोंकी इनको सहायता मिलती है ( क्योंकि शरीरके प्रत्येक अवयव और प्रत्येक जीवन-कण अनेक रासायनिक

पहार्चोंकी भिन्न, भिन्न मात्राओंसे संगठित होते हैं। इसीसे किसी जातिक जीवन-कोबोमें कोई रासायनिक पदार्थ अधिक होते हैं और किसीमें कोई ), उसीके खतु-कूछ इनके द्वारा, भिन्न, भिन्न जातिके रोगोंके कौटाणुओंकी उत्पत्ति होती है। जैसे—दिध, मधु और गलेका रस इन तीनों पदार्थोंको तीन भागोंमें रक्के हुए. एकडी पशुके स्वच्छ दूधमें तीन बार इस प्रकार सम्मिलित करनेसे कि एक बार सेर दूधमें एक छटांक दिध, दो छटांक मधु और एक छटांक रस, और दूसरी बार सेर दूधमें एक छटांक दिध, पेंं छटांक मधु और तीन छटांक रस, और तीसरी बार सेर दूधमें एक छटांक दिध, एंं. छटांक मधु और चार छटांक रस किसी एकडी स्थानपर एकडीसे पात्रोंमें सड़ाकर दें., चार दिन उपरान्त अणुवीक्षण यन्त्र द्वारा परीक्षा करनेसे बात होगा कि उपरोक्त पदार्थोंको कियत रीतिसे उनकी भिन्न, भिन्न मात्राएं दूधमें मिळानेसे उनमें राखायनिक पदार्थोंकी मात्राओंमें भेदके कारण पृथक, पृथक जातिके जीव जन्म छेते हैं।

यह विकृत-जीवाणु, शरीरसे बाहर आनेपर, तीब-रोगोंमें यदि पथ्यसे रहा जाय और यह शरीरके स्वस्थ जीवन-कोषोंकी अपेक्षा अधिक निवल हों, तो किसी किसी समय जब स्वस्थ जीवन-कण इनको युद्धमें परास्त करके इनके बीज-कणोंको नष्ट कर देते हैं, या शरीरमें इनके अनुकूल कोई साधन नहीं मिलता, या किसी, प्रकार इनका पोषण बन्द हा जाता है, हमारे शरीरको स्वतः हो रोगसे मुक्त कर देते हैं। केन्तु यदि पथ्यरें। न रहा जाय, या स्वस्थ जीवन कोष बिकृत जीवाणुओंको संप्राममें विजय वरके इनके वीर्थ कणोंका नाश करनेमें असमर्थ हों तो तीब-रोगोंका मन्द रोगोंमें परिवर्तन हो जाता है। कारण यह कि शरीरके बाहरी या मध्य भागमें, जिस स्थानपर विकृत-जीवोंके वीर्थ-कण पहुंचते रहते हैं सरलतासे नष्ट नहीं होते, क्यों कि प्रथम तो कुपथ्यसे ही हमारे शरीरके अनेक जीवन-कोषोंके निवल और प्रदाहित होनेसे उनका विकृत-जीवोंमें रूपान्तर होता रहता है, हितीय पहिले उत्पन्न हुए विकृत जीवोंका निरन्तर पोषण होता रहता है। इसके अतिरिक्त विकृत-जीवाणुओंके वीर्य कणोंसे भी विकृत-जीवोंकी शब्द होती रहती है। अतः रोगको जड़ दिनोदिन बढ़ती ही रहती है।

अतएव सिद्ध होता है कि रोग-मात्रका मूल कारण किसी तीक्षण पदार्थके संसर्ग-या किसी तीक्षण किया द्वारा स्वस्थ जीविन-कोषोंका दाहके साथ विश्वकृटन होकरः विकृत या विषेळे जीवोंमें परिवर्तित हो जाना है। अतः रोग केवल एकही है: और उसकी उत्पत्तिका कारणभी एकही है। परन्तु भेद केवल इतना है कि तीक्षण पदा-थोंके संसर्ग अथवा तीक्षण कियाओं द्वारा उत्पादित विषैत्रे या दूषित जीव शरीरके जिस भागमें उत्पन्न हों या जिस स्थानपर पहुंच वहांके जीवन-कोषोंको वेघ ओष-जन वायुकी सहायतासे उनका नाश करके अपने रूपमें रूपान्तर कर शरीरके उस भागके उस स्थानके अवयवको जैसे वहां रासायनिक पदार्थ प्राप्त हो उन्हींके अनु-सार रोगका हेत होते हैं. और वह रोग शरीरके उसी अवयव या उसके रासाय-निक पदार्थों द्वारा उत्पादित रोगके कीटाणुओंकी जातिके नामसे पुकारे जाते हैं। जैस-वह दूषित जीव, जो प्रकृतिके प्रतिकृत चलनेसे तीक्षण पदार्थोंकी तीक्षणतासे हमारे जीवन-कर्णोंका चर्म फटनेपर ओषजन वायकी सहायतासे उनका रूपान्तर होनेपर हमारे शरारके किसी स्थानमें जन्म लेचुके हैं, मारे आहार-विहार आदिके कारण, या रक्त संचार द्वारा. या स्वतः ही उछलते कृदते किसी प्रकार नेत्रों तक पहुंच जाते हैं तो जिस रसायनकी जैसी, जैसी मात्राके जीवन-कणोंकी जातिसे उनका संसर्ग होता है, उसीके रासायानिक भेदोंके अनुकूल उनके चर्मको वेधकर ओषजन वायुकी सहायतासे उनका विकृत जीवों-( रोगके कीटाणओं ) के रूपमें रूपान्तर करके विषेठे जीवोंकी जाति बृद्धि करना आरम्भ कर देते हैं, जिससे वह रोग नेत्रोंमें उत्पन्न हुए, हुए उन्हीं विषैक्ते कीटाणओं के नामसे सम्बोधित होता है. और यदि वही विकृत-जीव कर्णमें पहुंच जाते हैं तो उनके द्वारा वहांपर जिस, जिस जातिके कीटाण उत्पन्न होते हैं. उन्हींके नामसे उस कर्ण-रोगको बोलते हैं। इसी प्रकार वह शरीरके जिस. जिस अङ्कमें चले जाते हैं उसी अवयवमें रोगकी जिस जातिके कीटाणु जन्म लें उन्हींके नामस उस रोगको उचारण किया जाता है । परन्त वास्तवमें प्रत्येक रोग उन्हीं विकृत या द्रवित और विषेठे जीवों, जो तीक्षण पदार्थोंके संसर्ग या तीक्षण कियाओंकी तीक्षणता द्वारा हमारे जीवन-कोषोंकी रक्षा करनेवाले चर्मके फटनेपर ओषजन वायुकी सहायतासे उनके जीवनके रासायनिक पदार्थीका विसङ्गठन होनेपर उनका रूपान्तर होकर उत्पन्न हुए हैं, के शरीरमें उपस्थित रहनेका कारण है।

ययार्थ तो यह है कि संसारमें मनुष्यको जितनेभी रोग हैं, तीक्षण दस्य या अहस्य पदार्थों के संसर्ग होने या तीक्षण क्रियाओं द्वारा [ जैस-तीक्षण गन्धके पदार्थों के सूचने, चलने, खाने पीने, शरीरसे मर्दन करने, और स्नान करने या स्पर्श

करने, तीक्षण या उत्तेजक स्वाद वाले पदार्थों के चखने और सेवन करने, तीक्षण स्वरसे प्रति ध्वनित घोर भयक्कर गर्जनाओं के, और उत्तेजक स्वरसे निकले हए उत्ते-जना पूर्ण गानको श्रवण करने, भयकर तीक्षण घटनाओंसे भयभीत होने, प्रकृतिके प्रतिकल किसी प्रकारका थकाने वाला तीक्षण परिश्रम करने, तीक्षण शस्त्रादिसे प्रहार होने, शीतल या ऊष्ण पवनकी तीक्षणताको सहन करने, हिमके तीक्षण शीत और सर्थके तीक्षण तापमें रहने, तीक्षण सीलन (तरी) के अपवित्र और दुर्गन्धित स्थानोंमें निवास करने, और विषेठे तीक्षण जीव-जन्तओं द्वारा काटे जाने इत्यादि. इत्यादि । उनकी ताक्षणतासे दाहकी उत्तेजनाओं द्वारा स्वस्थ जीवन-कोषोंके चर्मके कट जानेपर वाय. जल एवं अन्य तत्वोंके नियम विरुद्ध संसर्गकी तीक्षणतासे जीवनके रासायनिक पदार्थोंकः न्त ( जीवन-कणों ) की मृत्यके उपरान्त दृषित या विकृत जीवोंमें रूपान्तर होनेपर होते हैं; और सर्व प्रकारकी मृत्युएंभी उसी समय होती हैं जब कि उपरोक्त हेतुओं मेंसे किसी प्रकार तीक्षण पदार्थ या कियाएं हमारे जीवन-कोषोंके बढ़े, बढ़े समूहोंके जीवनके रासायनिक पदार्थोंको अधिकांश विकृत जीवोंमें और बहुत कुछ वायु मण्डलमें लय करके उनका रूपान्तर कर देती हैं. या उनसे तरल पदार्थोंको लार. श्वेद या अन्य किसी रीतिसे निकालकर शुष्क या दाहसे भस्म कर देती हैं, या भदिरा (spirit ) में पड़े हुए फलके सहश उनसे उनका वास्तविक जीवन हर लेती हैं. या अधिक परिश्रम द्वारा उनकी शक्तियां व्यय कर देती हैं. जिससे शरीरके रासायानिक पदार्थोंका रूपान्तर हो जानेसे हमारी शक्तियोंका इति हो जाता है । अर्थात हमार तत्वों और जीवनके रासायनिक पदार्थोंका रूपान्तर होकर विसङ्कठन होनेपर जीवन-कर्णोकी रासायनिक मात्रामें न्यनाधिकता होनेसे हमारे जीबनको स्थिर रक्खनेकी शक्तियोंका अन्त हो जानेपर शरीर सडे हए फलके सहश पहिलेकी अपेक्षा हलका हो जाता है। इसीसे कई दिनका मत शरीर जलके कपर तैरने लगता है।

हमारा शरीर तब तक मृत नहीं कहा जा संकता जब तक उसके जीवन-कोधोमें जीवनको स्थिर रक्खने वाले रासायीनक पदार्योका अन्त नहीं हुआ है, या वह अन्य पदार्थोंसे जीवनके स्थिर रक्खने वाले रासायीनक पदार्थोंको प्राप्त करके अपनी क्षतिकी पूर्ति कर सकता है, और जिसको मस्तिष्क रोग न होनेपर पीड़ाओंका क्षम होता है। क्योंकि पीड़ाही जीवनकी वास्तविक पिह्वान है। किन्तु जब जिस शरीर या शरीरके अवयव या जीवन-कणसे पीड़ाका ज्ञान जाता रहता है, अर्थाव स्वस्थ जीवन-कोषोंका विक्रत-जीवोंमें स्पान्तर हो जाता है, या उनसे तरल पदार्थ निकलकर वायु मण्डलमें लय होनेपर उनके गुष्क होनेसे हमारे जीवनकी स्थिति रक्षलेन वाले रासायनिक पदार्थोंका रूपान्तर हो जाने और जीवनको विकास देने वाले तत्वोंको मानामें परिवर्तन होनेसे जीवन शक्ति विदा हो लेती है, या आवस्य-कतासे अधिक परिश्रमके कारण रक्तके व्ययके साथ शक्तियोंका अन्त हो जाता है और हमको पीड़ाका ज्ञान करनेकी शक्ति नहीं रहती तो हमारा शरीर मृत समझना चाहिये।

वास्तवर्से हमारी मृत्यु उसी दिनसे आरम्भ हो जाती है जबसे हम इस संसारमें जन्म लेते हैं। क्योंकि प्रकृतिका नियम है कि विकासके साथ, साथही पतनभी आरम्भ हो जाता है। इसीसे तत्कालके उत्पन्न हुए वालककी जैसी कोमल और जीवन मय त्वचा होती है वैसी ज्यों, ज्यों वह बड़ा होता जाता है नहीं रहती। कारण यह कि हमारी और प्रकृतिकी अनेक कियाओं द्वारा नित्य हमारा जीवन-कणोंका हनन होता रहता है; और जीवन-कोपोंकी मृत्यसे हमारा जीवन कुण्ड वैसेही शुक्क होता रहता है जैसे किसी बड़े सरोवरसे एक, एक विन्दु जल निकालनेपर वह एक न एक दिन सूख जाता है। यद्यपि हमारे खान-पान आदिसे हमारे जीवन-कोपोंकी बहुत कुछ क्षतिकी पूर्ति होती रहती है; परन्तु अन्ततः जिस प्रकार वृक्षपर लगा हुआ फल यदि न तोड़ा जाय तो पकनेपर एक दिन अवस्थ गिर जाता है, उसी प्रकार हमारा शरीरभी अपनी अवस्थाको पहुंचकर जीणे होनेपर निस्सन्देह मृत्युको प्राप्त होता है। इं केंग्रल इतना अवस्थ सम्भव है कि यदि प्रकृतिके अनुकृत्ल चला जाय तो पक्कावन्स्थाको पर्वुचकर वैसेही विना कष्टके, जैसे पक्का फल विना परिश्रम और बिना तोड़े वृक्षसे गिर पड़ती है, शरीरका अन्त हो जाता है।

## प्रकृतिका उपदेशं

संसारमें रोगोंकी उत्पत्ति तथा शरीरकी मृत्युका हेतु केवल, उन, तीक्षण पदा-योंका हमारे जीवन-कोषोंसे संसर्ग और तीक्षण कियाओं द्वारा उन (जीवन-कार्षों) का नाश होना है, जो अपनी तीक्षणतासे उनके जीवनके रासायनिक पदा- थोंका ओषजनकी सहायतासे रूपान्तर करके विकृत जीवोंमें परिवर्त्तन करते हैं; और जिनके ऐसे दृषित एवं तीक्षण गुणोंसे बचनेके निमित्त उनकी तीक्षणता द्वारा, हमारे द्यम सुचक यन्त्रों (ज्ञानेन्द्रियों ) की प्रकृति, उनके अवगुणोंका अनुभव करके. नितान्त हमको उपदेश करती रहती है । जैसे-नासिका हमको अपवित्र, विषैले, तीक्षण गन्धवाले इत्र, तैल आदि (जिनको हमारी सभ्य समाज सगन्धके नामसे सम्बोधन करती है), दुर्गन्धित एवं हीक मय भोजन, वस्त्र, स्थान या अन्य किसी प्रकार घृणित और कष्टप्रद गन्ध देनेवाले पदार्थीको ग्रहण न करने, जिह्ना द्वारा कड़वे, खट्टे, कसीले, चर्परे सनसने, उत्तेजक. खारी, मंह बांध देने वाले, अति भीठे, लारका साव करके शक्तियोंका व्यय करनेवाले. या अन्य किसं। रीतिसे जिहाको कष्ट देनेवाले पदार्थीके सेवन न करने, ओष्टों द्वारा लेसदार, लोम बाले, चिपकने वाले या दुःख प्रद तीक्षण पदार्थोंके उदरस्थ न करने. ताल ३१२। उन फठोर पदार्थोंसे बचने जो तालुकी त्वचाको छीलते हों, कण्ठ द्वारा निगलते समय जो शुष्कता या अन्य तीक्षण गुणोंसे लार आदि निकाल कर जीवन-कोषोंके खुर्चे जानेसे मुख और कण्डमें खुर्दरापन होनेके कारण अटकने या अन्य किसी प्रकार सक्ष्माति सक्ष्म दाह करनेवाले अभक्ष्य पदार्थोंसे चेतावनी देकर दर रहने. दन्तों द्वारा खट्टे. रेतीले. किर्किरे, कटोर और चिपकने वाले पदार्थोंको खाद्य पदार्थीमें सम्मिलित न करने. नेत्रों द्वारा प्रत्येक अयोग्य पदार्थकी दृष्टि मात्रसे बुराई दिखाकर म्लानि करने. कर्णों द्वारा घोर गर्जनाओं और भयङ्कर उत्पातोंसे सावधान रहने, हस्तों द्वारा अनेक घृणित तथा अस्वस्थ पदार्थोंको स्वीकार न करने, नखों द्वारा कठोर त्वचावाले पदार्थोंको न लेने, पर्गो द्वारा कुमार्गपर न चलने, त्वचा द्वारा असद्य गर्मा, सर्दा और तरी-( सीलन ) के स्थानोंसे पृथक रह शरीरकी रक्षा करने, तथा बरे देशों या ऋतओंमें न रहनेकी प्रकृति मातासे सचनाएं मिलती रहती हैं।

बस्तुतः यह अमृत्य यन्त्र ( ज्ञानोन्द्रयां ) हमको हमारी प्रकृतिके अनुसार आहार-विहार करना बताते हैं, और जहां तिनकभी भूल होती है, उसी समय हमको, उन दोषोंका ज्ञान देते हैं, जिनसे बचनेमेंही हमारी कुशल है। परन्तु यह सब ज्ञान सूचक यन्त्र प्रकृतिके विपरीत प्रयोग किये जानेसे जीवन-कोषोंमें विस्तृत ज्ञान तन्तु-ऑके शिथिल या निर्जीव होनेपर अपना सूचना देनेका कर्त्तल्य पालन करनेमें ऐसे निर्म्यक हो जाते हैं कि आंगको यह अपना काम ठीक नहीं कर सकते, अर्थात् ज्ञान अिक्त विश्वत हो जाते हैं। इसीसे यदि कोई दुर्गन्धमें निवास करने रूग तो कुछ दिन पश्चात नासिका ऐसी कर्तव्य हीन हो जाती है कि वह उस दुर्गन्धका ज्ञान करनेमें, जब तक पुनः प्रकृति माताको शरण न रे, समर्थ नहीं होती; और जिह्नाभी शीघ्र अपनी प्रकृतिके प्रतिकृत्य प्राथोंकी अभ्यस्त होकर वास्तविक स्वादका ज्ञान करनेमें असफल होती है। अतः यही कारण है कि एक मनुष्य, जो मिचेके नामसे भी घवराता है, कुछदिन पीछे अभ्यास डालनेपर, उसी कोमल जिह्नासे, जिसे मिचेका एक कणभी सहा न था, तीक्षणसे तीक्षण मिचों और चंपरे पदार्थोंहीपर क्या अवलिश्वत है १ प्रस्तुत तम्बाकू सरीखे मिचोंसेमी अधिक दुःख मय और ग्लानि युक्त पदार्थ सेवन करके इतनी कर्तव्य च्युत और शिथल की जा सकती है कि वह चंपरे पदार्थोंकी चंपराहट या सन्सनाहट तो एक ओर रही, तीव्र विषेका ज्ञान करनेमेंभी असमर्थ होती है, और इसी प्रकार अन्य सब ज्ञानेन्द्रियां अपनी प्रकृतिक विपरीत पदार्थोंकी अभ्यस्त होनेके उपरान्त ज्ञान शक्तियोंसे बिखत हो, अपना कर्तव्य पालन करना त्याग देती हैं, जिससे उन्हें किसी पदार्थकी भलाई, बुराईका ज्ञान नहीं रहता।

उपरोक्त झानेन्द्रियों की जो कुछ हमेन गुण प्रशं्र की है, वह वास्तवमें किसीसे छिणी नहीं है। परन्तु, मनुष्य, अपने कुकमों द्वारा, ऐसे अन्य कूपमें जा गिरा है, कि नितान्त बालपनसेही इन यन्त्रों-( झानेन्द्रियों ) का कुप्रयोग करते, करते, इतना कर्त्तव्य हीन करचुका है, कि वह प्रत्येक पदार्थकं गुणोंकी यथोचित सूचना नहीं दे सकते। अतएव शरीर रक्षार्थ प्रकृतिके गूढ़ रहस्य जाननेके हेतु, किर नये सिरेसे, उसका, अनुमान करना चाहिये, जिसके कर्त्तव्य हीन होनेके कारण हमारे अम्बत्य और मले-झुरेका झान देने वाले यन्त्र व्यर्थ समझे जाते हैं।

देशे प्रकृति माता, हमको, दुखों और पीड़ाओंसे बचनेके हेतु, पग, पगपर रोकती है, परन्तु टोकर खाकरमी यदि हम नेत्र मुंदकर चलें, तो यह हमाराही दोष है। कारण यह कि झानेन्द्रियों द्वारा हमारी दयाछ प्रकृति दर्पणके सहश मलाई और बुराई दिखा देती है। किन्तु मनुष्यको अपनी बुद्धिपर इतना गर्व है, कि वह प्रत्येक पदार्थकी प्राकृतिक दशा और गुणोका नाश कर उसका रूपान्तर करनेकी चेष्टा करके अपनी छुम चिन्तक झानेन्द्रियोंको धोखा देनेका प्रयत्न करता है। कारन्तु अनेकानेक उपाय करते हुए, और रसायन विद्याके शिखरपर पहुंचकरमी,

वह किसी पदार्थकी वास्तविक प्रकृतिका किसी प्रकार रूपान्तर नहीं कर सकता, वरन अपनेही शरीरपर अपकार करता है। इसीसे कोटि उथाय करनेपरभी वह सूत्रको स्वच्छ जलमें परिणत नहीं कर सकता; प्रत्युत वाष्प यन्त्रादि द्वारा रस खींचनेसे जो अर्क बनता है या रसोंके वाष्प द्वारा उड़ जानेसे जो तल-छट शेष रहती है उसे दुर्गन्थसे मुक्त नहीं कर सकता। क्योंकि यदि रस खींचनेसे पदार्थोंकी दुर्गन्थ जाती रहा करती तो सोंफ (शत् पुष्पा) और केतकी (केवड़ा) आदिके अर्क और रसोंके उड़नेपर बचे हुए फीकमें भिन्न, भिन्न मांतिकी गन्य प्रतीत न होती। परन्तु इतना सम्भव है कि इत्र, फिनाइल (एक एलोपैथिक औषिया नाम है), लेवन्डर (एक इङ्गलिश सुगन्य) आदि सरीखे तीक्षण गन्य वाले पदार्थोंके सम्मिलित करनेसे कुछ कालके लिए, जबतक उन पदार्थोंका प्रभाव रहे, सूत्रकी गन्धको छिपा दिया जाय; किन्तु फिरमी वह सूत्रका स्वरही रहेगा। यह दूसरी बात है कि हमारी झोनेन्द्रमां उसका यथार्थ झान करनेमें घोखा खायें!

इस बातपर बार, बार ध्यान देना चाहिये, प्रकृति बनायेसे नहीं बनती; किन्तु जिसको बनी हुई प्रकृति कहते हैं, उसे स्वभाव कहना चाहिये। स्वभाव और प्रकृतिमें वडा भारी अन्तर है। प्रकृति प्रत्येक जीवके साथ उस समयसेभी, जबसे वह शक्र-कीटकी अवस्थामें गर्भमें प्रवेश करता है, पूर्व होती है। किन्तु स्वभाव केवल उसी समयसे जन्म लेता है, जबसे सांसारिक पदार्थोंका ज्ञान होता है। इसींसे यदि हम मनुष्यके अज्ञान बालकको मिर्चका सेवन कराते हैं तो वह निस्सन्देह जिन्हापर पहुंचतेही, उसकी तीक्षणतासे कष्ट पाकर, रुदन करने लगता है: किन्तु वही तीक्षण मिर्च शुक्र शिशु (तोतेका बचा ) का बड़ाही प्रिय भोजन है। कारण यह कि मानव जातिकी प्रकृति मिर्च सेवन करनेके प्रतिकृत और शककी अनुकृत है। क्योंकि जो मिर्च तोतेके बचेको प्रिय होती है वही हमारे शिशको अप्रिय प्रतीत होती है। परन्त यदि हम अभ्यास करें तो शीघ्र खारी, खट्टे, कड़वे, कसीले और चर्परे एवं तीक्षणसे तीक्षण अप्रिय, म्लानि युक्त या अन्य किसी त्रुटिके कारण प्रकृतिके बिपरीत पदार्थोंको सेवन करनेमेंभी, ज्ञानेन्द्रियोंके शिथिल होजानेके हेत्, हमको किसी दःख या घृणाका ज्ञान नहीं होता। परन्तु इसका यह अर्थ समझना भूछ है कि हमारी प्रकृति मिर्च-मसाले या अन्य तीक्षण अप्राकृतिक पदार्थों के सेवन या कृत्रिम क्रियाओंके करनेकी हो गयी है; और अब इन पदार्थोंसे कोई हानि न पहुं-

चेगी। नहीं, कदापि नहीं, हमारी प्रकृति मिर्च या अन्य अप्राकृतिक तीक्षण पदार्थोंके सेवन करनेकी कभीभी नहीं हो सकती! वरन कुछ स्वभाव हो सकता है। किन्तु जबतक हमारे शरीरके ज्ञान तन्तुओंमे कुछभी जीवन शक्ति है. पूर्णतः स्वभाव डालनेमेंभी सफलता नहीं हो सकती। इसीसे यदि कोई मनुष्य अपने कोमल हाथको प्रकृतिके विपरीत अग्नि स्पर्श करनेका अभ्यस्त करता है, तो प्रथम तो हस्त तलके जीवन-कर्णोंके नष्ट होनेसे बड़ा कष्ट प्रतीत होता है. परन्तु कुछ कालमें अग्निसे हाथकी गहियोंकी त्वचाके नष्ट हुए हुए जीवन-कोवोंके शुष्क हो जानेसे ऊपरकी त्वचा निर्जीव होकर ऐसी दुर्तापवाहक हो जाती है, कि यदापि उसके स्वस्थ जीवन-कणोंको थोड़ी अभिके स्पर्शसे कुछ न कुछ, इस प्रकार, हानि पहुंचतीही रहती है. जिस प्रकार जलसे भीगे हुए वस्त्रके ऊपर यदि कोई दुर्ताप-वाहक ऊनी कम्बल रक्खकर तीक्षण धूपमें रक्ख दिया जाय तो उसतक कुछ काल पर्यन्त सर्य भगवानकी किरणोंका प्रभाव न होगा. परन्त अन्ततः शनैः, शनैः वही ताप कम्बलको पारकरके भीगे वस्रतक अपनी गर्मी पहुंचाना आरम्भ करेगा, और अवस्य कभी न कभी उस वस्त्रको शुष्क करके रहेगा । किन्तु जिस प्रकार साधारण धूपसे कम्बल द्वारा ढका हुआ भीगा वस्त्र पूर्णतः सूखनेकी अपेक्षा कुछ जलहीन हो जाता है, उसी प्रकार अभिके अभ्याससे हस्त तलकी निर्जीव की हुई दुर्तीपवाहक त्वचाके नीचेके जीवनमय स्वस्थ जीवन-कोषोंको साधारण अग्निसे. कुछ साधारण सहा ऊष्णताके अतिरिक्त, कष्ट प्रद ताप-( जलन ) का ज्ञान नहीं होता । क्योंकि भले और बरेका ज्ञान तभीतक होता है जबतक हमारे जीवन-कणोंके ज्ञान तन्तु जीवित और रस युक्त होनेसे सुतापवाहक हैं । इसीसे उनके निर्जाव, शिथिल और कठोर होनेपर हम किसी पदार्थकी तीक्षणताका तबतक ज्ञान नहीं कर सकते जबतक उन पदार्थोंका तीक्षण प्रभाव हमारे निर्जीव जीवन-कोषोंको पार करके सजीव जीवन-कर्णोतक न पहुंचे । क्योंकि अग्नि या तीक्षण पदार्थोंके प्रभावसे हमारी त्वचा निर्जीव होनेपर हमारे जीवित जीवन-कोषोंके ऊपर उसका एक दुर्तापवाहक पन्न चढ जाता है, जिससे वह बाहरके तापको भीतर जानेसे रोकता है । तथापि यदि अधिक अमिका स्पर्श हो तो हमारी हस्त तलके ऊपरकी निर्जीव की हुई दुर्तापवाहक त्वचाही नहीं, वरन् भीतरके जीवन-कोषों में भी दाह होने लगेगी। अतएव सिद्ध होता है कि अप्ति या अन्य हमारी प्रकृतिके प्रतिकृत पदार्थों के सेवनका अध्यास. चाहे किसी रूपमें किया जाय, केवळ कुछही श्रेणीतक हो सकता है; क्योंकि यदि अभ्यास प्राकृतिक होसके तो कितनोही अग्नि तथा तीक्षण पदार्थ, जिनका अभ्यास किया जाय, किसी मात्रामेंभी हानि न पहुंचायं। निदान् किसीभी प्रकारके तीक्षण पदार्थ अर्थात् जो हमारी प्रकृतिक विश्रण पदार्थ अर्थात् जो हमारी प्रकृतिक विश्रोत होनेसे, हमारे निमित्त अप्राकृतिक हैं, चाहे खान पानमें हों, या रहन-सहनमें, या काम-काजमें, अभ्यस्त होनेके उपरान्त भी, यह सम्भव नहीं कि उनसे हमारे, उन, जीवन-कोषोंको, जिनसे हमारे शरी-रकी रचना हुई है, हानि न पहुंचे। अतः हमारी झानेन्द्रियोंमेंसे किसीको दुःख या घृणा होने वाळी वस्तुएं, किसी प्रकारमी, प्रकृति सेवन करनेका उपदेश नहीं देती।

### मनुष्यका प्रचलित आहार

### - ARE

स्वारमें रोगोंके हेतु यों तो मनुष्यकी सम्यताके अर्थसे प्रकृतिके विसुख मनुष्यकी प्रकृतिक त्रिमुख प्रचलकर अन्य अनेक कारण हैं हीं, िकन्तु एक बहुत बड़ा हेतु मनुष्यकी प्रचलित, ऐसी भोजन व्यवस्था है, जिसका कोईभी विश्वम नहीं । मनुष्यने इस भूमण्डलपर भला और बुरा, खाद्य और अखाद्य कोईभी पदार्थ नहीं त्यागा! खिनजन्वर्गमें लोहा, चांदी, सोना, पत्थर आदि, वनस्पति-वर्गमें कड़वे, खंटे, मीटे, खारी, चंपेर, कसीले, विषैले फल, शाक, धान्य, (अन्न), पुष्प, पत्ते, कांटे, शाखाएं, धास और मूल आदि, और जन्तु-वर्गमें बड़ेसे बड़े और छोटेसे छोटे जीव, यहां तक कि मनुष्यका मांसभी नहीं छोड़ा। इसीसे एक पार्यायन कहावत हैं:-' The proper devil of man-kind is man.' अर्थात् मनुष्यही मनुष्यका भक्षक हैं। इसके अतिरिक्त लगभग बहुतसे जीवोंका दूध, चर्बी, अण्डे, बच्चे, मधु तथा मल-मूनतककोभी किसी न किसी रूपसे भोजनम स्थान दिया है।

मनुष्य देवताने नितान्त यह चेष्टा की है कि अयोग्य पदार्थों के दूषित गुणोंको छिपाकर उत्तेजक पदार्थों द्वारा सुस्वादिष्ट बनादे। अतः इसने अनेक प्रकारके मसालों, दूध, धां, नमक, शकर तथा अन्य बहुतसे तीक्षण पदार्थों एवं रन्धन कियाको काममें लिया है। परन्तु इतना भरसक उपाय करनेपरभी कोई अप्राकृतिक पदार्थ दोष रहित होकर हमारे निमित्त प्राकृतिक नहीं बनाया जा सकता। इसीसे मनुष्यकी प्रचलित प्रथाके खाद्य पदार्थ उदरस्थ करते समयही आरुस्य आने

न्कगता है, और उत्तेजक, जिनको सस्वादिष्ट कहनेकी मिथ्या प्रथा है, नम्कीन तथा मीठे एवं रन्धन किये हुए क्रन्निम भोजनोंसे क्षधा निवारण होनेसे. उनके भारी होने के कारण उनके पाचनार्थ हमारी शक्तियोंका आवश्यकतासे अधिक व्यय होनेके अर्थसे और जीवन-कणोंक घर्षण या उनकी तीक्षणता द्वारा. खर्चे जाने, या उन ( भोजनों ) में रसोंकी हीनतासे उनके रसोंकी कमीको पूरा करनेके निमित्त मुख और आमाशयसे स्नाव होनेपर, प्रायः पूर्वही मुखका स्वाद बिगड़ने लगता है। अतएव मनुष्यके प्रचलित कृत्रिम भोजनोंके पश्चात् तुरन्तही पान, सिप्रेट, इलायची, हका, तम्बाक, सोंफ, धन्या, पाचक चूर्ण, बर्फ, ऐरियेटेड वार्ट्स (सोडा, रुम्नेड आदिका जल ), और बियर ( यवकी मदिरा ) आदि सरीखे उत्तेजक पदार्थ या अन्य उत्तेजक कियाएं या विश्राम मुखका स्वाद ठीक और शरीरके रसोंकी कर्माको पूरा करने या भोजन पचानेके हेतु अथवा शरीरकी शिथिलता दूर कर-नेके निमित्त काममें लोनेको बाध्य होना पड़ता है, और इसपरभी सन्तोष नहीं होता ! वरन जितनी अधिक कियाओं या उत्तेजक पदार्थोंके अभ्यस्त हो जाते हैं. उतनाही मखका स्वाद विगडा हुआ और शरीर आलस्य पूर्ण रहने लगता है. इसीसे जिनके मंह मदिरा, तम्बाक या अन्य उत्तेजक पदार्थ लगजाते हैं. दिनो दिन उन पदार्थों के सेवन करनेकी मात्रा बढती रहती है। और ऐसेही बर्फ पीनेवा-लोंकी कभी तप्ति नहीं होती। फिर भला न जाने मानव जातिकी सभ्यता किस प्रकार अस्वादिष्ट पदार्थों के। सस्वादिष्ट भोजनके नामसे सम्बोधन करती है ? सस्वा-दिष्ट और त्रिय भोजन केंनल वही रसीले फल हैं, जिनके खानेके उपरान्त हमारे मखका स्वाद बिगडने और मख एवं आमाशयमें रूखा और भारीपन होनेकी अपे-क्षा प्रिय, हलका और साधारण चिकनापन ज्ञात हो, आलस्यके स्थानमें, जैसा कि भोजनका धर्म है. चैतन्यता लाने वाला हो. और जिससे आमाशयको भार न प्रतीत हो ।

मनुष्यका यह कह कर, 'संसारके सर्व पदार्थोंका भोगनेवाला मनुष्यही है।' या महा कवि तुलसी दासके कहे हुए वचन 'सकल पदारथ हैं जगमांही, करम हीन नर पाक्त नाहीं।' पढ़कर निकुष्ट और अखाद्य पदार्थोंका सेवन करना सर्वथा भूल है। कारण यह कि यदि मनुष्य अपनी बुद्धि तथा सभ्यतापर तनिकभी गर्व करता है तो उत्तमोत्तम पदार्थोंमंभी यदि कोई बुटि प्रतीत

हो. कदापि सेवन न करने चाहियें; न कि बुरे पदार्थोंके दोषभी, उत्तेजक मसालों, लवण, शर्करा, पृत और रन्धन किया आदि द्वारा छिपाकर, सेवन करनेकी चेष्ठा करे । क्योंकि यदि हमही सर्व पदार्थोंके भोगने वाले होते. तो हमें सुअरके सदश विष्टेमें अप्रिय गन्ध न प्रतीत होती, नीमके पत्तोंके समान कड़वे और बब्लके कांटोंके सदश तीक्षण पदार्थोंको ऊंटकी नाईही सरस्रतासे प्रिय भोजन समझकर सेवन किया करते, घासको विना दांतों और कष्ठमें अटके पशुओंकी मांतिही अपना आहार समझते । किन्तु नहीं, ऐसा नहीं है ! जो पदार्थ हमारी ज्ञानेन्द्रियोंको अभिय हैं, उनका सेवन करना भूल और मानवीय बुद्धिपर कलङ्क लगाना है। क्योंकि ऐसी दशामें हमारी बुद्धि उस पश्च बुद्धिसेभी गयी बीती है जो अपनी प्रकृतिके विपरीत. किसी पशुको, जबतक वह मनुष्यके ककर्मी द्वारा अभ्यस्त न कराया जाय, कोई पदार्थ सेवन करनेकी आक्षा नहीं देती। इसीसे यदि किसी जीवका तम्बाक प्राकृ-तिक आहार नहीं है, तो, विना घोखेसे (किसी पदार्थमें सूक्ष्म मात्रामें मिलाकर और शनैः, शनैः उसकी भात्रा बृद्धि करके ) अभ्यास कराये, कोटि उपाय करनेपरभी वह तम्बाक सेवन न करेगा । किन्तु हम संसारके सूर्व पदार्थोंके भोगने-वाले और भाग्यज्ञाली एवं सर्वोच्च बुद्धि वाल हैं। इसीसे सारी बुराइयां भी हमहीमें दीखती हैं। हम केशर, कस्तूरी और इलायची खाते हुएभी अपने मुखमें अप्राकृतिक पदार्थोंसे दुर्गन्य उत्पन्न करलेते हैं, हम नित्य मञ्जन करते हुएभी अपने दांतोंको स्वच्छ नहीं पाते । किन्तु कोई वनस्पतिका आहार करने वाला वन जीव, जिसको संसारके सर्व पदार्थींके भोगनेका गर्व नहीं है. मैले डांतोंका न डीखंगा।

वस्तुतः अपनी ज्ञानेन्द्रियोंकी प्रकृतिके विपरीत पदार्थोंका सेवन करनाही अस्व-च्छता है। क्योंकि प्रकृतिके प्रतिकूल केवल, वही पदार्थ हें, जो कड़वे, खहे, कसीले, खारी, असद्धा मीठे, अस्वादिष्ट, हुर्गन्धित और विषेठे आदि हें, और जिनसे हमारी ज्ञानेन्द्रियां घवराती हैं। अथाद जिनके प्रति हमको छुणा होती है। और छुणा केवल उन्हीं पदार्थोंसे होती है, जो अस्वच्छ होते हैं। विदान मानव जातिपर यह वड़ाष्ट्र भारी कल्ड्क है कि वह अप्राकृतिक, अस्वच्छ तथा दृषित पदार्थोंका केवल अपने को 'सर्व पदार्थोंका भोगनेवाली' कहकर सेवन करती है। इसके अतिरिक्त विज्ञानकी दृष्टिसेमी हमारी बुद्धिपर पत्यरही पड़गये हैं। इसीसे हमारे नयी छष्टि

रचनेका गर्व करने वाले. पश्चिमी विज्ञान वेत्ताओंने हमारे शरीरके रासायनिक पदा-थोंका विश्लेषण कर मनुष्यका खादा, किसी एक विशेष जातिके पदार्थीका निश्चित न करके मिश्रित जातिका ठहराया है । क्योंकि उनको परीक्षाएं और खोज करने पर हमारे शरीरमें प्रोटीन ( चर्बाले पदार्थ ), हाइड्रो-कारबोरेट ( धान्यादि ) व्हाइ-टामीन (हरे फल और शाकादि ) आदि पदार्थोंका ज्ञान हुआ है। अतः उनका कथन है कि मनुष्यको प्रोटीन प्राप्त करनेके हेत् अग्डे. चर्बी, घत एवं मांस या अन्य चर्जीले पदार्थादि, हाइडो-कारबेरिट लब्ध करनेके निमित्त अन्नादि और व्हाइ-दामीन ग्रहण करनेके अर्थसे फलों तथा शाकादिका सेवन करना परमावस्थक है। परन्त हमारा कहना है, प्रोटीन प्राप्त करनेके लिए चर्बी या अण्डे आदि. और हाइडो-कारबोरेटके निमित्त धान्यादिका सेवन करना विज्ञान विपरीत है। क्योंकि वह सब पदार्थ, जिनशी हमारे शरीरको आवश्यकता है, हमको हमारे प्राकृतिक आहार अर्थात केवल फलोंसेही प्राप्त हो। सकते हैं । उदाहरणार्थ सअर और दम्बा प्रस्तुत है. जो कभीभी चर्बी मांस या अण्डे आदि सेवन नहीं करता. और इसपर भी चर्बीसे भरा होता है। किन्तु मनुष्य मांस चर्बी घृत और अण्डे आदि बहुतायतसे सेवन करता हुआभी अपने शरीरमें सुअर या दुम्बेकी चर्बामें समानता करनेके अर्थसे उतनी चर्बी उत्पन्न नहीं कर सकता । कारण यह कि दुम्बेके आमायशमें हमारी अपेक्षा रासायनिक पदार्थोंको एक ऐसी विशेष शक्ति होती है जिससे वह केवल उसी वनस्पति ( घास आदि ) से जिसमें दृश्य रूपसे चर्बीले अर्थात प्रोटीनके पदार्थोंका ज्ञान नहीं होता. अधिकाधिक चर्बी प्राप्त कर सकता है। परन्त हमारे आमाशयमें ऐसे रासायनिक पदार्थ और शक्तियां प्रकृतिने हमारे शरीरको अनावश्यक होनेके कारण नहीं दी हैं. जो अपने शरीरभें दुम्बेके सदश चर्वा उत्पन्न कर सकें। किन्त इतना अवस्य है कि हमारे शरीरको जिन पदार्थोंकी जितनी मात्राकी आवस्य-कता है. हमारा आमाशय केवल उन्हीं पदार्थोंसे. जो हमारी नैसर्गिक खाद्य वस्तुएं हैं. उन सबको उसी मात्रामें हमारे शरीरमें उत्पन्न कर सकता है। क्योंकि जिन . पदार्थोंकी हमारे शरीरको आवश्यकता है, प्रकृतिने जन्म कालसेही हमारे प्राकृतिक आहारमें नैसर्गिक रूपसे उत्पन्न किये हैं । इसीसे वह सब पदार्थ, जिनकी हमारे श्रहीरको आवस्यकता है. बाल्यावस्थामें हमें अपनी माताके स्तनोंसे दूध द्वारा प्राप्त. होते हैं, तत्पश्चात मृत्युकालतक वह रसीले और जो हमारी प्रकृतिके अनुकूल हें उन फलों द्वारा प्राप्त होते रहते हैं।

हम ऐसे रसायन शास्त्रकारोंकी नहीं मान सकते, जो शरीरमें चर्बीले पदार्थ सेवन करके प्रोटीन प्राप्त होने आदिकी बातें इस लिए कहते हैं, कि मनुष्यके शरी-रमें अन्य पदार्थोंके अतिरिक्त उन्हें प्रोटीनकाभी ज्ञान हुआ है। परन्त क्या संसारके छोटेसे बड़ेतक सभी जीव-जन्तु, जो वानस्पतिक आहारपर निर्वाह करनेवाले और चर्बासे भरे हुए हैं, रसायन शास्त्रपर चलकर चर्बाले पदार्थही, अपने शरीरमें चर्बी उत्पन्न करनेके निमित्त, खाया करते हैं ? और क्या उन्होंने कभी संसारमें अपना आहार चुननेके लिए, प्रकृति माताके उपदेशपर लात मार रसायन शालाओंमें अपने शरीरके नसायनिक पदार्थोंका विश्लेषणकर, मनुष्यके सदश यह निश्चय किया है-अनुक, अनुक जीवनके रासायनिक पदार्थोंकी अनुक, अनुक मात्रासे संगठित होकर उनका शरीर बना है ? नहीं, कदापि नहीं ! संसारभें मनुष्यको छोड़ कोई वन जीव एसा नहीं है, जिसने रसायन शास्त्रका अध्यन करके या अपने शरीरके रासार्यानक पदार्थोंका विश्वेषणकर अपने खाद्य पदार्थीको चुना हो। उन्होंने तो केवल अपनी, भले-बुरेका ज्ञान देनेवाली, ज्ञानेन्द्रियोंसे काम लेकर प्रकृतिके अनुकल पदार्थोंको प्रहण किया है और प्रतिकल पदार्थोंको अस्वीकार किया है। इसीसे वन-जीवोंमें लगभग सभी मृत्यु कालतक स्वस्य, बलवान, सुन्दर और चैतन्य प्रतीत होते हैं। किन्तु मनुष्य देवता रसायन विद्याके अपार ज्ञानसे खाद्य पदार्थों के चुननेपरभी रोगी, निर्बल और अचैतन्य दीखते हैं। अतः दुम्बेका उदा-हरण लेनेसे इन रसायनके पंडितोंकी यह एक मिथ्या धारणा सिद्ध होती है. कि प्रोटीन चर्बीले पदार्थीके सेवन करनेसेही प्राप्त होता है। क्योंकि यदि चर्बी खानेसेही प्रोटीन प्राप्त हुआ करता तो घास चरने वाले दुम्बेके शरीरमें चर्बीका कीष न भिला करता।

जिन रसायन शास्त्रकारोंने चर्चांले पदार्थ सेवन करनेकी बात इस लिए कही है कि मनुष्यके शरीरका प्रोटीनभी एक पदार्थ है, केवल रसायन शास्त्रके पंडित इसीसे कहे जा सकते हैं, कि उन्होंने इसारे गात्रके रासायनिक पदार्थोंका विश्लेषण करनेके निमित्त, बहुत कुछ माथा पक्षी किया है, अन्यथा वह शरीर विज्ञानसे ऐसेही परिचित हैं जैसे

गीताकी गाथा पढ़करभी कृष्ण और अर्जुनसे अपीरचित रहने वाले। क्योंकि वह यहभी नहीं जानते-इमारा शरीर फलोंसे किस प्रकार, आमाशायिक रासाय-निक कियाओं द्वारा रस बनाकर प्रोटीन एवं अन्य आवश्यक पदार्थोंको प्राप्त कह सकता है ? उनको यहभी ज्ञान नहीं-मांस, चर्बी, घृत और अण्डे या धान्यादि किस प्रकार प्रकृतिके प्रतिकृत और हानि प्रद हैं ? और उनसे हमारे शरीरमें उत्पन्न होकर क्या, क्या विजातीय पदार्थ हमको दुःख देते हैं ? उन विज्ञान वेताओंको तो केवल एक यही पाठ आता है-पृत, चर्बी, मांस या अण्डे आदिसे प्रोटीन, धान्यादिसे हाइडो-कारबोरेट. और फलोंसे व्हाइटामीन प्राप्त होता है। इस लिए उनके मतसे मनुष्यके खाद्य पदार्थ मांस, धान्य और फल तीनोंही हैं। अतएव उनके कथनानुसार मनुष्यको अपने शरीरकी स्थिति रक्खनेके निमित्त, शरीरका विश्वे-षण करके जाने हुए उक्त तीनों पदार्थोंके प्राप्त करनेके लिए उपरोक्त तीनों जातिके पदार्थ सेवन करने चाहियें। परन्तु इसका क्या उत्तर है—दुम्बा घास खाकर कैसे प्रोटीन प्राप्त करता है ? यदि दुम्बा घास द्वारा प्रोटीन तथा अन्य पदार्थोंको प्राप्त कर सकता है, तो हमकोही ब्रथा इन रसायन शास्त्रकारोंके झमेलेमें पडकर अपने शरीरपर अपकार करनेसे क्या प्रयोजन ? इसके अतिरिक्त यह रसायनके पण्डित, मनध्यके जीवनकी स्थिति रक्खने वाले रासायनिक पदार्थों और जीवनका विकास और पतन करने वाले तत्वोंका अभीतक पूर्णतः ज्ञानभी नहीं कर सके हैं, और न कभी करही सकेंगे । क्योंकि अभी तक संसारके साधारणसे साधारण पदार्थीकी खोजभी अवर्ण है। कारण यह कि **प्रकृतिके** रहस्य प्रकृतिही जानती है। अतएव यह विज्ञान वेत्ता, जो रासायानिक पदार्थीका ज्ञान प्राप्त करके, हमारे शरीरका खाद्य निश्चय करना चाहते हैं--विना संसारके सब पदार्थों और तत्वोंका ज्ञान प्राप्त किये कैसे हमारा आहार निश्चय करनेमें सफल हो सकते हैं ?

हमारा या किसी जीवका आहार रसायन विद्याके सोखनेसे नहीं जाना जा सकता। इसीसे इसके लिए प्रकृतिने हमें, भले और बुरे पदार्थों एवं कियाओंका ज्ञान देनेवाली वह ज्ञानेन्द्रियां प्रदान की हैं, जिनका कथन 'प्रकृतिका उपदेश' शर्षिक निक्यमें हो चुका है।

यह रसायनं शास्त्रके वेत्ता, यदि प्रकृतिके विपरीत कतर-बोत करके, सीधा उन पदार्थोको, जिनसे इमारे शरीरकी रचना हुई है, सेवन कराकर, हमारे शरीरके

जीवनके रासायनिक पदार्थोंको पूरा कर सकते हैं, तो निस्सन्देह उन पदा-थोंका सङ्गठन करके, हमारे शरीरकी रचनाभी कर सकते हैं। परन्तु नहीं, कदापि नहीं! यहांपर उनका विज्ञान और रसायन शास्त्र निरर्थकही सिद्ध होता है। इसमें कोई सन्देह नहीं-उनका विज्ञान हमारे शरीरके अनेक पदार्थोंका ज्ञान दे सकता है । परन्तु उन पदार्थोंकी ठीक, ठीक मात्रा और उनके पूर्ण स्वरूपको प्रगट नहीं कर सकता । इसीसे विना आमाशयकी सहायताकेभी यद्यपि रक्त आदि अनेक पदार्थ दसरे जीवोंसे लेकर हमारे शरीरमें प्रवेश किये जा सकते हैं तथापि रक्त, प्रोटीन, हाईडो-कारबोरेट आदि शरीरमें प्रवेश करके लाभ नहीं उठा सकते। क्योंकि यदि कोई ऐसा रोगी जिसका आमाश्य, यकृत और फुफुसादि सर्वथा उत्तरदे चुके हैं तो किसी अन्य मनुष्यका रक्त उसके शरीरमें जीवनको स्थिर रक्खनेके निमित्त प्रवेश किया जानेपर बहुत शीघ्र उस रोगीके रोगके विघोंसे विषेठा होकर वह निर्श्वकही जाता है। अन्यथा यह उसायनके पण्डित प्रोटीन आदिके पदार्थ सेवन कराकर आमाशयको कष्ट न देते और सीधे प्रोटीन तथा अन्य पदार्थीके इन्जेकशन ( टीया ) द्वारा बड़े, बड़े निर्बल गोगियोंको बलवान बना दिया करते । किन्तु नहीं, ऐता नहीं है । यह कोई ऐसा क्रिम पदार्थ, जिसका आमाशय द्वारा रसोंमें रूपान्तर करनेकी आवश्यकता है. हमारे शरीरमें कृत्रिम रीतिसे पहुंचाकर, हमारे शरीरको उससे अधिक पदार्थ नहीं दे सकते. जो इमको प्राकृतिक आहारसे मिल सकते हैं । निस्सन्देह इस युगको वैज्ञानिक यग कहना चाहिये; क्योंकि हमारे वैज्ञानिकों ने बढ़ोंको युवा और युवाओंको बृद्ध तथा स्त्रियोंको पुरुष और पुरुषोंको स्त्री बनाकर विज्ञानका चमत्कार दिखा दिया है।परन्त हमारे शरीरकी शक्तियों और जीवनका अन्त हो जानेपर फिर यही कहना पड़ता है कि वह शरीरके किसी पदार्थका इन्नेकशन करके हमको लाभ नहीं पहुँचा सकते । इसके अतिरिक्त नैसर्गिक रसयुक्त फलों या अन्य तर पदार्थोंको छोड़ चर्बी, घत मास और धान्यादि रसोंसे हीन या रसोंकी न्यूनताके कारण आमाश्यको, अपने पाचनार्ध और अपने रसोंकी पूर्ति करनेके निमित्त, रसोंका स्नाव करनेको बाध्य करते हैं। क्योंकि यदि आमाशय अपने रसोंका स्नाव न करे, तो इन रसहीन पदार्थीसे रक्त नहीं बन सकता। फलतः रसहीन पदार्थों के रसकी न्यूनताको पूरा करनेके हेतु आमाश्यसे रसोंका अनुचित स्नाव और उनके पाचनार्थ तररू पदार्थों एवं आमाशयिक अकितयोंका व्यय होनेके कारण, आमाश्य तथा अन्त्रादिमें शुक्तता प्रतीस

होंने लगती है। इसीसे अधिक पृत सेवन करने वालोंका, जिनको वह पाचनमें आजाता हो, मल अन्त्रादिकी शुष्कताके हेतु सरस्त्रासे गुरुके बाहर नहीं आता, और ऐसे मनुष्य कोष्ट-बद्धसे पीड़ित रहने लगते हैं। इसपरभी अन्त्र और आमाशय वर्षाले परार्थोंसे सीधी वर्षा बनाकर शरीरमें नहीं भर देते। प्रस्तुत वर्षाले परार्थोंसे भी आमाशय और अन्त्र उनके रस होन होनेसे उनमें अपने तरल परार्थोंको सिमालितकर उनका रसोंमें रूपान्तर करके, उसी प्रकार रक्त और वर्षा उत्पन्न करते हैं, जिस प्रकार फलोसे बनाते हैं। निदान हमारा दीन आमाशय और अन्त्रादि इन उपरोक्त रासायनिक पदार्थोंको सेवनसे उनके रस हीन होनेके कारण अपनेही रसोंका रक्त या वर्षा बनाते हैं, अर्थात् अपनाही रक्त पान करके उसपर निर्वाह करते हैं। अतः हमको इधर उधरकी रासायनिक उधेड-बुनमें न पड़कर प्रकृतिके बनाये हुए अपने प्राकृतिक खाद्य पदार्थों अर्थात् रसीले फलोंपरही सन्तोष करना चाहिये; उन्हींस हमको सब पदार्थ प्राप्त होंगे, और आमाशय तथा अन्त्रादिके रसों एवं शक्तियोंकाभी व्यय न होगा।

ऐसे विज्ञान वेत्ताओंको, जो अन्य जीवोंके सहश प्रकृतिकी सहायतासे अपनी ज्ञानेन्द्रियों द्वारा अपने खाद्य पदार्थोंका ज्ञान नहीं कर सकते, चाहिये जैसे वह चर्ची उत्पन्न करनेके हेतु वर्धीले पदार्थोंके सेवन करनेकी सम्मति देते हैं, अन्धेंकी विकित्सा किसी अन्य व्यक्तिके नयन आहार करा और उन्मादकी मस्तिष्क सेवन कराकर किया करें तो अति उत्तम है। क्योंकि जिस प्रकार चर्चीले पदार्थों के भक्षणसे हमारे शारिसें, उनके मतानुसार, प्रोटीन उत्पन्न होता है, नेत्रोंके खानेसे नयन हीनोंके आर्खे उत्पन्न हो जावेंगी।

खंद है हम अपनी बुद्धिके सामने प्रकृतिकोमी सूर्वी समझे हुए हैं। हम प्रकृतिके अनुकूल चलकर आहार करने वाले छोटेसे बड़े जीवतकको स्वस्थ देखते हुएभी, अपने अकृत्रिम आहारको अपना खाद्य नहीं समझते १ हम यहभी विचारनेका कष्ट नहीं उठाते—यदि हमारे खाद्य पदार्थ रोटी-दाल, पूरी-पकवान, जर्दा-पुलाव, गोइत-कवाब और अचार-मुरन्बेही हैं, तो प्रकृतिने हमारे लिए इन पदा-श्रोंको इक्षोंपरही क्यों नहीं लगाया १ जो अन्य जीवोंके सहश हमको अपने आहारके निमित्त कृत्रिम रीतीसे इन पदार्थोंके बनानेका बु:ख न मोगना पहता । और हमको ऐसी ज्ञानेन्द्रियां क्यों नहीं दीं, जिनके द्वारा उपरोक्त पदार्थ या अन्य विषैठे शाक, धान्य और फळादि हमको सुख प्रद प्रतीत होते ?

हास्यका स्थान है—मनुष्यका प्रचित्त आहार, बड़े, बड़े रसायन शाक्ष्य-त्रेताऑकी बुद्धि द्वारा, ऐसी, मूर्खताकी नीवके सिद्धान्तोंपर रक्खे हुए विज्ञानका. परिणाम है, जो पशु बुद्धिके सहश अपने खाद्य पदार्थोंके चुननेमें असमर्थ होते हुएभी निरर्थक वाद-विवाद करता रहता है, और हमारी मितमान् सर्व श्रेष्ठ जातिपर यह कलडू आरोपित करता है—हम संसारके सब जीवोंमें श्रेष्ठ होते हुए और विज्ञानकी शिखरपर पहुंचते हुएभी अपना खाद्य पदार्थ नहीं चुन सकते, यद्यिक. जगतके सभी जीव अपने खाद्य पदार्थोंसे परिचित हैं।

हम उन दुग्ध-पान करंग वाले बालकोंसेभी गये बीते हैं: जो कोई कद या विषला और उनकी प्रकृतिके प्रतिकृत पदार्थ माताके स्तनोपर लग जानेसे उसके दोषोंका ज्ञान करके. तत्वाण माताके स्तनोंसे मुख मोडकर रुदन करने लगते हैं। इसके अतिरिक्त प्रायः यहभी देखनेमें आया है, कि कोई, कोई शिशु जन्म कालसेही, स्वस्थ होते हएभी, माताके स्तनोंसे दुग्ध-पान नहीं करते. जिसका केवल एक यही अर्थ : है—मातांके किसी रोगसे पीड़ित होनेपर वह दूध, इतना अस्वादिष्ट और अप्रिय हो जाता है कि बालकको उससे ग्लानि होती है। परन्त लजाका स्थान है, कि हम मतिमान मनष्य-देव, इतनेपरभी अपने अज्ञान बालकोंसे शिक्षा लेकर, किसी अयोग्य पदार्थसे घूणा नहीं करते: क्योंकि हमारा नाम नयन सरव होते हएभी हम आखों वारे अन्ये हैं. या यों कहना अनुचित न होगा—जितना बुद्धिका प्रभाव बढता गया. उतनेही हम अस्वच्छता तथा अधीगतिको प्राप्त होते गये। क्योंकिंहमको यह गर्व हो गया-हम विषको अमृत बना सकते हैं: और अस्वच्छसे अस्वच्छ पदार्थको स्वच्छमें परिणत कर सकते हैं। परन्तु यह सब अभिमान मात्रही है--न विष अमृत हो सकता है. न दुर्गन्धित पवित्र हो सकता है. और न कडवा मीठा बन सकता है। हां इतना अवस्य है-जिस प्रकार हलका रङ्ग भारी रङ्गमें छिप जाता है, किसी पदार्थकी अपवित्र गन्ध अन्य किसी तीक्षण गन्धसे छिपायी जा सकती। है, या उसके अन्य दोष किसी अन्य उत्तेजक पदार्थकी तीक्षणतासे दबाये जा सकते हैं। किन्तु वास्तवमें ऐसे दोष युक्त पदार्थ हमारे लिए प्रकृतिसेही अखादा होनेके कारण अप्राकृतिक हैं।

इसमें सन्देह नहीं कि मानव जातिने, अपनी कुशलतासे, जो गौरव प्राप्त किया है, यदि हमारे स्वास्थ्यका नाश करने वाला और हमारी स्वार्थ पूर्ण तृष्णा पर अवलम्बत न होता तो अवश्य सराहने योग्य था। परन्तु इसकी, ऐसी, गिरी हुई दशा देखकर, जिससे हमारी जाति दिनो दिन निर्वेलता तथा अधोगतिको प्राप्त हो रही है विना नेत्रोंसे अश्रु पात किये नहीं रहा जाता। इसने अपनी बुद्धिसे आकाशमें बातें करने वाले पर्वतोंको पातालमें मिला दिया, जल, वायु, आकाश और पृथ्वी सभीपर अपना स्वत्व जमाया है, और सप्टिके अन्य जीवही नहीं, वरन् अपनी जातिपरमी अनुवित अधिकार और शासन सरीखे पृणित कर्म करनेतककी चेष्टा नहीं त्यागी । इसपरमी इसकी बुद्धि अनावश्यक तृष्णाके कारण खाय और अखाद्य पदार्थोंके जाननेमें असफल रही। इसीसे इसने जड़ और चैतन्य सभी पदार्थोंको अपना भोजन बनाया है। यह समस्त स्वित्र उपनिकें निमित्त उनके लिए कोई पदार्थे छोड़ता! नहीं, यहती उनकोभी मारकर अपने माड़ सरीखे उदरमें श्लोकना चाहता है! हा! सहस्र बार धिकार है इस मानवीय बुद्धिपर, जो अपने प्रचालित आहार के कारण पशु बुद्धिसेमी गया बीति है!

# पाकृतिक और अपाकृतिक मोजनोंमें अन्तर

प्राकृतिक और अप्राकृतिक भोजनोंका अन्तर जानना बहुतही जिटेल सम-स्याहै। क्योंकि मनुष्य-देवताको अपनी चतुरतापर इतना अभिमान है, कि वह प्रत्येक अप्राकृतिक पदार्थको उसके दोषोंको छिपा देने, या अपनी ज्ञानेन्द्रियोंको घोखा देनेकी योग्यता होनेके कारण, प्राकृतिकही कहते हैं। परन्तु यह बात विज्ञान विपरीत है। प्राकृतिक पदार्थ केवल वही हैं, जिनको हम प्राकृतिक रूपमें प्राप्तकर सकते हैं और जिनका हम प्राकृतिक रोतिसेही सेवन कर सकते हैं (जिनकी प्राकृतिक दशामें कोई अप्राकृतिक परिवर्तन नहीं करना पड़ता), जिनकी गन्ध इमारी नासिकाको उत्तेजनाका ज्ञान न न देती, जिनका स्वाद तीक्षण एवं उत्तेजक प्रतीत नहीं होना, जिनके सेवनसे ओष्टोमें विपकन या दाह नहीं होती, जो दांतोंको खहे, कटोर और किंकिरे होनेसे कष्ट नहीं देते, जिनको दन्त

और नख विना शक्षकी सहायताके चीर-फाड़ सकते हैं. जो कण्ठमें प्रवेश करते समय अटकते नहीं, जिनकी शुष्कताके कारण, उनके रसोंकी पूर्ति करनेके निमित्त आमाराय और मुखसे आधिक स्नाव नहीं होता या जिनके-घर्षण द्वारा अधिक लार उत्पन्न नहीं होती, जो नेत्रोंको देखनेमें अप्रिय प्रतीत नहीं होते, जो हस्तोंको स्पर्श करनेमें घृणित नहीं लगते. और जिनके जीवन-कोष हमारे आमाशयिक और मीखिक जीवन-कणोंकी अपेक्षा कोमल और अत्यधिक रस युक्त होनेसे विना परिश्रमके पाचनमें आसकते हैं। किन्तु वह पदार्थ हमारे भोजनार्थ प्राकृतिक नहीं हैं, जिनको हम अपने सेवनार्थ बक्षों द्वारा प्राप्त करनेकी अपेक्षा रोटी-दाल, पूरी-पकवान, अचार-मुरुबे, जर्दा-पुलाव, गोस्त-कबाब एवं मिठाइयों के सहश कृत्रिम रीतिसे बनाते हैं और जिपकी अन्नादिके समान कचायन्थ, हरे शाकादिके सदश डीक और मांसादिकी भांति अपवित्र गन्य कम करने या उड़ाने के लिए रन्धन करने, या जिनकी मांसादिके समान गन्धको छिपानेके लिए लहसन, प्याज आदि सरीखे उत्तेजक मसालोंके मिलाने, या जिनकी तीक्षणता या अन्य दोषोंको जिहाके कप्टके भयसे छप्त करके स्वाद परिवर्त्तन करनेके निमित्त जिमीकन्द, घड्या ( अर्बी ) और कांद्रके सदश अपि द्वारा भूनने या उबालने, या जिनकी खटाईसे दांतोंके दःखके अनुमानसे इमली, या नीबुकी नाई खटाईकी न्यून करनेके अर्थसे उनमें शकर मिलाने, या जिनके कड़वेपनसे जिह्नाको उसका ज्ञान न होने के लिए करेले सरीखे कट पदार्थोंमें सोंफ और खटाई आदि सम्मिलित करने, या कठल, नारियल, सुपारी या बकरेकी भांति कठोर खचा या शरीर वाले पदार्थ, जिनके चीरने-फाडने या तोडनेमें नख और दन्त असमर्थ हें. को काटनेके हेत् अस्त्र काममें लाने. या जिनकी शष्कताके कारण शष्क धान्यों. उनके आटे जामन और फूट आदि सरीखे कण्टमें अटकनेवाले पदार्थोंके निगलनेके अर्थसे घृत, तैल, रसीले शाकोंकी भाजी, नमक और शकर आदि प्रयोग करने, या जिनकी रूखी प्रकृतिसे आल, शकरकन्द आदिकी नाई उनको रसीला करनेके निमित्त जलका मिश्रण करने. या जिनकी अचैतन्यताके हेत रबडी सरीखे पदार्थोंको चैतन्य करनेके अर्थसे हिम ( बर्फ ) द्वारा चैतन्य करने, या जिनकी कठोरताके निमित्त शष्क धान्यादि सरीखे कठोर पदार्थोंको कोमल या फोके बनानेके अर्थसे अल, घृत, या बाल, आदि द्वारा रन्धन करने, या जिनकी तीक्षणताको न्यून करनेके

। केए अमल ( तेजाब ), कास्टिक, पोटाश या सोडेके समान तीक्षण पदार्थोंमें जल मिलाने सरीखे अप्राकृतिक साधन प्रयोग करने पडते हैं, या जिनसे बाल, और पाषाणके सहश दांतोंको सेवन करते समय दुःख होता, या जिनसे मांस और सड़े हए पदार्थों के सहश हस्तों और नेत्रों को स्पर्श करने एवं देखनेमें घुणा प्रतीत होती हैं। सारांश यह है कि हमारे लिए वहीं खाद्य पदार्थ प्राकृतिक हो सकते हैं. जिनके सेवनार्थ किसी क्रिन्न कियासे अप्राकृतिक (प्रकृति द्वारा रचित परन्त हमारी प्रकृतिके प्रतिकृत या मनुष्यकी कियाओं द्वारा बनाये हुए ) पदार्थोंके वास्तविक अप्रिय स्वाद या रूपको छिपानेके हेत किसी प्रकारके मसालों, या उत्तेजक पदार्थींके मिश्रणकी आवस्यकता नहीं होती. या जिनका अग्नि द्वारा रन्धन करके स्वाद परिवर्तन करने और हीक, दुर्गन्ध तथा तीक्षणतासे विचित करनेको बाध्य नहीं होना पडता, या जिनको रसहीन होनेके कारण जलसे शन्य या नैतन्यतासे रहित होनेपर हिमसे चैतन्य करनेके सदृश अन्य अप्राकृतिक साधन नहीं करने पडते । निदान संसारमें कोईभी पदार्थ जो भलेही कृत्रिम नहीं है, अर्थात प्राकृतिक रूपमें दृक्षों द्वारा प्राप्त होता है, किन्तु मनुष्यकी ज्ञानेन्द्रियोंकी प्रकृतिके विपरीत है, कदापि हमारे सेवनार्थ प्राकृतिक नहीं कहा जा सकता । परन्त वही पदार्थ सृष्टिके अन्य जीवोंमेंसे किसी जीवके हेतु, यदि उसकी प्रकृतिके अनुकृत है, प्राकृतिक कहा जा सकता है। जैसे-चास पशुओं के लिए, आकर्क पत्ते बकरियों के निमित्त. बब्रलके बडे बडे कांटे और नीमके कद पत्ते ऊंटके हेतु, मिर्च ( लाल ), सुपारी आदि तोते सरीखे जीवोंके अर्थसे और मांस सिंहादिके सेवनार्थ प्राकृतिक हो सकता है। कारण यह कि हमारे दांत पशुओंके सदश घास नहीं चवा सकते, न हम विना पीडा और दाइका ज्ञान किये बकरियोंकी नाई आकर्का पत्तियांही सेवन कर सकते हैं, न ऊंटके समान बबूल ( कीकड़ ) के बड़े, बड़े घाव करने वाले शुल ही चबा सकते हैं और न नीमके कड़वे पत्तेही सेवन कर सकते हैं. और न तोतेकी प्रकृतिके अनुसार विना अभ्यास किये मिर्चही भक्षणकर सकते हैं और न सपारी सरीखे कठार पदार्थोंकोही उसकी चोंचके अनुकुल अपने दांतों द्वारा सुगमता पूर्वक कतर सकते हैं। निदान सिद्ध होता है, कि हमारे लिए प्राकृतिक पदार्थ केवल वहीं जिनके सेवन करनेसे हमारे खाने-पीनेके पदार्थीकी भलाई-बुराईका आन देनेवाले. यन्त्रों (ज्ञानेन्द्रियों ) को दःख या घणा नहीं होती है <u>।</u>

क्योंकि यदि वास्तवमें, जैसा मनुष्यका अनुमान है, समस्त पदार्थ मनुष्यके भोगनेके लिए या मनुष्यकाही मोजन होते, तो हमारी नासिकाको सुअरके समानही विष्टेमें अप्रिय गन्ध न प्रतीत होती, हमारी जिह्नाको तोतेकी नाईही मिर्चकी तीक्षणताका ज्ञान न होता, छंटके अनुसारही बबूळके कांटोंसे हमारे सुखको पीड़ा न पहुंचती और नीमके पत्तोंमें जिह्नाको कड़वाहट न भासती, पशुओंके अनुकुल्ही हम सुनमता पूर्वक अपने दातोंसे घास चवा सकते, और मकड़ीके सदशही हम विना मितली और मन दुःखी हुएही मक्खीको चूंस सकते थे। किन्तु नहीं! संसारके सर्व पदार्थों पर हमाराही स्वत्व नहीं है। अतः सब पदार्थ हमारे सेवनार्थ नहीं हो सकते। हमारे लिए केवल वहीं पदार्थ हो सकते हैं, ओ हमारी प्रकृतिके अनुकूल हैं।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि थींगा-थांगी हम संसारके सब पदार्थों के भोगने बाले बन बैठे हैं। आर इसांसे निकृष्टसे निकृष्ठ, वृणित एवं दुःख प्रद और हमारी प्रकृतिके प्रतिकृत कृत्रिम पदार्थभी हमारे प्रिय और सुस्वादिष्ट भोजनोंका स्थान पा रहे हैं। परन्तु इसका केवल एक यही कारण है, कि जैसे एक व्यायाम करने वाला यदापि आरम्भ कालमें जो उसके द्वारा दुःख होता है, उसका ज्ञान करता है, तथापि उसका अभ्यस्त होने पीछे, अर्थात् ज्ञान तन्तुओंके जीवन-कणोंके निर्जीव होकर विधिल और कठोर होनपर कष्टका अनुभव करनेकी अपेक्षा उसे नित्य व्यायाम करनेको बाध्य होना पड़ता है, अन्यथा वह, जबतक अभ्यास न छूटे विना व्यायाम करनेको बाध्य होना एउता है, अन्यथा वह, जबतक अभ्यास न छूटे विना व्यायाम करनेको बाध्य होना एउता है, अन्यथा वह, जबतक अभ्यास न छूटे विना व्यायाम करनेको बकल रहता है; या जिस प्रकार पिटनेके अभ्यस्त वालकोंको विना पिटे कलही नहीं पड़ती, उसी प्रकार अप्राकृतिक पदार्थोंका अभ्यस्त होनेपर, विना उनकी दिनो दिन अधिक मात्राकी उत्तेजना द्वारा जिह्नाको स्वादही नहीं आता। परन्तु ऐसे बुरे पदार्थों और कियाओंका अभ्यस्त होकर उनका स्वभाव पड़जानेसे उनको प्राकृतिक कहना भूल है।

वह सब अप्राकृतिक पदार्थ, जो मनुष्यकी प्रकृतिके प्रतिकृत हैं, मुखमें पहुंचते ही हमारे शरीरपर अपकार करना आरम्भ कर देते हैं; वरन् यहांतक कि जिस समयसे उनके अदस्य तीक्षण परमाणु गन्ध द्वारा नासिकामें पहुंचते हैं, शरीरके अनेक कोमल जीवन-कोषोंको अपनी तीक्षणताके बलसे तोड़ या खुरचकर वेधना द्वारा नष्ट तथा क्षीण कर हमारे जीवनके रासायनि 6 पदार्थोका रूपान्तर करके हमारे

जीवन-दीपके बुझानेका प्रयत्न करना आरम्भ कर देते हैं। इसीसे नित्य अप्राक्ट-तिक भोजन बनानेके मसाले (सोंक, ज़ीरा, धन्या, लोंग, मिर्च, इलायची, सोंठ, पीपल, अदरक, अजवायन, मेथी, तेजपात, प्याज, लहसन, जावित्री इत्यादि ) कूटने छानने एवं उनके बघार (छोंक) मात्रकी गन्धसेही बड़ी दुःखप्रद खांसी तथा छोंकें आती हैं, और नासिकांके जीवन-कणोंके टूटनेसे नासिका द्वारा जल प्रवाहित हो जाता है: और हमारे जीवनका सरोवर इसी प्रकार एक, एक जीवन कोषकी कुसमय और अनुचित मृत्युसे समयसे पूर्वेही शुष्क हो जाता है। फिर भला ऐसे तीक्षण पदार्थ, जिनकी गन्ध मात्रसेही शरीरको इतना कष्ट और क्षति होती है, शरीरके भीतर पहुंचकर अति कोमल जीवन-कर्णों और अवयवोंसे संसर्ग होनेपर, क्या न करते होंगे ? अपरख वह कड़वे, खंटे, कसींछे, खारी और धसकीले पदार्थ, जिनके दोषोंका प्रायः दूरसेही नासिका सूंघकर और जिह्ना चखकर अनुभव कर लेती है. या जिनकी कोठरता और खटाईसे उनके दूषित गुणोंको हमारे दांत बता सकते हैं, या जिनको कफ्टें जानेके निमित्त अटकनेसे कष्टको उनके अवगुणोंका झान होता है, या जिनकी कठोर त्वचादि होनेसे दन्त और नख छीलनेमें असफल होनेके कारण उनके विकारोंकी सचना देते हैं, या जिनके देखने अथवा स्पर्श करनेसे ग्लानि द्वारा उनसे बचनेकी प्रकृतिसे चेतावनी मिलती है—किस प्रकार विना अपकार किये रहते होगें ? इसके अतिरिक्त भकायन्थ देने वाले शुष्क धान्य (नाज) या अन्य पदार्थ, जिनकी शुष्कता या कठोरताके कारण, उदरस्थ करते समय, उनके घर्षण द्वारा तथा उनके रसोंकी कमी पूरी करनेके हेतु, हमारे मुख आमाशय यकृत और अन्त्रादिके कोमल जीवन-कर्णोका अधिकतासे स्नाव होनेपर, जीवनके रासायनिक पदा-थोंका रूपान्तर होनेसे दिनो दिन उनकी जीवन शक्तियां कम होनेके कारण हमारे जीवनकाभी अन्त होता जाता है. या ऋष्टप्रद झलें देने वाले तैल आदि. जिनके रन्धन करते समयकी गन्ध और गैस ( वायु ) मात्रसे हमारे मस्तिष्कके जीवन-कोषोंके तरल पदार्थोंका स्नाव होनेपर चक्कर आने लगते हैं. या प्याज लहसन मिर्च और हींग आदिके छोंकके गैसकी तीक्षण गन्ध, जिससे नासिका विकल हो जाती है. या तम्बाकू और मिर्च सरीखे विषेठे पदार्थ जिनके बाजारोंमें जानेसे उनकी धसका देने-बाली गन्ध मात्रसे नासिका महान दुःख पाती है, या धुएं एवं हुकेके विषेठे गैसों-से जिनके पान करनेसे तीव खांसी उठती, और नेत्रों तथा नासिकामें पहुंचनेसे

कोमल जीवन-कणोंके प्रहारित होनेसे उनमें घाव हो तरल पदार्थ प्रवाहित होनेके कारण जीवनके रासायनिक पदार्थीका रूपान्तर होकर उनकी जीवन शक्तियां व्यय होती हैं, तथा उनसे बने हए उस कार्बन गैससे जिससे शरीरको हानि पहुंचना सभी वैज्ञानिकोंने सिद्ध किया है—किस प्रकार हमारे फूल सरीखे कोमल शरीरपर उपकार हो सकते हैं ? नहीं ! कदापि नहीं !! यह निरन्तर अपने प्राकृतिक विषैठे दोषोंसे हमारे शरीरपर, जीवन-कोषोंको नष्ट तथा क्षीण करके, उनके जीवनकी स्थिति रक्खने वाले रासायीनक पदार्थोंका विकृत जीवन-कर्णोमें रूपान्तर करके, नाना प्रकारके दुःखों तथा रोगों द्वारा शरीरपर अपकार करते और हमारी मत्यका समय क्षण. क्षणपर निकट लाते रहते हैं: क्योंकि अनुचित रीतिसे एक जीवन-कणकी मृत्यूं भी प्रकृति द्वारा हमारे जीवनकी नियतकी हुई अवधिको न्यून करनेके निमित्त वैसाही हानि प्रद साधन है जैसे किसी सरोवरका सर्यके तापके अतिरिक्त एक विन्दु-जल लेनेसेभी वह अपनी प्राकृतिक अवस्थाके समयसे पूर्व उस विन्दुके परिमान णानकुल कुछ क्षण पहिले शुष्क हो जाता है। इसके अतिरिक्त उपरोक्त अप्राकृतिक पदार्थोंकी, प्रकृति हमारे प्राकृतिक आहारके प्रतिकृल होनेके कारण, सदा तृष्णा बनी रहती है और हम कभी सन्तष्ट नहीं होते । इसीसे बर्फ पीने वालोंकी प्यास दमन नहीं हुआ करती: और जिनके मुंह मिदरा लग जाती है वहमी लाओ, लाओ ही किया करते हैं। कारण यह कि इन अप्राकृतिक पदार्थोंकी उत्तेजनासे शरीरकी शक्तियों और रसोंका व्यय होनेके हेत् मुख और आमाशयके जीवन-के।पोंके शब्क और प्रदाहित होनेसे हमारे ज्ञान तन्तुओं के शिथिल होनेपर हमको पहिलेकी अपेक्षा अधिक उत्तेजक पदार्थीकी मांग बनी रहती है। अतः ऐसी दशामें मनुष्यको अपनी ज्ञानेन्द्रियां शिथिल हो जानेसे, भले और बुरे तथा प्राकृतिक और अप्राकृतिक या खाद्य और अखाद्य पदार्थोंमें अन्तर प्रतीत न होनेके कारण, जिसप्रकार भंगीको विष्टेकी गन्धही प्राकृतिक ज्ञात होती है. उसी प्रकार वह प्रकृतिके विपरीत पदार्थोंका आधीन होकर प्रकृतिके प्रतिकृल जानेकी चेष्टा करके उक्त कृत्रिम में।जनोंकोही प्राकृ-तिक आहार समझता है; और अपने शरीरके जीवनके रासायानिक पदार्थीका विकृत पदार्थों में रूपान्तर करके अनेक व्याधियां उत्पन्न करता हुआ स्वयं अपनी मृत्यको निकट लाता है।

## कुछ कुन्निम भोजनोंसे अपकार

#### THE STATE OF THE S

शाक

भा कादिमेंसे कोई भी ऐसी भाजी नहीं हैं, जो प्राकृतिक कही जा सकें । क्योंकि कोई शाक प्राकृतिक रूपमें हीक और कचायन्थ सरीखी गन्ध प्रकट करनेके काएण और प्राय: फर्जोकी अपेक्षा अप्रिय स्वाद रक्खनेक हेतु हमारी क्यानेन्द्रियोंको अपने नैसर्गिक रूपमें प्रिय नहीं होता । इसीसे हम उनके दोषोंको दमन करने या छियानेके निमित्त रन्धन किया तथा उत्तेजक और तीक्षण मसालोंकी सहायता लेकर, कृत्रिम साधनोंका प्रयोग करते हैं । इसके अतिरिक्त यद्यपि अधिकांश शाक रसीले हैं, तथापि उनकी उत्तेजक गन्ध और तीक्षण स्वादसे हमारे मौखिक और आमाशियक जीवन-कांगेंके ट्रटनेपर उनके तरल पदार्थोंका स्त्राव होकर एवं दाहकी उत्तेजना होनेके उपरान्त शरीरके तन्तुओंमें प्रतिक्रिया होनेसे अनुत्तेजक फलेंकी अपेक्षा हमारी शिक्तयां अधिक व्यय होती हैं । अपरख शाकोंके पत्ते या इंठल सेवन करनेसे औरभी हानि होती हैं । क्योंकि उनमें तन्तुओंका अधिकांश होनेसे वह खाते समय दांतोंमें घासके सहश अटक जाते हैं, और तन्तुओंका पाचन व होनेके कारण रक्तकी अपेक्षा मलही अधिक उत्पन्न करते हैं ।

गाजर, मुली सरीखे शाकोंको प्रायः मनुष्य प्राकृतिक रूपमें अपनी ज्ञानेन्द्रियोंपर बलात् अधिकार करके सेवन करते हैं। परन्तु इनके अकृत्रिम रूपमें खानेपरभी यह शाक प्राकृतिक नहीं हो सकते। क्योंकि मुली इतनी चर्परी और तीक्षण गन्ध बाली है, जिससे मुल और आमाशयही प्रदाहित होकर अपने जीवन मय द्रव पदा-योंका खाव नहीं करते, प्रसुत किसी, किसी समय जिह्वा झलझला उठती है और नासिका तथा नेत्रोंसे जलका खाव होकर हमारे जीवनका मृत्युमें रूपान्तर होने लगता है। इसकी अपेक्षा गाजरभी कुछ उत्तेजना पूर्ण हीक देती है और मुखमें संसना-हुट उत्पन्न करती है, वरन् किसी, किसी देश और जातिकी मुखमें छाले हालती और प्रायः उसके बीजोंसे प्रसूताओंको गर्भ पात हो जाता है। अतः शाक श्रेणीके प्रायः सभी पदार्थ रसीले होनेपरभी अपनी उत्तेजना द्वारा हमारे स्नायु आदिके तन्दु-ओंको जेतीजत कर प्रति-किया उत्पन्न करनेपर, और अपनी तीक्षणतासे हमारे

जीवन कोषेंगर प्रहार कर वायुकी सहायतासे उनके जीवनके रासायिनक पदार्थोंका स्थान्तर करके हमारे रसोंका साव करनेसे हमारी जीवन शक्तियोंको लाभकी अपेक्षा अधिक क्षीण करते हैं। इस लिए यह सभी वर्जित हैं। परंतु फिरभी दुःखी होकर कुछ विचारना पड़ता है। क्योंकि स्वार्थ पूर्ण अन्यायी और विदेशी, प्रभुता दिखलाने वाले, शासकोंकी असीम कुपाके कारण हमारे कङ्काल होनेसे हमारी आर्थिक दशा इतनी अधोगतिको पहुंच गयी है कि अधिकांश भारत माताके दीन पुत्रोंको निकुष्ट अन्नभी दिनमें केवल एकड्डी समय बड़ी कठिनतासे इतनी मात्रामें प्राप्त होता है कि उस समयभी वह कुछा निवारणार्थ यथेष्ट नहीं होता, फिर मला प्रत्येक व्यक्ति कैसे उत्तमोत्तम रसीले फलोंको प्राप्त करके अपने जीवनकी वृद्धि करनेके निमित्त जनर सकता है। अतः शाकोंके उत्तेजक और हीकमय होनेपर भी ऐसे दीन रोग्योंके निमित्त जो अपनी आर्थिक दशाके विगड़नेसे फल नहीं सेवन कर सकते हैं, निम्नाङ्कित जातिके सहश गुणवाले शाकोंके सेवनकी सम्मति दीजासकती है:—

मीठे टोमेटो (जिनमें अधिक खटाई नहां ), कद् ( घिया, आल या राम तुरई ) चर्चेडे, तोरी, परवल, टिन्डे या शलजम और पतली एवं कोमल गाजर आदि या इन्हींके सदश अन्य शाकादि ।

उपरोक्त शाकादि हलके और रस युक्त होनेसे आमाशय और अन्त्रादिपर अधिक बोझ न डालने और सुपाच्य होनेके कारण विना मसाले आदिकी सहाय-ताके वाष्य द्वारा उबले हुए सेवन करनेसे अधिक हानि नहीं देते और इनसे रसों द्वारा शींघ्र रक्तकी बृद्धि होती है। परन्तु फिरमी रोगीकी दशाके अनुकूल विचा-रनेकी आवश्यकता है।

हमारा रह अनुमान है कि जैसे भारतीय जनतीन खहरको अपनाकर विदेशियों के दांत खटे किये हैं वैतेही यदि भारत माताक ठाठ अन्नादिकी अपेक्षा शाकादिकी कृषि करके उनपरही अपने जीवनका निर्वोह करने ठमें तो निम्न लिखित पांच अपार ठाभ होंगे:—

प्रथम:—सब जनताको, जो कङ्कारुसेभी परे है, उदर पूर्तिके निमित्त दिनमें कई बार यथेष्ट भोजन मिलेगा, प्रत्युत इतनी उपज होगी कि खोनपर भी न खाया जायगा। बिद्दितीयः समारे भोज्य पदार्थ, जिनपर हमारा प्राकृतिक अधिकार (पैदायशी हक) है इक्कलेण्ड, फ़ांस ऑर जमेंनी आदि निवासियों, जो हमारे हाथकी रोटी छीनकर हमारे जीवनका अन्त करना चाहते हैं, के भाड़ सरीखे उदरमें झोंकनेके निमित्त न जा सकेंगे; और जिस प्रकार धान्यादिके विदेश जानेसे दिनो दिन हमारी भूमिकी उपज घटती जाती है (क्योंकि उनके विदेश जानेके कारण कृषिके निमित्त खाद्य बननेके लिए हमारे देशमें उनका रूपान्तर न होनेसे भूमिकी शिक्तयां निर्वल होती हैं) आगे को न होगी । इसके अतिरिक्त धान्यादि पदार्थोंके विदेश जानेसे, जो अन्य देशोंकी भूमिकी उपज शाकि इद्वि कर रही है वह रुक जावेगी।

शाक बृद्ध कर रहा ह वह रक जावगा।
ृतीयः—हम रोगोंसे मुक्त रहेंगे, वल प्राप्त करेंगे और दीर्धायु होंगे।
चतुर्थः—अन्नादि द्वारा बने हुए भोजनोंके लिए जो झमेले करने पड़ते हैं उनसे
अधिकांश मुक्त हो जावेंगे; और जिस प्रकार खहर पहलेंसे धनकी
बचत होती है, इनसेभी हम एक बड़े भारी व्ययसे छूट जावेंगे।
पद्ममः—सबसे बड़ी बात यह है कि हमको निर्देशी शासकोंके पक्षोमें न रहकर
स्वतन्त्रता देवीके दर्शन होंगे। अतः इनकी कृषि हमारे लिए अपने
स्वालोंको सुरक्षित करने और स्वावीनता प्राप्त करनेके हेतु शांति भक्क
न होने देनेवाल अस्त है।

#### हरे धान्य

ह्मरे धान्यों मंसेमी ऐसे बहुत कम हैं, जो कुछ सीमातकभी प्राकृतिक रिकहे जा सकें। कारण यह, प्रथम तो वह उन्नति करत, करते घासों से धान्य रूपमें विकास करके मनुष्यकी अलैकिक बुद्धि द्वारा, ऐसेही, उत्पन्न किये गये हैं, जैसे शल्य (कुलम) कियाओं द्वारा अनेक प्राकारके आम, नीवृ, नारंगी, संगतरे और लोकाट आदि फलोंकी जातियों किसी जातिके फलके वृक्षकों विकास देकर उत्पन्न की गयी हैं। इसी से धान्यकी बहुत कम जातियों ऐसी हैं, जिनके बीज वर्षा, वायु एवं ऋतुओं आदिसे सुरक्षित रक्खनेको बाध्य न होना एवे। अन्यथा यदि सब धान्य प्राकृतिक होते तो अन्य घासोंके सहश उनका बीज क्षेत्रमें पड़ा दुआ विगड़ा न करता, और प्रति वर्ष घासकी नाई, विना कृषि किये हुए स्वतःही

उगता और फलता; द्वितीय ऐसे धान्योंकी बहुत कम जातियां है, जिनमें रन्धन सरीखे कृत्रिम साधनोंकी सहायता लिए अधिक हीक देने वाली ऐसी गन्ध प्रतीत न हो जिसके कारण वह अपनी उत्तेजना हमारी जीवन शक्तियोंका किसी न किसी अंशमें व्यय न करें: तृतीय ऐसे धान्योंकी जातियांभी कमही प्रतीत होती हैं. जिनकी गन्धमें हीककी न्यूनता हो, और जिन्हें हमारे दांत, या नख विना म्लानि और कप्टके क्षघा निवा-रणार्थ छोलसकें: चतुर्थ वह पाचनमेंभी बहत काम एवं बड़ी किनतासे आती हैं और तन्त्रमय होनसे रक्तकी अपेक्षा विष्टा अधिक उत्पन्न करती हैं। इसीसे गेहंका बीज विना रक्षा किये और बीये क्षेत्रमें पड़ा, पड़ा स्वयं प्रकृतिकी सहायतासे उपजकर फल नहीं देता: उर्द, मूंग आदिकी हीक और कचेपनकी गन्ध विना रन्धन किया और मसालों के प्रयोग किये कम और उसका दमन नहीं होता: गेंह या यवकी बाल छीलते समय नख और दन्त को कष्ट और चनोंका छिलका प्रथक करते समय छिलकेके ऊपर विपक्तने वाली खटाईके होनेसे ऊंगलीके पोठओं एवं दन्त और नखोंको उसकी चिपकाहट और खटाईसे ग्लानि और कटोरतासे दःख होता है: और उर्द सेवन करनेसे उसकी अजीर्ण करनेवाली प्रकातिके हेत आमाशय एवं अन्त्रमें विषेठे गैसों ( वाय ) के उत्पन्न होनेपर गुदा द्वारा दुर्गन्धित वायका प्रवाह होता और दुर्गन्य मय विष्टा आता है: और रसीले फलों या रसयुक्त शाका-दिकी अपेक्षा परिमाणतः बद्दतही अधिक मात्रामें विष्टा उत्पन्न होता है। परन्तु हरे नवजीवित धान्य रसों और जीवनके रासायानिक पदार्थोंसे जीवन यक्त होने और वर्षों पर्यन्त खित्तयोंमें पड़े दूए, अपने जीवनके रासायानिक पदार्थोंका विषैठे पदार्थों में रूपान्तर या वायमण्डलमें लय हो जानेके कारण, जीवनसे शून्य शुष्क धान्योंकी अंभेक्षा कहीं उत्तम हैं। इसीसे तीव्र-रोगोंमें लंघनके उपरान्त हरे और कोमल नाजोंका पथ्य देनेसे शुष्क धान्योंके सहश जोखिममय आपत्तियां कम होतीं हैं। तथापि हमने रोगियोंको इनका पथ्य वर्जितही रक्खा है। क्योंकि इनके पाचनार्थ आमाशयको रसीले फलेंकी अपेक्षा इनकी अत्यन्त कटोरता और शुष्कताके कारण अधिक परिश्रम और रसोंका स्नाव करना पडता है. जब कि ऐसे समयमें हमें शरीरको इसके प्रतिकृत विश्राम और रसोंके देनेकी आवश्यकता होती है।

#### शुष्क धान्य

चुिक धान्योंमेंसे तो कोईभी ऐसा नहीं, जो प्राकृतिक भोजनोंकी श्रेणीमें किसी सीमातक स्थान पासके। क्योंकि प्रत्येक नाजमें उत्तेजना द्वारा हमारी शक्तियां व्यय करने वाली हीक मय और कचेपनकी ऐसी गन्ध आती है जो विना रन्धन किया या मसालोंके न्यून और दमनहीं नहीं की जा सकती। अपरऋ शुष्कताके कारण यदापि रसोंके निकल जानेसे वह बोझमें हलके होजाते हैं, परन्तु तन्तुओं और त्वचादिके कटोर और उनके जीवनके रासायनिक पदार्थोंमें न्यूनता तथा रसोंका परिमाण कम होनेपर निर्जीव पदार्थोंकी, घटनेकी अपेक्षा, वृद्धि हो जानेके निमित्त वह आमाशयको भारी प्रतीत होते हैं, क्योंकि उनके पाचनार्थ उनमें रसोंकी न्यूनता और कठोरपनसे मुख, आमाशय और अन्त्रादिके नाना प्रकारके कोमल जीवन-कोषोंसे उनके चावने, उदरस्थकरने, पाचनमें लाने, अपने भीतर अधिक काल तक रहनेका बोझ सहन करने और उनके द्वारा बने हुए विष्टे-को त्यागनेसे बलात् इतनी अधिकताके साथ रसोंका स्नाव कराया जाता है. अर्थात् शरीरके जीवन भण्डारसे इतनी जीवन शक्तियां व्यय करायी जाती हैं, कि भोजन करते समयही शरीरके अवयवोंकी शक्तिसे अधिक भार पडनेके हेत शरीरके थक जानेपर, हमें आलस्य आने लगता है। क्योंकि जब रस हीन पदार्थ आमा-शयमें पहुंचते हैं तो उनके रसोंकी कमीकी पुर्ति करके आमाशयिक तरल पदार्थोंसे समानता करनेके हेत्. आमाशायिक जीवन-कणोंसे उतनीही मात्रामें जितनी उन शुष्क पदार्थोंको रसीले करनेकी आवश्यकता होती है, रसोंका स्नाव होकर शुक्त पदार्थोंकी ओर उनको तरल बनानेके लिए वैसेही तीझ गतिसे उनमें सम्मिलित होनेको हमारे आमाशयिक रस दौडते हैं. जैसे लोहेका अति शीतल और ऊल्ण किया हुआ चूरा एक पात्रमें मली मांति परस्पर मिला देनेपर एक दूसरेकी शीतलता और कष्णता एक दूसरेकी ओर दोनोंको समाना-वस्थामें करनेके निमित्त भागकर उक्त दोनों प्रकारके लोहेके चूरेकी ऊष्णता और शीतलताको समानरूप देती है; और फिर शीतल एवं ऊष्ण चरेमें दोनोंका पूर्व ताप नहीं रहता । इसी प्रकार हमारे आमाशयमें शुष्क पदार्थ पहुंचनेसे न शुष्क पदार्थ शुष्क रहते हैं और न हमारा आमाशय रस युक्त रहकर जीवनमय रहता है। और इसीसे जितने अधिक शुष्क पदार्थ मुंहमें चबाये जाते हैं, उतनीही अधिक उनक घर्षणः

द्वारा तथा उनके रसोंकी कमीको पुरा करनेके हेतु मुंहमें लार उत्पन्न होती है। अर्थात हमारे जीवन-कोषोंकी उतनीही शक्तियों और जीवनका व्यय होता है। किन्त तरल और हमारी प्रकृतिके अनुकूल पदार्थ अर्थात् अनुत्तेजक रस युक्त फलोंका सेवन करनेसे आमाशयको उसी प्रकार अपने रसोंका खाव करनेको बाध्य नहीं होना पड़ता. जिस प्रकार जलसे भीगा हुआ मिट्टीका पात्र, जबतक जल शुष्क न हो, दूधको नहीं सोकता । निदान रसीले फलों. शाकों और हरे धान्योंकी अपेक्षा शुष्क धान्यसे हमारे मुख, भोजन नाली, आमाशय और अन्त्रादिके तरल पदार्थी अर्थात् शक्तियों और जीवनकी अत्यधिक हानि होती है। इसके अतिरिक्त शष्क अन्नादि रसोंसे ्हीन होनेके कारण वरम्मतासे कण्ठ द्वारा उदरस्थ नहीं किये जासकते । इसीसे घत. दांध, दूध, छाच या किसी प्रकार अन्य रसों ( जैसे रसीले रान्धित शाकादि ) की सहायता छेनी पडती है या छवण और शर्करा एवं खटाई मुखके जीवन-कोषोंक रसोंसे लार उत्पन्न करके उसके द्वारा कष्ठमें प्रवेश किये जाते हैं। इससे आगे अनुभवों द्वारा यह सिद्ध होता है कि वनस्पति वर्गमें विशेषतः अन्नही ऐसा प्रचलित आहार है, जिससे प्रायः चिकित्सकोंकी मूर्खताके कारण, तीब-रोगोंमें उपवासके पीछं सेवन करनेपर अनेक रोगियोंको सदाके लिए अपने जीवनसे हाथ धोनेको वाध्य होना पड़ता है। क्योंकि हरे धान्योंके शब्क होनेमें उनके जीवनके अनेक रासायनिक पदार्थ वायुमण्डलमें लय हो जाते हैं और उनभेंसे अनेकका विकृत पदा-थोंमें रूपान्तर होकर शरीरपर विषैला प्रभाव पडता है, और उनके छिलके और तन्तओं के काष्ट्रवत हो जानेसे शरीरको विश्राम और शक्तियोंकी अपेक्षा परिश्रम और आलस्य प्राप्त होता है। यह बात स्मरण रक्खने योग्य है कि जीवन केवल उन्हीं पदार्थोंसे प्राप्त होता है, जो जीवन-युक्त हैं: और जिनका सुगमतासे रूपान्तर होकर हमारे शरीरमें लय होनेपर रक्त वन सकता है। अतःशुष्क अन्न हरे धान्यकी अपेक्षा जीवनमें कम होनेसे सर्वथा वर्जित है । इसके उपरान्त यहभी यथार्थही ं है कि हम बहुत कम नाजोंको विना शस्त्र द्वारा, अर्थात् विना कृत्रिम साधनोंके उनके छिलके या भूसी उतारकर सेवन योग्य बना सकते हैं; और प्रायः सभी नाजोंको उनकी कठोरताके कारण दांतोंसे न चवा सकनेके हेत्र जलमें फुलाने तथा अभि द्वारा रन्धन करनेकी आवश्यकता होती है।

## मसाले, शकर और लवणादि

म् साले, और लवणादि तो किसी प्रकारभी हमारी किसी भोजन श्रेणीमें रक्ख-कर प्राकृतिक नहीं कहे जा सकते। कारण यह कि वह इतने तीक्षण और उत्तेजक हैं कि उनकी तीक्षणतासे जीवन-कोषोंके कष्टप्रद वेदनाके साथ खर्चे जाने या कटनेपर जीवनके रासायनिक पदार्थीका विसङ्गठन होकर उनसे अधिकताके साथ तरल पदार्थोंका स्नाव होने लगता है, और उनकी उत्तेजनासे शरीरके तन्तुओंके उत्तेजित होनेपर रक्त संचारकी गति तीव्र होनेसे आमाशयही नहीं वरन सर्व शरीरमें तापकी बृद्धि हो जाती है, और मुखभें मसालोंसे बना हुआ भोजन या मसाले सेवन करनेके उपरान्त शरीरके रसोंका साव होनेपर ऐसी शुक्तता आजाती है कि उसके कारण भारीपन और कभी, कभी बबूलकी छालके चबानेके सदश खुर्दरापन प्रतीत होता है। इसके अतिरिक्त शरीरके तरल पदार्थोंका अनुचित स्राव होने. अर्थात् जीवन-राक्तियोंके व्यय होनेसे, यह परिणाम होता है कि मुख, भोजन तथा श्वांस नाली, आमाशय, यकृत और अन्त्रादिमें दश्य या अदश्य घाव होकर दाह होने लगती है, जिससे मुखका स्वाद कसीला हो जाता है, और शरीरमें रसोंके न्यन हो जानेसे अत्यधिक जलकी प्यास प्रतीत होती है । अपरत्र आमाशयमें चारों ओरके जीवन-कर्णोंके समूहों द्वारा रसोंके स्नावित तरल पदार्थ एकत्रित होनेसे आरम्भ कालमें एकैक सडन और विषेठी वायु ( गैरु ) उपन्न होती है: और शनैः, शनैः उस सडनके छप्त होनेपर उन्हीं विकृत तरल पदार्थोंका मदिरा, आसव या अमल सरीखे तीक्षण पदार्थों में रूपान्तर हो, ऐसे तीक्षण विषोंकी उत्पत्तिका हेत् होते हैं. जिनसे कंवल गरिष्ट भोजनोंके पाचनार्थही सहायता नहीं मिलती प्रत्युत यकृत और आमाशय द्वारा रक्तमें सिम्मालित हो शरीरके एक, एक परमाणुमें उनके द्विः बीज-कण पहुंचकर हमारे जीवन-कोषोंको दूषित करके प्रत्येक अवयवको गर् और क्षीण करते रहते हैं। इसीसे प्रायः मनुष्य ऐसे मिलेंगे जिनको आदिमें 👫 💯 एण पदार्थभी भूखसे अधिक सेवन करनेपर अजीर्णका हेतु होते थे, किन्तु वह मसा-लोकी तुष्णासे, पाचन शक्तिके निवल होनेका ध्यान न करके निरन्तर अपने भोजनकी मात्रा बढातेही रहे । अन्ततः उनकी पाचन शक्ति न्यून होनेकी अपेक्षा इतनी अधिक होगयां कि पहिलसे चार गुणा भोजन पचाने लगे; और घृन या चर्बाले पदार्थों की भी बड़ी, बड़ी मात्राएं उनके आमाशयमें सुरामतासे पचने लगी। कारण यह कि प्रायः अजीणेके उपरान्त अजीणेको कुपथ्यसे सहायता मिलनेके कारण अमल, मिद्रा या तीक्षण विषोंके आमाशयमें उत्पन्न होनेपर उनकी सहायतेसे जो कुछ आमाशयमें पहुंचता है वही पाचनमें आजाता है। परन्तु एक न एक दिन आमाशयमें उत्पन्न हुए हुए उन तीन विषोंकी कृपासे, हमारी सब शक्तियां व्यय हो जानेपर सर्व शरीरके निर्वेक्शवस्थाको प्राप्त हो जानेसे आमाशयमें जीवन-कण कठोर कार्य करने वाले मनुष्वके हस्त तलकी त्वचोंमें निर्जीव पड़ी हुई ठेकोंके सहश कठोर होकर अपने रसोंका साव करनेकी शक्तिसे विश्वत हो जाता है; और तीन अमलके जीवोंका पोषण बन्द हो जानेसे उनके निबल और क्षीण होनेपर किर अजीणे बड़े भयद्भर रूपसे प्रगट होता है।

हम मसालोंमेंसे किया पदार्थकोभी, अन्य दूषित पदार्थोंके स्वादमें परिवर्तन करनेक अतिरिक्त, केवल उटर पूर्तिके अर्थसे, शरीरके पोषणार्थ सेवन नहीं कर सकते। अतः केवल उवणकी एक छोटीसी उली खानाभी कठिन प्रतीत होता है, वरन् किसी, किसी समय यदि, अपनी प्रकृतिके प्रतिकृत बलात् सेवनभी किया जाय, तो तुरन्त मुखादिसे अधिक रसोंका साव होने और तन्तुओंकी उत्तेजनासे वमन हो जाती है, और ऐसेही केवल शकर खानेसे उसकी तीक्षणता द्वारा कष्टमें दाह होने लगती है, जिससे हम किसीभी ऐसे उत्तेजक पदार्थेस उदरपूर्ति नहीं कर सकते। इसीसे आज पर्यन्त कोई ऐसा मनुष्य नहीं हुआ, जिससे अपने जीवनका निर्वाह केवल लवण, मिन्ने, होंग या इलायची पर किया हो। अतः सिद्ध होता है कि कोई भी पदार्थ मसालोंकी जातिसे हमारी उदर पूर्ति न कर सकनेके कारण हमारा आहार नहीं हो सकता। मसालोंको हम केवल स्वाद परिवर्तक (Luxuries) कह सकते हैं। निदान हमने प्रकृतिकी आज्ञानुसार मसालोंका सेवन मनुष्यके लिए उर्जित रक्खा है।

ंक्षायुर्वेदिक वैद्यों और यूनानी हकीमों तथा एलोपीथेक डाक्ट्रोंने मसालों द्वारा भोजनांो पचानेकी अनुमति दी है। परन्तु खेदका स्थान है कि उन्होंने हमारे दीन और सुकुमार जीवन-कर्णोपर कुछभी दयासे काम न लिया! या यह न विचारा कि इन शुरू सरीखे तीक्षण मसालों द्वारा हमारे शरीरके जीवनके रासायनिक पदार्घोका रसोंके साव होने और इनकी उत्तेजना द्वारा हमारे तन्तुओंके सामर्थ्यसे अधिक परिश्रम करनेपर किस प्रकार इमारी मृत्यु निकट लानेके लिए, हमारा श्वरीर अपनी प्राकृतिक वैतन्यता और शक्तियां खो बैठता है ? अन्यथा वह इनके सेवन करनेकी कभी अनुमति न देते !

# दूध, दधि, और छाच आदि

रूप, दही और छाच यद्यपि बहुत कुछ रसीले और जीवन युक्त पदार्थ हैं, परन्तु फिरभी हमारे लिए अप्राकृतिक हैं। क्योंकि दूध मनुष्यका आहार केवल उसी समयतक है, जबतक हमको प्रकृति माता दंत प्रदान नहीं करती है. और इम उसे अपनी माताके स्तनों द्वारा प्राप्त करते हैं । तद्उपरान्त अन्याय पर्वक उन मूक पशुओंसे दूध प्राप्त करना, जो अपने दुःखकी गाथा सुनानेकी शक्ति नहीं रक्खते हैं, जो हमारी जाति और प्रकृतिसे सर्वथा भिन्न हैं, जो न जाने किस, किस रोगसे पीड़ित हैं, जिनका दूध हमारी माताके दूधकी अपेक्षा बोझमें भारी. गरिष्ठ, और क्स्वादु है, और जिनका दूध थनोंसे निकालते समयसेही वाय आदिके संसर्ग द्वारा उसके जीवनके रासायनिक पदार्थोंका निसङ्गठन होकर नाय मण्डलमें लय होना और उनका विकृत पदार्थोंमें रूपान्तर होकर विषेला होना आरम्भ हो जाता है, जिसके कारण वह कुपाच्य और रेचक बन जाता है, सर्वथा बुद्धिपर पानी फेर देना है। इसके अतिरिक्त भारत वर्षमें पहिले पशुओं के बचोंको थन चोंखाकर थनोंसे दूध निकालनेके हेतु वह औरमी अपित्र और दोष युक्त हो जाता है। अपरख प्रायः दूध, दही आदिको मिट्टीके पात्रोमें रक्खनेसे उसके दोषोंमें शृद्धिही होती है । अतः द्वका पीना प्रकृति द्वारा निषेध है । परन्तु क्या किया जाय हमारी . मानव जाति जिसके लगभग सभी धर्म स्वार्थपर निरधारित हैं वैसेही दूध वाले जौवींपरसे अपने अनाधिकारको नहीं हटाना चाहती जैसे प्रभुता दिखलाने ट्राई शासक प्रकृतिकी सृष्टिका दासत्वसे मुक्त होना नहीं चाहते । अतः यथा शक्ति ჯ रहित पद्मओंका धारोष्ण दूध पान करना चाहिये।

इसमें के ई सन्देह नहीं कि धान्योंकी अपेक्षा स्वस्थ गौऊका धारोष्ण दूध मंतृष्यको जीवन दान करनेके निभित्त कहीं अधिक उत्तम है। क्योंकि वह रसों और जीवनसे परिपूर्ण है। परन्तु खेद है कि हमारे मांसाहारी महान्माओं के पशुओं को इस पृथ्वीसे भिटानेको कि बद्ध होनेके कारण दूधके दर्शनमी किंटन प्रतीत होते हैं। इसीसे इमारी आयु दिनो दिन घटती चली जा रही है। क्योंकि हमारे शरीरमें जीवनकी स्थिति रक्खने वाला रक्त केवल रसीले पदार्थों मेही अधिक उत्पन्न होता है न कि सूखी रोटियों से। और रसीले पदार्थों में न फलादि पर्याप्त हैं, न शाकादि मिलते हैं और न दूप्रहीं के दर्शन होते हैं। अतः यदि भारतीय जनताको अपना जीवन रक्खना है तो फल, या शाकादिकी कृषि या दूध पर्याप्त होनेके साधनोंका यथेष्ट प्रयत्स करना चाहिये, अन्यथा भारत भूभिके इन पदार्थों से शून्य होनेपर एक दिन जो पारणाम होगा वह बड़ाही भयद्वार है।

द्धि दूधसेमी कहीं अधिक हानि प्रद है। क्योंकि कृत्रिम साधनों द्वारा बनाये हुए और दांतोंको खहे प्रतीत होने वाले पदार्थ प्रकृतिसेही हमारे सेवनार्थ नैसर्गिक नहीं हैं। इसके अतिरिक्त जामनके विपेले बीज कणोंसे जबतक दूधके जीवनके रासायनिक कणोंका हनः न हो अर्थात् विना उसका प्राकृतिक जीवन नष्ट हुए, उससे दृद्दी नहीं बनता ' अपरख दिधमें दूधकी अपेक्षा जीवन और रसोंके, वायुमण्डलमें लय हो जानेते न्यून रह जानेके निमित्त उसमें चिकने पदार्थोंका परिमाण पहिलेकी अपेक्षा अधिक हो जाता है। अतः आमाशयको उसकी चिकनार्थाके भारीपन और खटाईके तीक्षण गुणोंसे अपने जीवन-कणों द्वारा उसके पाचनार्थ अपने तरल पदार्थोंका खाव करनेका परिभम करनेको बाध्य होना पड़ता है, जिससे हमारी अनेक शित्तयां व्यय होतीं और नाना प्रकारके रोग उत्पन्न होते हैं। अतः दिधका सेवन वर्जित है। परंतु इतना अवस्य है कि शुष्क पदार्थोंकी अपेक्षा दहीमें हमें जीवन प्रदान करनेकी शित्त अधिक है।

छाच ययापि दहोसेही बनी है, तथापि दहीसे सरश अपने पाचनके हेतु आमा-शियक जीवनकोषोंके रसोंका अधिक स्नाव नहीं चाहती। कारण यह कि उसमेंसे यूत निकाल लेनेपर उसकी चिकनायींका भार जाता रहता है और चिकने पदार्थोंकी अनुत्या जलका अंश अधिक रहता है। परन्तु इसपरभी छाच अपने प्राकृतिक असल-मय श्वित और तीक्षण गुणोंसे शून्य न होनेके हेतु आमाशियक जीवनके रासायिनक पदार्थोंका म्यान्तर करती, और हमारी शक्तियां व्यय करनेके निमित्त दहीके सदशही हमारे जीवनक्योंको खुरचकर प्रदाहित करके विषैद्या बनाती है। अतः इसका सेवन यथाशाक्त उचित नहीं।

अनेक चिकित्सकोंका मत हैं—' छाच आमाशयके दूषित विकारोंको, विषैके क्षोबोंका नाश करके, निकालती है। ' परन्तु उन महाशयोंने यह विचारनेका कष्ट क उठाया—जो इतना तीव पदार्थ है, जिससे विषेठ जीव नष्ट हो जाते हैं, क्या आमाश्चिक कोमल जीवन-कोषोंको कुछभी हानि न पहुंचेगों ?' हां इतना अवस्य है— जिनको दृथ, शाक या फल पर्याप्त नहीं है उनके जीवनका सहारा छाच हो सकती है; क्योंकि छाचके रसीला होनेसे शुक्क पदार्थोंकी अपेक्षा रक्त अधिक बनता है।

### घृत, चर्बी, तेल और अण्डे आदि

चत्र, चर्बी, तेल और अण्डे आदिमेंस कोई पदार्थमी हमारी प्रकृतिक च्यानुकुल नहीं। हम कमीभी अण्डों के अतिरिक्त उक्त तीनों पदार्थ रस अर्थात् चैतन्यतास रहित और चिकनायों के कारण भारी (कुपाच्य) होनेसे केवल घत, चर्बी या तैल सेवन करके विना अन्य पोषक पदार्थों के जीवन निर्वाह नहीं कर सकते। अतः उक्त तीनों पदार्थ एक प्रकारके मसालेही हैं। इसीसे इन पदार्थों को भोजनकी सूचीमें रक्खना भूल है। घृत, चर्बी, तैल और अण्डे आदि सभी लगभग ऐसे अप्रिय गन्य वाले होते हैं, कि जवतक इनके सेवन करनेका अभ्यास न किया जाय, या इनमें मसाले तथा अन्नादि सरीखे पदार्थ न मिलाये जायं तो सहा नहीं होते। इसीसे इनकी गन्थके तीक्षण परमाणु इनके रन्धन करते समय हमारे मस्तिष्कको दुःखी और घृणासे उत्तेजित कर हमारी शक्तियां व्यय करते हैं। अपरच इनके चिकने और रसोंसे इस्य होनेके कारण इनके पाचनार्थ अन्नादि सरीखे शुष्क और मांसादि सरीखे गरिष्ठ पदार्थों को अपेक्षाभी आमाशय और अन्नादिसे अधिक परिश्रम लेकर उनके जीवनकी अविधिमें न्यूनता और अनेक व्याधियां उत्तन होती हैं, और जितने चिकनायोंके पदार्थ सेवन किये जाते हैं, उतनाही शरीर अधिक आलस्यपूर्ण और शिथिल होता जाता है। निदान ऐसे पदार्थ कभीभी उपयोगी नहीं हो सकते।

प्रायः विकित्सकोंका मत है— विना घृतादि सेवन किये मस्तिष्कमें गुष्कता जाती है, ' इसीसे वह शिर पीड़ाओं आदिमें चिकने पदार्थों के सेवन या प्रयोगकों अनुमति देसे हैं। परन्तु यह एक मिथ्या धारणा है। क्योंकि शरीरमें गुष्कता होना अप्राकृतिक भीजनों या अन्य साधनों द्वारा उत्पन्न हुए हुए तापसे शरीरके, 'रासाय-निक पदार्थों के जलने या किसी प्रकार व्यय होने अथवा शरीरके पीषणार्थ रसीर पदार्थ न मिलनेसे, रक्त उत्पन्न होनेमें कमी होनेका परिणाम है, 'ज़िश्वप्व घृत, वर्बी तैल सरीखे किसी किकने पदार्थों जिसका पावन सुगम न हो और जिससे ह

रसोंकी मात्रामें नाम मात्रकी बृद्धि होती हो-किस प्रकार हमारी शुष्कताको लाभ पहुंचा सकता है ? हां, इतना अवस्य है कि घृतादिके दुर्तापवाहक गुणसे, जिस प्रकार इस्त तलसे तैल मर्दन करनेपर तीक्षण जिमीकन्द (सोरन) की तीक्षण-ताका ज्ञान नहीं होता. उसी प्रकार घृतके प्रयोगसे कुछ कालतक शरीरमें तीक्षण और विषेत्रे पदार्थों या अजीर्ण द्वारा रसोंको शुष्क करनेवाली दाहके उत्पन्न होनेपर उस ( वृत ) के दुर्तापवाहक गुणसे हमें शुष्कताका ज्ञान कम प्रतीत हो। परन्तु इस प्रकार दोष युक्त दुर्तापवाहक पदार्थों द्वारा शरीरकी शुष्कताके भयसे दाहके दोषोंको रोकने या दमन करनेकी चेष्टा करना और तापके मूल कारणको न खोनाही एक ऐसा हेतु है कि कभी शिरके रोगोंसे पीड़ित रोगी, निरन्तर वृत सेवन और मर्दन करते हुएभी, शब्कताके क्रेशरे गुक्त नहीं होता । प्रत्यत हमारा कहना है कि रसहीन चिकने पदार्थोंके सेयन करनेसे, उनमें दुर्तापवाहक गुण हाते हुएभी, शरीरमें एक विशेष शुक्ता आजाती है। कारण यह कि चिकने और रसहीन पदार्थोंके पाचनार्थ और उनको अपने समान रसीला करनेके लिए आमाशय और अन्त्रादिको अपने तरल पदार्थोंका इतना व्यय और परिश्रम करना पडता है. कि हमारे आमा-शय और अन्त्रादि अति राष्क्र होजाते हैं। इसीसे अन्नादि राष्क्र पदार्थीकी अपेक्षा चिकने पदार्थ स्वन करनेसे अन्त्रादिके शुष्क हो जानेपर गुदा द्वारा विष्टेका त्यागन बड़ी कठिनतासे होता है: और सदा घृत और चर्बी आदि सेवन करने वाले कोष्ट-ब-द्धसे पीडित रहते हैं। अपरश्च ऐसे गांरष्ठ पदार्थ सेवन करनेवालेंकी त्वचा रसोंका व्यय हो जानसे मोटी और कठोर हो जाती है, और स्थान, स्थानके जीवन-क्योंका इनन हो जानेसे, उसमें नारंगीके छिलकेके सदश छोटे, छोटे गढे हो जाते हैं।

उन् शुक्षता केवल उन्हों रसीले फलोंसे जा सकती है, जिनका रस शरीरके शुक्र हो ज्ञानेवाले रसीकी पूर्ति कर सकता है, न कि धतादि सरीखे चिकने पदार्थोंसे तु जो संर्थया रससे शस्य हैं।

हुम. हमार चिकित्सकोंकी एक और मिथ्या धारणा यह है—'घृत विष-नाशक यथा ।' इसीते वह धत्रेर सरीख विष सेवन करनेके उपरान्त रोगीको घृतही घृत अन कराते हैं। प्रनुः वास्तवमें घृत विष-नाशक नहीं है। प्रस्तुत उसकी अधिक श्रीबॉका पान करानेसे पाचनमें न आनेके कारण वमन, विरेचन आरम्भ हो जाते हैं, जिससे धत्रेके विषका जो अंश आमाशय और अन्त्रादिमें होता है निकल जाता है, और जो अन्य शरीरमें पहुंच जाता है पृतके दुर्तापवाहक गुणोंसे शरीरपर प्रभाव डालनेको समर्थ नहीं होता (इसीसे जि़मीकृन्दकी तीक्षणतासे हाथोंके प्रभावित न होनेके अर्थसे उसके छीलते समय पृत मर्दन करते हैं)। तद्रउपरान्त धीरे, धीरे उसके (धत्रे ) परमाणु अन्य मादक पदार्थोंके सहश स्वतःही उड़ जाते हैं। परन्तु चिकने पदार्थोंके प्रशास हमारे जीवन-कोषोंके पोषणार्थ उनतक रासाय-निक पदार्थोंके पृहंचनेमें वैसेही कठिनता होती हैं जैसे तेल लगे हुए बल्ल द्वारा जल गुगमता पूर्वक नहीं छाना जा सकता।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि छत और चर्बीमें पोषक पदार्थ अधिक हैं । इसीसे धान्यकी अपेक्षा यदि वह पाचनमें आजावें तो, उनसे विष्टेका मात्रा लगभग ग्रन्थके बनती है। परन्तु उनके पचानेमेंही सारी शक्तियां व्यय हो जाती हैं। अत: ऐसे पदार्थोंका सेवन बुद्धिमत्ता नहीं।

अण्डा यद्यपि हमारा प्राकृतिक आहार नहीं । क्योंकि उसकी गन्य और चिपकक्की से हमको चृणा प्रतीत होती है, और चिकनेपनसे दूधकी अपेक्षा कहीं अधिक कृपाच्य है । परन्तु उसमें पोषक पदार्थ लगभग दूधके समानहीं हैं । किन्तु उसकी विज्ञातीयताके कारण प्रतिकृत प्रकृति और तीक्षणताके दोषमी दूधसे कहीं अधिक हैं । इसके अतिरिक्त उसका भक्षण करना पशुओंसे दूध छीन लेनसेभी अधिक पाप कर्म है ।

#### मांस

मांसका सेवन प्रथम तो हमारे दन्त और नखही नहीं वताते। क्योंकि हम किसी कुत्ते, विद्धा या सिंहादिके सदश अन्य जीवोंको अपने दन्त और नखोंसे चरि-फाड़कर मांस प्राप्त नहीं कर सकते, द्वितीय मांसाहारी जीवोंकी नाई, किसी जीवको देखकर हमारी ठाठसा उसको खानेकी नहीं होता। इसीसे। एक वकरीका वचा और एक फठ मनुष्यके तीन वर्षके वाठकके सन्मुख और इसी। कार एक वकरीका मेमना और एक फठ सिंहके शिशुके सामने तो हमारा वाठक तो वकरीके मेमनेके साथ कीड़ा करने टगेगा और अर्थसे उटालेगा। परन्तु इसके विपरीत सिंहका बचा फठकी ओर और सीधा वकरीके वचेपर चोट करेगा। कारण यह कि हम

दीन जींबोंके साथ करूणामय प्रकृति रक्खते हैं, और इसीका नाम मनुष्यत्व है । परन्तु सिंह मांसाहारी प्रकृति रक्खता है । अपरख यदि हम अपनी बुद्धिके विकाससे प्रेम और दयाका हनन करके तुरे स्वभावोंके कारण स्वार्थवदा इन सब बातोंकीभी विन्ता न करें तो मांसमें ऐसी अप्रिय गन्ध होती है, जो तीक्षणसे तीक्षण मसाठों द्वाराभी दमन नहीं की जा सकती; और जिससे उत्तेजित होकर तन्तुओंकी सहायतासे हमारी शक्तियां समयसे पूर्व व्यय होती हैं । इसके अतिरिक्त वह इतना कुपाच्य, गरिष्ठ, रस और जीवन हीन तथा वायुके संसर्गसे विषैठा होता है, कि उसके भार तथा रसोंकी कमीको पुरा करनेके अर्थसे हमारे आमाशियक जीवनकोषोंके रसोंका बहुतायतसे साव होनेपरभी भले प्रकार पाचनमें नहीं आता, और अनेक रोगोंका कारण होता है। इसके उपरान्त हमको यह झान होनाभी बहुत किठन हैं कि जिन जींबोंका मांस हम भक्षण करते हैं—वह किसी रोगसे तो पीड़ित नहीं हैं कि जिन जींबोंका मांस हम भक्षण करते हैं—वह किसी रोगसे तो पीड़ित नहीं हैं, जिससे उनके रोगोंकी हमारे शरीरमें आनेकी सम्भावना हो । अतः मांस किसी प्रकारभी हमारा आहार नहीं।

निस्सन्देह यदि मांस रसीला, युपाच्य, जीवनयुक्त और थिषहीन एवं प्रिय गन्ध वाला होता तो कुक धान्योंकी अपेक्षा कहीं उत्तम होता । क्योंकि मांस का कुक धान्योंकी अपेक्षा विष्ठा कम उत्पन्न होनेसे उत्तमें पोषक रासायनिक पदार्थोंका अधिक होना सिद्ध होता है ।

#### मादक पदार्थ

मादक पदार्थ तो केवल शोक निवारणार्थहा मनुष्यने अपनी गर्वमय शुद्धके प्रभावसे अपने सेवनार्थ चुनिलये हैं: अन्यथा इसके अतिरिक्त कि उनकी उत्तेजना द्वारा हमारे ज्ञान तन्तुओं तथा स्नायु और रक्तवाहिनी आदि नाड़ियों से उनकी शक्तिसे अधिक काम लिया जानेपर, शरीरकी शक्तियों और जीवनका अन्त करनेके साधन किये जायं, अन्य कुछभी लाभ नहीं है। कारण यह, न उनमें प्रिय गन्धही है, न स्वादही है, और न उनसे उदर पूर्ति होकर शरीरका पोषणही होता है। यदापि मादक पदार्थोंको छित्रम उत्तेजनासे, जवतक उनका विषैला प्रभाव प्रत्यक्ष रहता है, शरीरमें पहिलेकी अपेक्षा अधिक चैतन्यता प्रतीत होता है; तथापि उनका प्रभाव जानेके उपरान्त, उनकी उत्तेजनाओं द्वारा शक्तियां अपय होजानेसे, शरीर सर्वेषा अचैतन्य और शिषिल प्रतीत होता है; और दिनो

ंदिन शिथिलता और उनके विपेंकि विकारों द्वारा हमारी मृत्युका समय निकट आता रहता है।

इस स्थानपर मनुष्यकी बुद्धिको धिकार देते हुए लिखना पड़ता है कि मनुष्य मादक पदार्थों द्वारा अपनेही शरीरपर अपकार नहीं करता, वरन् प्रायः बन्दरों और घोड़ों आदिकोभी मादक पदार्थोंका अभ्यस्त करानेकी चेष्टा करता है । इसके अतिरिक्त हमारी ब्रियां अपने फूल सरीखे बालकोंका हदन दमन करनेके हेतु उनको अभ्यून सरीखे मादक पदार्थोंपर डाल देती हैं, जिसका परिणाम यह होता है कि किसी न किसी समय वह अर्थ ( बवासीर ), कोष्ट-बद्ध या अन्य अनेक रोगोंसे पीड़ित और निर्वल हो जाते हैं।

#### खनिज पदार्थ

चित्र पदार्थों के सेवन करनेकी प्रथा डालकरभी मनुष्यने अपने शरीरका अपने अपकारही किया है। उनके भारी और कटोरपनसे जो कुछ हमारे जीवन-कार्योपर बीतती है उसका वही ज्ञान करसकते हैं। इसपरभी आनन्द यह है कि वनस्पित या जन्तु वर्गसे, जो भलेही अति ताक्षण होनेसे विषेठे या मादक पदार्थ हैं, इमारा शरीर कुछ न कुछ, चाहे विवैतेही हों, अपने पोषणार्थ उनके रसोंको लेही लेता है। परन्तु इनसे वहभी नहीं। क्योंकि जीवन केवल उन्हीं जीवनके रासायनिक पदार्थोंसे प्राप्त हो सकता है जो शरीरमें लय होसकते हैं, और यह जीवनसे सर्वथा विदात हैं। किन्तु यदि वेज्ञानिकोंका, मानव जातिका, नाश करने वाली बुद्धि रसायन विद्याके अनुन्वित उपयोगसे इनको हमारे शरीरमें लय करनेका प्रयत्नमी करे तो इनके भारीपनसे हमारे शरीरका उनी प्रकार नाश होता है जैसे लोहेका पिद्या काष्ठके धुरेमें लगानेसे। क्योंकि कोई रसायन शास्त्रका पण्डित इनके प्राकृतिक बोहाके परिमाणको हलका नहीं कर सकता।

खनिज पदार्थोंका हमारे कोमल शरीरपर यही प्रभाव होता है कि इनके भारी-पनकी उत्तेजनासे उसमें कृत्रिम बैतन्यता तथा प्रतिकिया प्रतीत होती है। परन्तु इस प्रकार शरीरकी शक्तियां और रसोंके व्यय होनेसे शरीरकी इन्द्रियोंको समयसे पूर्व शिथिल कर बैठना मतिमान मनुष्योंका काम नहीं। अतः खनिज पदार्थोंमेंसे कोईभी सेवनार्थ नहीं।

#### रन्धन

र्नन्यन कियाका आविष्कार करनेकी मनुष्यको तभीसे आवश्यकता हुई जबसे उसने अप्राकृतिक अर्थात् मानवीय प्रकृतिके विपरीत पदार्थोको सेवन करना आरम्भ किया और उसकी बुद्धिके प्रभावने सभ्यताकी ओर प्रवाह किया। कारण यह कि रन्धनसे प्रत्येक वनस्पति या जन्तु वर्गके पदार्थोंके जीवनके रासाय-निक परमाणुओंकी, त्वचा फट जाने और उनके जीवनके रासायनिक पदार्थों तथा तत्वोंका विसङ्गठन होनेपर अनेक अंश वायु मण्डलमें लय है। जानेसे उन ( जीवनके रासायनिक पदार्थ ओर तत्व ) की मात्रामें अन्तर आजानेसे उन ( रासायनिक परपाणु ) की जीवन शक्तिशंभों न्यूनता हो जाती है. जिससं उनकी अप्रिय और तीक्षण गन्ध एवं स्टार न्यून या प्रायः छप्त हो जाता है; किन्तु इस प्रकार रन्धन द्वारा उनके अनेक सक्षा अंश वाय मण्डलमें लय हो जानेसे काप्रवत तन्तओं तथा खानिज पदार्थोंकी मात्राका परिमाण अधिक हो जाता है। अतएव रिधत पदार्थ रस, स्वाद एवं गन्ध आदिके परमाणुओंकी क्षतिसे पहिलेकी अपेक्षा बोझमें हलके प्रतीत होते हैं. परन्त खनिज पदार्थोंकी मात्राका परिमाण अधिक हो जानेसे गरिष्ठ हो जाते हैं। इसीसे उर्द, मुंग आदिकी हीकमय गन्धमें न्यूनता और जिमीकन्द ( सोरन ), अर्बी ( घुईया ) की तीक्षणतामें ऐसी कमी हो जाती है कि उसका ज्ञान करना बहुधा दुर्लम हो जाता है; परन्तु इसपरभी वह दूषित पदार्थ अपने दोषोंसे सर्वथा विद्यात न होनेके कारण विना अपकार किये नहीं रह सकते । वयोंकि यदि रन्धन द्वारा पदार्थों के दोष निर्वार्य हो जाया करते तो रेचक पदार्थों को भूनने या उबालनेसे उनमें कुछभी तीक्षणताका प्रभाव न रहता; इसके अतिरिक्त यदि रन्धन किया द्वारा पदार्थोंकी वास्तविक प्रकृतिमें परिवर्तन हो जानेसे उनके गुण लुप्त हो जाया करते तो प्रत्येक पदार्थ रन्धनके उपरान्त समान गुणका हो जाया करता। परन्तु ऐसा नहीं है. वरन प्रत्येक पदार्थ ( औषधि ) का काढा और फोक रन्धनसे पीछेभी अपना गण भिन्नहीं रक्खता है। अतः सिद्ध होता है कि रन्धन कियाको काममें लानेपर भी पदार्थों के प्राकृतिक दोष कुछ न्यन होनेके अतिरिक्त सर्वथा नहीं मिट सकते: प्रत्यत रन्धन द्वारा वह जीवन हीन और गरिष्ठ हो जाते हैं । इसीसे विष्ठा अप्रि द्वारा रम्धन करनेसे पवित्र नहीं हो सकता: वरन औरभी दृषित हो जाता है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि रन्धन द्वारा प्रतेषक पदार्थकी प्राकृतिक गन्ध एवं स्वाद आदि कुछ न कुछ कम हो जाते हैं । परन्तु इसपरमी हम यह कहनेको प्रस्तुत हैं, कि रन्धनसे कमी, कभी उसका स्वाद और गन्ध पहिलेकों अपेक्षा अधिक दोषयुक्त हो जाता है । कारण यह कि प्रत्येक पदार्थका जितना अप्रिसे संसर्ग कराया जाता है, उतनाही अप्रि द्वारा उत्पादित कार्बन (विषेळा गैस) का मिश्रण होकर उसके कड़ स्वादसे पदार्थों के स्वादमें एक विचित्र अन्तर होने के कारण, उसकी कड़ता उनके वास्तिवक स्थादका अनुभव करने में हमारी क्वानिन्द्रयों को उसी प्रकार खेखा देती है, जिस प्रकार कड़वे, मीटे, वर्षरे और नमकीन मसाले दूसरे दृषित पदार्थों के दोषों का दमन करके हमको उसका क्वान करने असमर्थ कर देते हैं । परन्तु यह घोखाभी उसीकी क्वानिन्द्रयों को होता है, जिसने उन्हें बळात रन्धित प्रकार उनकी भक देनेवाली गन्धसे अप्रियता प्रतीत नहीं होती, जिस प्रकार सिप्रेट पीनेवालेको उसके विषेठे धुएंकी कड़तासे एणा नहीं होती।

अपरख संसारमें यहमी मिथ्या धारणाही है—रिध्य किये हुए पदार्थों का सुपाच्य कहा जाता है। रन्धन द्वारा प्रत्येक पदार्थ अप्रिकं झुल्सानेवाले प्रभावसे रसों और अनेक पदार्थों के जल्नेपर उनका वायुमण्डलमें लय हो जानेके लिए स्पान्तर हो जानेके कारण उनसे रसों के च्युत होने और खनिज पदार्थों के परिमाणकी मात्रामें पहिलेकी अपेक्षा बृद्धि हो जानेपर उनके (रिध्यत पदार्थ) स्थूल हो जानेसे पहिलेकी अपेक्षा बृद्धि हो जानेपर उनके (रिध्यत पदार्थ) स्थूल हो जानेसे पहिलेकी अपेक्षा बृद्धि हो जानेपर उनके (रिध्यत पदार्थ) स्थूल हो जानेसे पहिलेकी अपेक्षा करते हैं जिनका आमाश्रय द्वारा करते । पाचनमें केवल वही पदार्थ आया करते हैं जिनका आमाश्रय द्वारा रक्तमें रूपान्तर हो सकता है। परन्तु वह पदार्थ जिनका हमारे रसोंमें परिवर्तन नहीं हो सकता कदापि पाचन योग्य नहीं हैं । इसीसे अप्रिकं संसर्ग द्वारा प्रत्येक पदार्थ जितना जलकर सस्म रूप हो जाता है उतनी है उससे परिवर्तन शक्ति विदा हो लेती है, और उस मस्मको सेवन करके हम उसी प्रकार उसको पाचनमें लाकर उससे रक्त या जीवनके रासायनिक पदार्थ प्राप्त नहीं कर सकते जिस प्रकार पत्थर आसे हमारे शरीरको कुळ लब्ध नहीं होता। अतः अप्रिद्धार रन्धन करनेसे जिस पदार्थमें उसके रूपान्तर होनेकी शक्ति जिस परिमाणसे न्यून हो जाय उतनाही उसे पदार्थमें उसके रूपान हमें की स्वानेसे उसके रूपार होनेकी शक्ति जिस परिमाणसे न्यून हो जाय उतनाही उसे

गरिष्ट समझना चाहिये । इसके अतिरिक्त रन्धनसे प्रत्येक पदार्थ यदि कार्बनका भिश्रण हो जाय तो विषैला हो जाता है; और रसोंके शुष्क होनेपर उसके स्थल होनेसे भारी तथा काष्ट्रवत कठोर हो जानेके कारण उसके घर्षण द्वारा खर्चे जाने और उसके शुष्क हुए, हुए रसोंकी पूर्ति करनेके निमित्त हमारे जीवन-कणोंके रसोंका अत्यधिक स्नाव और उनके जीवनका नाश होकर विकृत जीवोंमें रूपान्तर होनेपर व्याधियोंकी उत्पत्तिका हेतु होता है। इसीसे भूने हुए पदार्थी द्वारा, उन मनुष्योंके भी, जो उनके अभ्यस्त हो चुके हैं, और जिनके आमाशय एवं अन्त्रादि जीवन-कोषोंकी निर्जीवितासे कटोर हो गयी हैं, ( आमाशय और अन्त्रादि में ) घाव हो जाते हैं । इसके उपरान्त, जो पदार्थ जितने कम सुपाच्य और जितने अधिक कठार हो जाते हैं उनसे शरीरका उतनाही कम पोषण होता है। कारण यह कि सुपाच्य पदार्थ जितने शीघ्र पाचनमं आते हैं उनका उतनेही अल्प समयमें रक्तमें रूपान्तर होकर शरीरके पोपणार्थ उसी प्रकार बीत रसोंकी पूर्ति होती रहती है जिस प्रकार जितनी अधिक रसवाली ईख होती है उसको पेलनेसे उतनेही शीघ रसका पात्र भर जाता है: और जैसे उस भरे हए पात्रके स्थानमें तुरन्तही अन्य पात्र रक्ख देते हैं. वैसेही त्तक्षण भुखका ज्ञान होने लगता है: और फिर वही कम निरन्तर रहता है। किन्तु जितने अधिक कुपाच्य पदार्थ होते हैं, उनसे उतनेही अधिक समयमें रक्त बननेके कारण हमारे शरीरके रसोंकी पूर्ति उसी प्रकार विलम्बसे होती है जिस प्रकार जितनी रस हीन ईख होती है उसको पेलनेसे उतनेही अधिक कालमें रसक। पात्र भरता है; और बैसे उसके स्थानमें दूसरा पात्र रक्खनेके निमित्त अधिक रस-वाली ईखकी अंग्रेक्षा विलम्ब होता है, वैसेही गरिष्ट पदार्थों के सेवनसे सुपाच्य पदार्थोंकी अपेक्षा अधिक समयमें भूखका ज्ञान होता है। अतः गरिष्ठ पदार्थोंके सेवनसे हमारे शरीरके पोषणको बड़ी क्षति पहुंचती है। निदान जिस रन्धन किया द्वारा इमारे भोज्य पदार्थ जीवनसे च्युत और गरिष्ट हो जाते हैं काममें लाना भूल है।

रन्धन द्वारा केवल उन्हीं पदार्थों भें शीघ्र परिवर्त्तन हो सकते हैं, जो या तो स्वयं रसीले हैं, या जिनका रन्धन जलकी सहायतासे किया गया है। कारण यह कि रन्धनके उपरान्त अप्तिके तीक्षण प्रभावसे पदार्थों के परमाणुओंकी स्वया फटनेपर उनमें जलकी उपस्थिति और वायुके संसर्ग द्वारा उनका रूपान्तर होकर सड़ना और वायु मण्डलमें लय होना आरम्भ हो जाता है। इसीसे रन्धित पदार्थ यदि उनमें अधिक रस हो तो शींघ्र सड़ते हैं। किन्तु यदि रन्धित और विना रन्धन किये हुए पदार्थोंको इस प्रकार शुष्क कर लिया जाय कि वह सड़ने न पायं, तो उनमेंसे रन्धित पदार्थ स्थूल हो जानेके कारण जीवन-शक्तिको न्यूनतासे विना रन्धन किये हुए पदार्थोंकी अपेक्षा अधिक स्थायी होते हैं, और उनमें घुन या गिंडार आदि केटिमी बहुत किटनता और विलम्बसे जन्म लेते हैं; जिसका एक मात्र कारण जीवनका कम हो जाना है। इसके अतिरिक्त धान्यादिके रन्धित वीर्थसे, जीवनके रासायनिक पदार्थोंका हनन होकर रूपान्तर होनेके कारण, कमीभी अङ्कर नहीं फूटते।

जो कम रस वाले आलू या शकर-कृन्दके सदश पदार्थ विना जलकी सहायताके भूने जाते हैं वह तोरी या कदू. (चिया) सरीखे उन रसयुक्त पदार्थोंकी अपेक्षा, जो विना जलके उन्हींके अनुसारे भूने गये हों, रसोंकी न्यूनताके कारण, अधिक स्थायी होते हैं।इसीसे भुने चने, या घृत द्वारा रन्थित पकवान महीनोंतक घुनना और सइना नहीं जानते। िकन्तु आलू सरीखे पदार्थ रसोंकी न्यूनता होनेपरभी जलसे रिहेत ग्रुष्क चनोंकी अपेक्षा विना जलकी सहायताके भूननेपरभी शीध सड़ जाते हैं। निदान ग्रुष्क या कम रस वाले पदार्थ विना जल द्वारा रन्थित, जल द्वारा रन्थित पदार्थोंकी अपेक्षा कहीं अधिक गरिष्ठ होते हैं। अतएव उनका सेवन करना सर्वया वर्जित है।

हमारे रसायन शास्त्रके पण्डितोंकाभी कथन है-पदार्थोंको अधिक अप्ति द्वारा ताप पहुंचनेसे उनसे साल्युविल नम्बर वी० निकल जाता है, जिससे शरीरके पोषण करनेवाले पदार्थोंकी क्षति हो जाती है। इसीसे डिब्बोंमें आये हुए विदेशी दूध (Condensed milk) सेवन करनेसे वालकोंकी अस्थियां निर्वलताके कारण टेड्डा हो जाती हैं; क्योंकि उस दूधको बनानेमें अप्रिका बहुत प्रभाव पड़नसे उसके जीवनके रासायनिक पदार्थोंका रूपान्तर होनेपर, वह वायु मण्डलमें लय हो जाते हैं।

सारांश यह है—भोज्य पदार्थोंपर जितना अप्तिका प्रभाव पड़ता है, उतनेही वह जीवन-शक्तियोंसे रहित, स्थायी और गरिष्ट हो जाते हैं; और कार्वन मिश्रण होनेपर विषेठ और कट्ठ हो जाते हैं। इसीसे वाष्प (भापका चूल्हा अर्थात कुकर) द्वारा रिश्वत पदार्थ अप्रिसे उबले या सिके और मुने हुए पदार्थोंकी अपेक्षा सुपाच्य होते हैं। परन्तु इसपरभी वह विना रिश्वत पदार्थोंकी अपेक्षा जीवन हीन होते हैं।

## आमाशय किन पदाथासे शीघ्र एवं अधिक पोषण करता है ?

<del>---</del>-

पदार्थ हम सेवन करते हैं, उनका रसोमें परिवर्तनकर यक्टत आदिकी सहायतासे रक्त तथा आवस्थक पदार्थोमें रूपान्तर करके शरीरमें रूप करनेपर वीत शक्तियोंको पूरा करनाही आमाशय और अन्त्रादिका धर्म है। अर्थात आमाशय और अन्त्रादिका कर्त्तेच्य हमारे प्रत्येक मांज्य पदार्थको रसरूप करके शरीरमें मेजनेका है। क्योंकि जबतक किसी पदार्थका रसोमें परिवर्त्तन न हो और वह रस आमाशय और अन्त्रादिकी भाँतोंके अदस्य छिद्रों द्वारा रिसकर ( छनकर ) यक्टत और कांज्यों से चूंसा जाकर रक्तादिके रूपमें शरीरमें न रूप हो तब तक हमारा पोण्ण नहीं कर सकता। इसीस वह पदार्थ जिनका आमाशय और अन्त्रादि रस्तेम परिवर्त्तन न कर सकें तो, शरीरमें उसके पोषणार्थ रूप नहीं होते। जैसे—विना क्षार, अमरू ( तेजाव ) या तीक्षण पदार्थों द्वारा दब रूपमें परिवर्त्तन न कर सकें तो, शरीरमें उसके पोषणार्थ रूप नहीं होते। जैसे—विना क्षार, अमरू ( तेजाव ) या तीक्षण पदार्थों द्वारा दब रूपमें परिवर्त्तन कार, अमरू ( तेजाव ) या तीक्षण पदार्थों द्वारा दब रूपमें परिवर्त्ति किये हुए यदि हम एक चांदीका दुकड़ा निगल्लें, तो उसमें जावनके रासायिनिक पदार्थों की शून्यतासे जावनके रासायिनिक पदार्थों की सून्यतासे जावनके रासायिनिक पदार्थों की शून्यतासे जावनके रासायिनिक पदार्थों हा शूल ने होनेके कारण वह शकर या गेंहूं आटेके समान, जो कि सर्वथा या अंशतः पुलनेवाले पदार्थे हैं, हमारे आमाशयके पाचन-रसोको सोककर उन्हें खाँचने और अपनेमें सम्मालित करनेकी प्रकृति न होनेके हेतु, पाचनमें नहीं आता।

पाचनमें केवल वही पदार्थ आ सकते हैं जो शकरके सहश हमारे रसोंमें घुलकर दव रूप हो उन्होंके समान हो जाते हैं, और जो आमाशयमें घुल नहीं सकते या मिर्टाक्षी नाई घुलना जानते हैं (अर्थात जो जल्में डालनेसे हिलानेपर घुल जाते हैं और रक्ख देनेपर फिर नीचे बैठकर प्रथक हो जाते हैं), पाचनमें नहीं आसकते । फलतः जितने अधिक घुलनेबाले पदार्थ होंगे उनके पाचनमें आनेसे उतनाही अधिक रक्त और रस बनेगा और उसी परिमाणसे उतनाही कम विष्टा उत्पन्न होगा; जबिक जितने कम घुलनेबाले पदार्थ होंगे उनसे उतनीही कम रक्त और रसोंकी उत्पत्ति होगी, और उसी परिमाणसे उतनाही कम रक्त और रसोंकी उत्पत्ति होगी, और उसी परिमाणसे उतनाही अधिक विष्टा बनेगा । इसीसे मिट्टी या पत्थर आदि सेवन करनेसे रसों या रक्तके बनेनेकी अपेक्षा सब मिट्टी या पत्थर शरीरसे प्राय ज्योंके त्यों निकल जाते हैं; क्योंकि उक्त पदार्थ जीवनके रासायनिक पदार्थों

और घुलनवाले गुणोंसे अधिकांश श्रून्य हैं; और अनार खानेसे रक्त और रसोंके उत्पन्न होनेकी मात्राका परिमाण विष्टेकी अपेक्षा अधिक होता है। निदान आमा-शयका आहार केवल उन्हीं जीवनमय रासायनिक पदार्थोंका होना चाहिये जिनका हमारे रसोंके साथ घलकर सगमतासे हमारे रसोंमें परिवर्तन हो सकता है। प्रत्युत अच्छा तो यह है कि उसको रसीले पदार्थोंका आहारही देना चाहिये। क्योंकि जितने रसीले पदार्थ होते हैं, उनके पाचनार्थ आमाशयको उतनाही कम परिश्रम करना पड़ता है, और जितने शुष्क तथा रसहीन एवं काष्ट्रवत् तन्तुओंसं सङ्गठित पदार्थ होते हैं. उनके पाचनार्थ, उनका तरल रूप देनेके लिए, आमाशयादिको अपने जीवन-कोषोंसे उतनाही रसोंका स्नाव करनेका कष्ट भोगनेको बाध्य होना पड़ता है; और इसपरभी उनके स्थूल ( खनिज पदार्थ ) तथा तन्तओं ( रेशों ) दारा सङ्घित पदार्थोंके कारण रसोंकी अपेक्षा विष्टेकी अधिक उत्पत्ति होती है। कारण यह कि रसहीन पदार्थोंको घोलकर रसयक्त अर्थात द्वरूप देनेके निमित्त. जैसे शकरको रसीला करनेके लिए जल मिश्रणकी आवश्यकता होती है, वैसंही आमाश्य और मुखको उसी समयसे, जब कि हम शुष्क पदार्थोंका ब्रास मुंहमें देते हैं. अपने जीवन-कर्णोंसे रसोंका स्नाव इस लिए करना पड़ता है, कि आमाशयमें शुष्क पदार्थ पहुंचकर अपनेको रसीला करनेके हेतु, वलात् इस प्रकार उसके तरल जीवन-कोषोंकी लार द्वारा उससे रसोंको छीन कर अपनेमें सम्मिलित कर लेते हैं, जिस प्रकार जलके भरे हए पात्रमें शकरको डली डालनेसे वह जलको सोककर अप-नेमें मिला लेती है। फलतः जितने अधिक रसहीन पदार्थ होते हैं वह घुलकर रसोंमें परिवर्तित किये जानेके लिए उतनाही अधिक आमाशय एवं मुखादिके कोमल तरल जीवन-कांघों द्वारा स्नावित इव पदार्थोंको सोकनेकी चेष्टा करते हैं. अर्थात स्नाव किये हए तरल पदार्थ जो आमाशयकी शक्तियां हैं उनकी व्यय करते और आमाशयके द:ख और प्रस्थिमका कारण होते हैं: और जितने रसीले एवं स्थलता और तन्तओंसे हीन पदार्थ होते हैं. स्वतः ही रसयक्त होनेसे. उनका शारीरिक रसोंसे रूपान्तर करनेके निमित्त, उतनेही परिमाणसे कम कष्ट होनेके कारण, उतनाही कम आमाशयसे उसके तरल, पदार्थोंका स्नाव होता है, अर्थात् उन (रसीले पदार्थ) को आमाशयसे केवल उतनीही मात्रामें आवश्यक पाचन द्रव पदार्थों की आवश्यकता होती है, जितनी उनके पाचनार्थ आवस्यक है: और उनके लिए उन अनावस्थक तरस

पदार्थोंके सावकी आवस्यकता नहीं होती, जितनी शुष्क पदार्थोंको जलकी हीनताके कारण जो अपने द्रवोंकी कमीको तरल और कोमल जीवन-कणोंके रसों द्वार पूरा करनेके हेत आमाशयकी शक्तियोंका व्यय करके होती है। निदान रसीले पदार्थोंके संवनसे शुष्क पदार्थोंकी अपेक्षा आमाशयकी शक्तियोंका बहतही कम व्यय होता है: और इसीसे उन ( रसीले पदार्थ ) के पाचनार्थ उसे परिश्रमभी बहुतही कम करना पड़ता है। इसके अतिरिक्त रसीले पदार्थ इस लिए शीघ्र पाचनमें आते हैं कि वह आमाशयमें प्रवेश किये जानेसे पूर्वही रसरूप होते हैं; और शुष्क पदार्थीका आमाशयके भीतर पहुंचकर आमाशयिक और मोखिक रहोंकी सहायतासे रहोंमें रूपान्तर होना आरम्भ होता है, जिसके लिए रसीले पदार्थोंकी अपेक्षा अवस्य कुछ न कुछ अधिक समय लगता है। अताएव रसयुक्त पदार्थोंकी अपेक्षा रसहीन पदार्थोंसे रक्तादि वननेमें विलम्ब होता है और मुखमा बहुत विलम्बस प्रतीत होती है। निदान शष्क या रस हीन पदार्थीकी अंक्षा रसीले पदार्थ शीघ्र पाचनमें आजानसे शीघ्र रक्त बननेके कारण, उसी प्रकार जैसं आधिक रसीली ईखसे कम रसवाली ईखकी अपेक्षा एक दिनमें वहत रस निकलता. अधिक रक्तकी उत्पत्ति और हमारा पोषण होता है। अपरच जितने रसीले पदार्थ (अंगुर, अनार आदि ) होते हैं उनमें स्थूल पदार्थों और तन्तुओं ( रेशों ) का अंश उसी परिमाणसे कम होता है और जितने रस हीन या शुष्क पदार्थ ( केला, अमरूद या शुष्क गेंहू, चना, मक्का, आदि ) होते हैं उनमें स्थल पदार्थी और तन्तुओंका मात्राका परिमाण उतनाही अधिक होता है। इसीसे रसीले पदार्थोंका रक्त अधिक बनता है और रस हीन पदार्थोंसे विष्टेकी अधिक उत्पत्ति होती है: क्योंकि रसों द्वारा उनका हमारे रसोंमें रूपान्तर होनेपर रक्तादि बनते हैं, और स्थुल पदार्थों तथा तन्तुओंका हमारे आमाशय द्वारा हमारे रसोंमें रूपान्तर न होनेसे केवल विष्टाही उत्पन्न होता है। अतः हमारे शरीरका रसों द्वारा अधिक पोषण करनेवाले केवल जीवनके रासायनिक पदार्थींसे सङ्गठित रसीले फलही हैं: और विष्टेकी अधिक मात्रा उत्पन्न करनेवाले स्थल एवं तन्तुमय पदार्थही हैं।

हमोर रसायन शास्त्रकारोंने अपनी अळौकिक बुद्धि और निरन्तर परिश्रमसे यद्यपि उन पदार्थोंकोभी रस रूप देनेके निमित्त तीक्षण पदार्थोंका ज्ञान प्राप्त कर लिया है, जो साधारण जल या हमारी आमाशयिक रासायनिक क्रियाओं द्वारा हमारे रसोंके साथ घुळने वाळे नहीं हैं, तथापि ऐसे न घुळने वाळे पदार्थोंसे तीक्षण

रासायानिक कियाओं द्वारा द्रव रूप दिये जानेपरभी उनके स्थल और अप्राकृतिक होनेसे. हितकी आशा करना अद्योपान्त मूर्खता है। क्योंकि जिन तीक्षण रासा-यनिक पदार्थोंसे चांदी, सोना या एत्थर आदि द्रवरूप बनाये जा सकते हैं, उनसे हमारे फल सरीखे आमाशय और शरीरपर जो अपकार हो सकता है, उसको मतिमान स्वयं विचार सकते हैं । इसके अतिरिक्त द्रव रूप देनेपरभी चांदी, सोने आदिका भारीपन कम नहीं होता: जिससे अपने असहा भारी बोझके कारण हमारे ज्ञान तन्तुओं और नाडियोंके बलात् उत्तेजित होनेपर अनावस्थक प्रतिक्रियाके हेतु, वह हमारी शक्तियां व्यय करके समयसे पर्व हमको शिथिल और हमारे जीवन-भण्डारका अन्त करना चाहते हैं । इसीसे उनके सेवन करनेका परिणाम ठीक वैसाही है. जैसे मदिरा पान करनेसे उसके मदमें आवश्यकतासे अधिक उत्तेजना प्रतीत होती है, परन्त मदका प्रभाव जानेके उपरान्त शरीर सर्वथा शिथिल प्रतीत होता है । इससे आगे उक्त पदार्थीको चाहे कितनाही सक्ष्म द्रवरूप दे दिया जाय परन्त हमारे जीवन-कणोंको विना दुःख दिये नहीं रहते: और वैसेही हमारे शरीरको हानि पहुंचाते हैं जैसे काष्ट्रके धरेको लोहेका पहिया शीघ्र अपने बोझसे काट देता है । इसीसे धातुओकी अधिक मात्रा सेवन कर जानेपर वह भयद्वर रूपसे शरीरमें फुट निकलती हैं। ानदीन जहां हम इन रसायन शास्त्र वेताओं के अद्भुत उद्योग और माथा पचीकी प्रशन्सा करते हैं--अप्राकृतिक पदार्थोंको धींगा-धींगी वृथा प्राकृतिक बनानेकी चेष्टाकरके---मनुष्यके शरीपर अपकार करनेका कलक्क्सी इन्हींके माथे लगाना पडता है ।

हमको, यदि कुछभी बुद्धि है, यद्यपि पशु बुद्धिसेभी गर्या बांती है, तो, प्रक्वाति मातासे पाठ लेकर उन रसायन शास्त्रकारोंकी आकाश-पातालकी मिलाने बाली बातोंमें न आना चाहिये, जो अंशतः या सर्वथा उन कठार पदार्थोंको, जिनको साधारण जल या आमाशियक रासायनिक किया द्वारा हमारा शरीर नहीं घोल सकता है, अपना कुशलतासे रासायनिक पदार्थों द्वारा द्रव रूप देकर हमार शरीरमें लय करके उसे लोह समान पुष्ट करनेके प्रलोभन देते और वृथा लामकी डींग मारते हैं। ऐसे खनिज या स्थुल पदार्थोंसे शरीर और आमाशयको हानिकी अपेक्षा लामकी काई आशा न रखनी चाहिये। निदान यदि इम आमाशय और अन्त्रा-

दिकी सहायतासे अपने शरीरका पोषण करना चाहते हैं, तो केवल उन्हीं पदार्थोंको सेवन करना चाहिये, जिनका विना किसी कृत्रिम रासायनिक कियाके केवल आमाश्यिक रसायनसे युलकर रक्त और शरीरके रसोंमें रूपान्तर हो सकता है। प्रखुत उचित तो यह है—हमारे भोजनमें ऐसे रस युक्त पदार्थ हों जो रसीले होनेसे आमाश्यको अपने (पदार्थ) घोले जाने और रसोंमें रूपान्तर किये जानेका कष्ट न देकर उसकी शक्तियोंका गृथा व्यय न करें। क्योंकि लामकी आशा केवल उन्हीं पदार्थोंसे हो सकती है, जिनसे हमारे आमाश्य और जीवन-कर्णोंको सुख प्राप्त हो। अतः हमारा धर्म है—आमाश्य और अन्त्रादि, जिनपर हमारा जीवन निर्भर है, को रसायनके अपूर्व पिन्टितोंकं विज्ञान विपरीत प्रलोभनोंमें आकार, कष्ट देनेवाले पदार्थोंकी आखेट न करके उनक रिस्प उनसे प्रथक रहें; अन्यथा स्मरण रहे एक दिन पश्चातायके आतिरिक्त बुळ हाथ न लगेगा।

हमारे चिकित्सक पानः घातुओं आदिकी मस्मकी सहायतासे अधिकाधिक घृत. चर्बी या मांसादिका पाचन कराते हैं. जिससे हम अत्यत्प समयमें हुए. पुष्ट दीखने लगते हैं। वर्यों के खिनज पदार्थों के वोझका परिमाण, हमारे शरीरकी अपेक्षा अधिक होतेसे उनकेही तीक्षण गुणों द्वारा हमारे अमाशयिक तरल जीवन-कणोंके रसीले पदा-थोंका इतनी अधिकतारे साव होता है कि आमाशय और अन्त्रादिमें बहुतही जीव जन्मता आज:नेसे उनमें चिकने या रसीले पदार्थीकी अधिक मात्रा पहुंचनेपरभी वह तुरन्त उनको ऐसेही सोक छेती हैं जैसे शुष्क काष्ट्र या चाम तैलको पी लंते हैं. या शरीरमें रक्त सञ्चारकी गतिमें बृद्धि हो जानेसे ताप बढ जानेके कारण वह शरीरमें पहुंचतेही भस्म होने रुगते हैं । किन्तु जीवन-कणोंसे इसपर रसोंका अधिक स्नाव होनेपर आमाशयकी भींत ऐसेही निर्जीव हो जाती है जैसे हाथसे कठोर कार्य करनेसे छालों द्वारा जीवनके रसोंका स्नाव होकर हमार हस्त तलकी त्वचा जीवन हीन हो जाती है: और फिर आमाशयसे रसोंका स्नाव करनेके निमित्त धातुओंका प्रयोगभी वैसेही असफल होता है जैसे हाथकी गहियोंकी निर्जीव त्वचामें मुई चुभानेसे रक्त प्रवाहित नहीं होता । अतः ऐसी दशामें आमा-शयसे भोजनोंके पावनार्थ रसोंका स्नाव करनेके निमित्त वैसेही अधिक तीक्षण पदा-थोंके प्रयोग करनेको बाध्य होना पड़ता है, जैसे निर्जीव त्वचाकी हस्त तलसे रक्त मिकालनेको सुईको अपेक्षा तीव शस्त्रकी आवस्यकता होती है। अपरख आमाशयमें

उसके रसोंके अधिक स्नावोंसे वायुके संसर्ग द्वारा विषैठे अमल उत्पन्न हो जाते हैं. जिनकी सहायतासे चिकने पदार्थों द्वारा शरीर उसी खर्बूजेके सदश फूलने लगता है, जो प्रकृतिके विपरीत तीक्षण खाद्योंकी कृत्रिम सहायतासे बीया जानेके कारण परिमाणसे अधिक बड़ा होनेपर जीवनके रासायनिक पदार्थीकी न्यूनतासे स्वादमें मीठेस बिचत होता है। सारांश यह है कि धातुओं सरीखे तीक्षण पदार्थों द्वारा शरी-रमें चिकने पदार्थ पहुंचानेसे हमारे शरीरके फूलनेपरभी वह जीवनक रासायनिक पदार्थींसे हीन रहनेक हेत वास्तविक जीवनसे रहित रहता है। इसीसे कुछ काल तक ही हम उनके प्रयोगसं भारी शरीरवाले बनते दीखते हैं, परन्त अन्ततः हमको सारी जीवन-शाक्तियोंके व्यय और अमाशयके कर्त्तव्य हीन होनेपर सदाको जीवनसे दुःखी होना पड़ता है: वयोंकि फिर हमारे विद्वान चिकित्सक हमारे शरीरको कर्तव्य-हीन अमाशयके स्थानमें स्वस्थ अमाशय नहीं दे सकते । इसके अतिरिक्त लगभग सभी धातुएं अपने बोझके परिमाणके अनुसार इतनी तीक्षण प्रत्युत अप्रिरूप सिद्ध होती हैं कि उनके प्रयोगके उपरान्त चर्बी या घूत सरीखे दुर्तापवाहक पदार्थ सेवन करनेपरभी बहुधा उनका प्रभाव नहीं रूकता, और वह बड़ी तीन गतिसे हमार जीवन-कर्णोको नष्ट-श्रष्ट करके उनको दग्ध और प्रदाहित करनेसे शरीरका विच्छेद करके फट निकलती हैं । अतः उनके प्रलोभनमें न आकर आमाशयको केवल उन्हीं रसीले और अनुत्तेजक फलोंका आहार देना चाहिये, जो हमारे निमित्त प्राकृतिक हैं, और जिनमें विद्यादि उत्पन्न करनेवाले स्थूल और काष्ट्रवत् तन्तुओं के पदार्थोंकी न्यूनता है, एवं जिनमें रसोंकी अधिकता होनेसे, विना हमारे शरीरकी अनुचित शक्तियोंका व्यय हुए शोघ्र और अधिक रक्तादिकी उत्पत्ति होकर हमारे शरीरका पोषण होता है।

# मनुष्यका भोजन क्या है?

द्भससे पूर्व इम शेगोंकी उत्पत्तिके हेतुओं तथा प्रत्येक जातिके पदार्थोकी र अपनी प्रकृतिसे अनुकूलता और प्रतिकूलताका ज्ञान करनेके निमित्त, झाने-न्द्रियोंकी व्याख्या करते हुए उनके और प्रकृतिके गृङ् सम्बन्धका विस्तृत कथनसे भी अधिक कर चुके हैं। प्रस्तुत एक, एक बातको कई, कई स्थानपर छिखा है। इसके अतिरिक्त आमाशयके विषयमेंभी आवश्यकतासे अधिक लिख चुके हैं । अतः यह समझना**—मनुष्यका भोजन क्या है** ?—कुछ कठिन समस्या नहीं !

भोजनकी शरीरको तभी आवश्यकता होती है, जबकि हमारे शरीरकी इच्छित और अनिच्छित कियाओं द्वारा उसके उन जीवनके रासायनिक पदार्थोंका व्यय होने-पर, जिनके द्वारा उसके जीवनका अस्तित्व होता है, क्षीण हो जाते हैं। अतः सदा वह भोजन होना चाहिये, जो हमारे शरीरको सुख तथा शान्ति प्रदान करने और वैतन्यता लानेवाला एवं वीत जीवनके रासायानिक पदार्थोंकी पूर्ति करने वाला हो. और जो अनिवार्य उत्तेजनाके अतिरिक्त अनावस्यक उत्तेजना द्वारा रसोंका व्यय या अपने पाच-नार्थ आमाशयके अनावस्थक तरल पदार्थोंका स्नाव न करे । वह फल जो शब्क या कम रस वाले हैं. या मुझी और अम्हलाकर अचैतन्य हो गये हैं स्थल और तन्तुओं के पदर्थोंकी मात्राका परिमाण अधिक हो जानेसे कदापि हमारे शरीरपर विना अपकार किये नहीं रह सकते । क्योंकि यह प्रत्यक्ष है—स्थल और तन्त्रमय पदार्थींस रसोंकी अपेक्षा विद्या अधिक उत्पन्न होता है, और जितने रसहीन, शुष्क, कठोर या कम्हलाये हुए फल होते हैं. उतनेही वह जीवन शक्ति या जीवनके रासायनिक पदार्थों से विवित होते हैं। इसीसे सदा जितने रससे परिपूर्ण और चैतन्य फल होते हैं उतनीही अधिक उनमें जीवन शक्ति या वह जीवनके रासायनिक पदार्थ होते हैं. जिनके पदार्थीका अधिकांश हमारे रसोंमें रूपान्तर हो हमारे शरीरके पोषणार्थ उसमें लय हो जाता है : इसके अतिरिक्त रसहीन, अचैतन्य और कठोर पदार्थींकी स्थलता और तन्तओंकी अधिकताके कारण उनकी घर्षणताके तीक्षण प्रभावसे, मौखिक तथा आमाशयिक जीवन-कोषोंसे अनुचित और सामर्थसे अधिक हमारे रसोंके स्नाव करनेका परिश्रन लिया जानेके कारण नाडियों और तन्तओंमें अनावश्यक उत्तेजना होनेसे सर्व शरीरकी, उसके प्रदाहित होनेपर शक्तियां व्यय होती हैं: और हमारे सर्व शरी-रमें विशेषतः मुख. कष्ठ, और अन्त्रादिमें दश्य यां अदश्य घाव हो जाते हैं । इसीसे हमारे जीवन-कर्णों द्वारा रसोंका अनचित स्नाव होता है। यह बात भले प्रकार स्मरण रक्खनी चाहिये-यदि किसी पदार्थके प्रयोगसे दुःखी होकर नेत्रों द्वारा जल प्रवा-हित होता है तो अवस्य नेत्रोंमें दस्य या अदस्य घाव हो जाते हैं, और यदि किसी तीक्षण पदार्थके मसुडोंपर लगानेसे लारका स्नाव होता है तो निस्सन्देह मसुडोंमें हस्य या अदभ्य घाव हो जाते हैं । अपरख उपरोक्त पदार्थोंसे आमाशय द्वारा जो रसः हमारा शरीर ग्रहण करता है, वह उन पदार्थोंकी स्थूलताके कारण, रसयुक्त चैतन्य और कोमल तन्तओं वाले फलोंकी अपेक्षा अधिक स्थल या भारी होनेसे. शरीरके जिस. जिस अझमें प्रवाह करता है उसीके जीवन-कर्णोंको अपने घर्षण द्वारा द:खका हेत होता है। निदान यदि हम अपनी प्रत्येक समयकी इच्छित और अनिच्छित कियाओं द्वारा क्षीण हुए हुए जीवनके रासायनिक पदार्थोंकी भोजनों पर्ति करना चाहते हैं. तो केवल वही रस भरे अपनी ज्ञानेन्द्रियोंकी प्रकृतिके भनुकूल फल सेवन करने चाहियें, जिनके कोमल होनेसे उनमें अधिक विष्टा उत्पन्न करनेवाले स्थल और तन्तुओं के पदार्थों की मात्रा कम है, और जिनकी कोम-छतासे मुख, आमाशय और अन्त्रादिमें ऐसा घर्षण न हां, जो हमारे जीवन-कोषोंसे उनकी शक्तिके बाहर रसोंका स्नाव हो, और जिनके स्थल और तन्त्रमय होनेसे रसोंकी अपेक्षा विष्टेकी उत्पत्ति अधिक हो । अर्थात् जिनके रस युक्त और जीवनके सक्ष्म रासायनिक पदार्थोंसे सङ्गठित होनेपर हमारे आमाशयिक जीवन-कर्णोको उनके पाचनार्थ अपने अनावस्थक रसोंका स्नाव करनेका दुःख नहीं भोगना पडता, और जिनसे विषेशी अपेक्षा अधिकाधिक रसोंकी उत्पत्ति होती है। अतः सिद्ध होता है कि भोजन मात्रका केवल एक यही अर्थ है—वह हमारे क्षति पूर्ण एवं अचैतन्य जीवन कोषोंको, अपने रासायनिक पदार्थोंका हमार रसोंमें रूपान्तर होनेपर चैतन्यता तथा नवजीवन प्रदान करता रहे. न कि हमारे जीवन-कर्णोंके नष्ट-भ्रष्ट और उनकी शक्तियोंको क्षीण करके दुःख, आलस्य, शिथिलता, एवं अचैतन्यता या मुर्छोका हेत हो। किन्त प्रकृतिके राज्यमें ऐसा कोई पदार्थ नहीं है. जो सर्वथा दोषोंसे श्रन्य हो। सक्ष्माति सक्षम कोमल जीवन-कणोंसे सङ्गठित फलभी हमारी ज्ञानेन्द्रियों-के प्रतिकृत कुछ न कुछ तीक्षण एवं उत्तेजक होनेसे दोष युक्त प्रतीत होते हैं: और न विना उनके कुछ न कुछ अनिवार्य तीक्षण और उत्तेजक गुण होते हुए हमारा शरीर ही उनसे अपने जीवनके रासायनिक पदार्थोंको प्राप्त कर सकता है, क्योंकि जबतक किसी पदार्थ द्वारा उत्तेजना नहीं होती आमाशय अनुत्तेजित रहनेसे उसी प्रकार अपना कर्तव्य पालन नहीं करता जिस प्रकार मूत्राशयमें यथेष्ट मूत्र एकत्र न होनेके कारण सूत्रके भारीपनकी उत्तेजनाका ज्ञान न होनेसे मूत्र नाली उसको त्यागनेके अर्थसे अपना द्वार खोलनेका काम नहीं करती । किन्तु प्रत्येक पदार्थकी उस अनिवार्य तीक्षणता या उत्तेजनासेभी हमारे जीवनका बहतही सक्ष्म रूपसे अन्त होता रहता

है; और अन्तमें एक दिन हम मृत्युका ग्रास बन जाते हैं। यह दुसरी बात है कि जिन पदार्थोंका उत्तेजना सक्ष्म है उनके सेवनसे अधिक उत्तेजक पदार्थोंकी अपेक्षा हमारा शरीर दीर्घाय होकर विना कष्टके प्राकृतिक मृत्युको प्राप्त होता है। क्योंकि प्रकृतिका नियम है कि प्रत्येक पदार्थका विकास होना और फिर पतन होकर, उन्हीं पतन हए हए पदार्थोंका दुसरे पदार्थोंमें रूपान्तर होकर अन्य पदार्थोंका विकास होना । अतः इसी प्रकार विकास और पतनका कम निरन्तर जारी रहता है। या यों कहना चाहिये कि प्रकृति जीवनके रासायनिक पदार्थोंकी एक नियत मात्रासे उसी प्रकार कीडा करके कमी वनस्पति वर्गकी किसी जातिकी अधिक उत्पत्ति और कमी किसीका नाश करती है, या वेसेही कभी जिन्तु वर्गमें किसी जातिकी बृद्धि और कभी किसीका हनन करती है। जैसे एक सुवर्णकार सुवर्णकी एक नियत मात्रासे कभी कड़ा बनाता है और अभी उसको तोड़कर फिर उसी सुवर्णसे किसी अन्य आभुषणकी रचना करता है, निदान ज्ञानेन्द्रियोंके ज्ञान द्वारा हमारी रक्षा करते हुए भी प्रकृतिने हमार उत्तमात्तम आहारमेंभी अनिवार्य उत्तेजना करके ऐसा साधन रक्खा है कि प्रत्येक समय हमारे शरीरके जीवनके अंशोंमें कुछ न कुछ न्यनता होती रहती है। क्योंकि यदि हमारे भोज्य पदार्थीको अनिवार्य सूक्ष्म उत्तेजनारोभी विवित रक्खा जाता तो कभी युगान्तर नहीं होता और यह नश्वर संसार अमर हो जाता । परन्तु ऐसी दशामें प्रकृतिकी परिमित मात्राके रासायनिक पदार्थोंका जगतकी रचनामें व्यय हो जानेसे आगेकी उसी प्रकार सृष्टिकी रचना बन्द हो जाती जिस प्रकार सवर्णकी एक नियत मात्रा रक्खनेवाले सवर्णकार द्वारा उस सारे सवर्णके कड़े बनानेपर जबतक उनको न तोड़ा जावे तबतक अन्य आभुषणका बनना बन्द हो जाता है। अपरख संसारके नश्वर न रहनेपर सृष्टिके ानित्यके खाद्य पदार्थोंका व्यय होते, होतेभी एक दिन अवश्य उनका अन्त हो जाय. और उनके अन्त होनेपर पोषक पदार्थों के न मिलनेसे जगतका अमर होते हुए भी प्राणान्त हो जावे; और उसके साथही साथ प्रकृतिकी सारी कीणाओंकाभी इति हो जावे । अतएव प्रकृतिने अपनी ऋड़िओंका अन्त न होनेके निमित्त ऐसे पदार्थोंकी रचना की है जिनके द्वारा विकास और पतनका कम निरन्तर जारी रहता है। इसीसे जो पदार्थ इमारे शरीरका विकास करनेके निमित्त उसका पोषण करते हैं उन्होंके द्वारा उनके कुछ न कुछ दोष युक्त और अनिवार्य उत्तेजक होनेसे वैसेडी

हमको धीरे धीरे सूक्ष्म और अनुभवसे परे हानि पहुंचती रहती है, जैसे वर्षा, सूर्य और बायु द्वारा वृक्षोंका विकास होता है, किन्तु उससे कुछ न कुछ उनकी छाल तथा शरीर गलकर या रसोंके शुष्क होनेके कारण उसके पदार्थींका रूपान्तर हो निर्जीव होती ब्रहती है; और अन्ततः उसका पतन या नाश होनेपर बृक्षका अन्त हो जाता है। इसके अतिरिक्त दूसरा उदाहरण यह है-कोई दुर्गन्धित वस्त्र यदि सूर्यके तापमें दुर्गन्ध रहित होनेके लाभके अर्थसे रक्ख दिया जाय ते। निस्सन्देह दुर्गन्धसं वाश्वित हो जाता है; परन्तु साथही साथ कुछ जीर्णभी हो जाता है। इसीसे निरन्तर सूर्यके तापमें रक्खा हुआ वस्त्र समयसे पूर्व जीर्ण हो जाता है, या जो मनुष्य सूर्यके तापमें अधिक सम-यतक कार्य करते हैं उनके वदन और इस्तोंके नम रहनेसे ऋतुप्रभाव ( Weather beaten ) द्वारा उनके वर्णमें अन्तर आजाता है । और ऐसेही जो भोजन हम करते हैं उससे हमारे शरीरके पोषणार्थ रसोंकी उत्पत्ति होनेक अतिरिक्त हमारे मुख और आमाशयके तरल पदार्थोंका स्नाव होने और उनके पाचनार्थ एवं उनका बोझ सहन करनेके परिश्रमसे, प्रतिकियाकी उत्पत्ति द्वारा कुछ न कुछ शक्तियोंका व्यय अर्थात् हमारा पतन होताही है। फलतः इस जगतमें, उसके नश्वर अर्थातः परिवर्त्तनशील होनेसे, एक ओरसे सभी पदार्थ दृषित हैं । किन्तु कुछ पदार्थ ऐसे अवस्य हैं जो अनिवार्य सुक्ष्म दोष युक्त होनेसे अन्य पदार्थोंकी अपेक्षा हमारे शरीरको दीघीयु करते हैं । ऐसे दीर्घायु करनेवाले पदार्थोंमें जो सर्वेत्तम हैं हमारे अनुभवमें अबतक केवल बेदाना या मस्कृती अनारही आया है। क्योंकि रससे परिपूर्ण मस्कृती अनारके जीवन-कण सक्ष्म पदार्थों और कोमल तन्तुओं द्वारा सङ्गठित होनेके कारण अन्य फलोंके जीवन-कोषोंकी अपेक्षा सुपाच्य, बहुत कम उत्तेजक, रसोंकी वृद्धि और विष्टा कम उत्पन्न करनेवाला है। इसीसे हमारे मुख द्वारा सेवन किये हुए अनारका रस आमाशयमें पहुंचनेपर विना उससे रसोंका अनावस्यक स्नाव करने एवं अपने इलके बोझके कारण विना उसके अनावस्थक भारके उठानेका परिश्रम तथा अना-बस्यक प्रतिक्रिया द्वारा उसकी शक्तियोंके व्यय होनेका कष्ट दिये अन्य फलोंकी अपेक्षा शीघ्र पाचनमें आकर हमारे शरीरके पोषणार्थ अधिकाधिक रसोंकी उत्पत्ति करता है; जब कि स्थूल फलोंको उनके पाचनार्थ उनके तरल रूप देनेके निमित्त-उनमें रसोंकी न्यूनतासे-आमाशयको अपने अनावस्थक रसोंका स्नाव करनेके लिए अनुचित परिश्रम करके अपनी शक्तियोंका कुव्यय करनेको बाध्य होना पहता है, और फिर

भी उनसे अनारके सहश हमारे रसोंकी बहुत कम उत्पत्ति होती है। कारण यह कि हमारे शरीरका पोषण करनेवाले रसीले जीवनमय पदार्थोंको आमाशय केवल उन्हीं पदार्थोंसे अधिक प्राप्त कर सकता है, जिनके जीवनके रासायनिक पदार्थोंसे तन्तुओं और स्थूल पदार्थोंको अपेक्षा रसीले और सूक्ष्म पदार्थ अधिकांश हैं। क्योंकि आमाशयकी मींतक अहस्य छिद्रों द्वारा यक्ततेसे केवल सूक्ष्म और रसीले पदार्थेही कूंसे जाकर शरीरके पोषणार्थ उसमें लय किये जासकते हैं। इसीसे स्थूल पदार्थ अपनी स्थूलता अर्थात मोटेपन और जलकी न्यूनताके हेतु, आमाशयसे यक्तत द्वारा कूंसे जाकर वैसेहां शांघ और सुगमता पूर्वक हमारे रसोंमें पीरवर्तित होकर शरीरमें लय नहीं होते, जैसे थोड़ी शकर घुले हुए जल-(शर्वत) भी अपेक्षा मधु किसी खहर के बल्ले सरलतासे नहीं जाना जा सकता। अतएव हमारे आमाशय द्वारा प्रत्येक समय प्रत्येक पदार्थक यथाशिक सूक्ष्म रसोंमें रूपान्तर करनेकी चेष्टा करके यक्ततेसे चुंसपान्तर करनेकी चेष्टा करके यक्ततेसे चुंसपान्तर हमारे सोंमें रूपान्तर करनेकी चेष्टा करके यक्ततेसे चुंसपान्तर हमारे से पीपणार्थ उसके प्रत्येक भागमें भेजनेके हेतु, सर्वीन्ता वह रसीले, पृक्ष्म और कोमल तन्तुओंबाले फल हैं, जिनका रसोंमें रूपान्तर करनेके निमित्त आमाशयको अनावस्थक प्रयक्ष नहीं करने पड़ते।

अनार सरीखे सूक्ष्म रस और कोमल तन्तुओंबाले पदार्थ शीघतासे यकृत द्वारा चूंसे जानेपर उनका हमारे रक्तादि रसोंमें रूपान्तर हो शरीरके पोषणार्थ सब स्थानोंमें पहुंचकर उसी प्रकार लय हो जाते हैं, जिस प्रकार डाक्टर हेनेमनकी आविष्कृत होम्यो-पैधिक विकानकी सूक्ष्म औषधियां आमाशय द्वारा तीव्र गतिसे शरीरमें लय हो जाती हैं। किन्तु म्थूल (मोटे कणोंसे सङ्गठित ) या भारी (गाड़े) रस वाले पदार्थ वैसेही शरीरमें विलम्बसे, और अपनी स्थूलताके हेतु हानि पहुंचाते हुए, लय होते हैं, जैसे ऐलो-पंधिक चिकित्सा शालकी स्थूल और भारी औषधियां आमाशयादिमें दाह और घाव करती हुई बहुत काल पीले गात्रमें लय होती हैं। कारण यह कि स्थूल औपधियोंको शरीरमें लय करनेके हेतु आमाशयको उनका तरल पदार्थोंमें रूपान्तर करनेमें विलम्ब होता है, और स्थूल पदार्थोंसे आमाशयमें दाह और घाव इसलिए होते हैं कि स्थूल रूपमें अत्येक पदार्थकी तीक्षण शाफि उसीके सूक्ष्म किये जानेकी अपेक्षा अधिक रहती है। इसीसे यदि हम एक तोला लवण उसके वास्तिवक रूपमें सेवन करें तो उस दो तोले नमककी अपेक्षा की एक सेर जलमें मिश्रण करके सूक्ष्म कर लिया गया है, अधिक क्ष्मल अपेक्षा

होगा। अतः हम डाक्टर हेनेमनकी इस बातसे बहुतही सहमत हैं-जितने सुक्ष्म पदार्थ होंगे उतनेही शीघ्र वह शरीरमें लय होंगे. और उनसे उतनीही कम हानि होगी। फलत: इसीसे हम अनारको अति सक्ष्म होनेके कारण बडी तीव्र गतिसे रक्तादिमें परिवर्तित होकर शारीरमें लय होके. उसका अधिक पोषण करनेवाला कहते हैं। प्रत्युत यह कहना भी अनुचित न होगा. कि अनारही एक ऐसा सुपाच्य पदार्थ है जो इधर खाते जायिये और उबर शरीरमें लय होता चला जाय: और जिससे अन्य पदार्थोंकी अपेक्षा शीघ्र भुखका ज्ञान हो। जैसा हम ऊपर कथन कर चुके हैं, इस भूमण्डलपर सब पदार्थ दोष युक्त है-अनारभी सूक्ष्म अनिवार्थ दोषोंसे शून्य नहीं है, परन्तु वास्त-वमें अनार-अनारही है। उसकी प्रशंसामें किसीने क्याही अच्छा कहा है-एक अनार और सौ बीमार । निदान् हमारे आहारमें केवल अनारही एक ऐसा पदार्थ हो सकता है, जो अन्य फलोंकी अपेक्षा अति सूक्ष्म रस ( जिस रसमें स्थूल पदा-थोंकी अपेक्षा जलकी मात्रा अधिक हो ) वाला होनेसे, हमारे इन्छित और अनि-च्छित काम-काज या रहन-सहनादि द्वारा क्षति पाये हए जीवन-कोबोंको अपने अमृतमय रसोंसे उनके रसोंमें रूपान्तर होकर शीघ और अधिक चैतन्यता एवं नव-जीवन प्रदान करता है। क्योंकि यह अनेक बार कथन किया जा चुका है-प्रकृतिके उत्पन्न किये हए और हमारी प्रकृतिके अनुकुछ उन्हीं फर्लोंसे हमारे शरीरके रसोंकी उतनीही उत्पत्ति होती है, जितने वह सूक्ष्म और रसीले (पतले ) पदार्थों द्वारा सङ्ग-िटत होनेसे जितना कम विष्टा त्यागनको बाध्य करते हैं। अतः हमारे अनुभवसे ऐसे फलोंमें अनारही सब पदार्थोंसे कम हानि पहुंचानेवाला और सबसे अधिक रसोंकी युद्धि करनेवाला और सुक्ष्म रासायनिक पदार्थोंसे सङ्गठित है। कारण यह कि इसके कोमल और सूक्ष्म तन्तुओंके कारण दांतोंसे दवातेही रस हो जाता है, और बीज त्तथा दोनोंके छिलकेका पोक थूक देनेपर आमाशयमें पहुंचकर अङ्गरके सदश स्थूल ( गाडा ) रसवाले पदार्थोंकी अपेक्षा इमारे रसोंमें अपनी सूक्ष्मतासे यकृत द्वारा सरलतापूर्वक चंसे जानेपर उसका शीघ्र रूपान्तर हो जाता है। इसके अतिरिक्त उसके सुक्ष्म बोझसे गाढ़े या स्थूल रसवाले पदार्थोंकी अपेक्षा आमाशयको बहुतही अल्प मात्रामें ऐसा सूक्ष्म ज्ञान होता है जो प्राय प्रतीतही नहीं होता । अपरश्च अनारकी सूक्ष्म प्रकृतिसेही स्थूल पदार्थोंकी न्यूनताके कारण उसके मिठासकी उत्ते-जना अहुर, शहतूत या गन्नेके रसकी अपेक्षा अति सूक्ष्म प्रतीत होनेसे अन्य फलोंके

समान हानिकी संभावना नहीं होती। इससे आगे यदि हम अनेक फलोंका रस लेकर एकही मात्रामें किसी पात्रमें भरकर जलावें तो सबसे कम अनारके सक्ष्म होनेसें उसके रसकी भस्म होगी। निदान् हमको शरीरके क्षति पूर्ण तथा अचैतन्य जीवन-कोषोंमें चैतन्यता और नवजीवन लाने एवं गयी हुई शक्तियोंको यथा शक्ति पूरा करनेके निमित्त अनार या उसके सरीखे जीवनके ससायनिक सक्ष्म पदार्थोंसे सङ्गिटत रसीले. चैतन्य और अनुत्तेजक फलोंकोही शीघ्र पाचनार्थ अपना आहार बनाना चाहिये । किन्तु केवल अनारपरही मनुष्यका निर्वाह नहीं हो सकता। क्योंकि प्रथम तो इस युगमें स्वतःही मन्ष्य द्वारा नाश होनेसे उसकी वृष्पिमें न्यूनता है, दूसरे भारतमें सैकड़ों वर्षसं विदेशियोंके अन्याय पूर्ण और स्वार्शनन शासनने हमारी अस्थियोंसे तैल निकालनेमेंभी कोई बात उठा नहीं रक्षी है, जिससे हमारी आर्थिक दशा अनार सेवन करने योग्य नहीं रही, तीसरे बारह महीने अनारपर निर्वाह करना प्रकृतिकेमी विपरीत है, क्योंकि प्रत्येक ऋतुमें उसके अनुसार अनेक प्रकारके फलोंकी मन किया करता है, जिससे मन द्वारा प्रकृतिकी आज्ञापरभी उन फलोंको सेवन न किया जाय तो हमारा शरीर अनेक प्रकारके रासायनिक सुक्ष्म और स्थूल पदार्थीसे विधित रहता है। अतः यदि हम रोगी नहीं हैं तो —अनार, अङ्गर, शहतूत, काशमीरी नाशपाती, मालटा, संगतरा, नारंगी, लोकाट, गन्ना, लखनवी खुर्वूजा, लीची, मीठानीबू, शरीफा, चीकू, स्टावेरी इत्यादि, इत्यादि सरीखे इन्होंके सटश अपनी रूचिके अनुसार कोमल फलोंका आहार करके जीवन निर्वाह कर सकते हैं। किन्त इस बातका ध्यान रक्खना चाहिये कि उपरोक्त या अन्य जातिके फलोंमेंसे जिस फलकी जाति हमारी ज्ञानेन्द्रियोंको जितनी उत्तेजक, तीक्षण, कष्टप्रद, अचैतन्यता लानेवाली, और ग्लानि युक्त या अन्य किसी प्रकार असद्य और दृषित प्रतीत हो अर्थात् जिससे जितनी अरुचि प्रगट हो। उसे यथा शक्ति उतनाही कम सेवन करना चाहिये। क्योंकि हम पहिलेही कथन कर चुके हैं- खड़े या कठोर जिनसे दांतोंको कष्ट हो या मसूड़े या मुखभें छिलकर दस्य या अदस्य घाव हों, या जो अधिक मीठी जातिके होनेके कारण कष्ठादिमें दाह ( जलन ) करें, या अधिक फीके अर्थात् स्वाद रहित होनेसे. रासायनिक पदार्थींसे शून्यताके कारण. जिनका शरीरमें रूपान्तर न होसके. या सूर्य एवं ऊष्ण बायके तापसे चैतन्यता रहित हो गये हों, या बासी होनेसे दुर्गन्ध युक्त और विषैठे तथा जीवनसे द्वीन हो गये हों, या अन्य किसी दोषसे छणित प्रतीत होते हों तो उनका सेवन करना प्रकृतिसेही वर्जित है।

उपरोक्त या अन्य फलोमेंसे अनारको छोड़कर सभी फल ऐसे हैं जो आरोम्य मनुष्योंके अतिरिक्त प्रत्येक रोगीको नहीं दिये जा सकते । अतः प्रत्येक रोगीको चाहिये—इस पुस्तकमें जिस स्थानपर रोगोंकी चिकित्सा और उनसे पीड़ित रोगि-योंके आहारका कथन किया गया है उसके या अपने उस चिकित्सक द्वारा, जो हमारी चिकित्सा प्रणालीमें दक्ष हो, अपने खाद्य पदार्थोंका ज्ञान प्राप्त करे, अन्यश्वा वह रोगपर विजयी न होगा।

पशु आदिभी चैतन्य तथा नवजीवित पदार्थोंक मिलते हुए शुक्क और चैतन्यता रहित पदार्थोंका स्पर्श नहीं करते । इसीसे एक बैल जिसको नित्य सूखा चारा दिया जाता है, यदि वर्षा ऋतुमें कुछ दिनमी हरी, कोमल, नवजीवित दूव ( घास ) या अन्य कोई धान्यकी जातिकी रम युक्त घास भोजनाथे प्राप्त होती है, तो वह सूखे चारेको सूंचनेकीभी इच्छा नहीं करता । इसके अतिरक्त यहभी प्रत्यक्षहीं है कि नवजीवित, हरे एवं रसमय चारेसे जितना वह चलवान, चैतन्य और मुन्दर हो जाता है, उतना शुक्त पदार्थोंसे नहीं होता: प्रत्युत इसके प्रतिकृत जितना सूखा चारा सेवन करता है, उतनाहां निर्वेल होने लगता है: और जितनी हरी घास सेवन करनेसे एक गाय दूध देती है उतना सूखी घासका आहार करनेसे कभी नहीं दे सकती । फिर न जाने क्यों ममुख्य-देवता, जो अपनेको संसारभरका स्वामी समझते हैं, सूखे रसहीन, कठोर तथा वर्षों पर्यन्त खित्योंमें गहे हुए विषेले और आलस्य देनेवाले घान्य, मेवा, शाक और मासादिकोई। अपना प्रिय भोजन बनाये हए हैं ?

वह परार्थ जो चैतन्यताके स्थानमें आलस्यका हेतु होता है, या हमारे शरीरको नवजीवन प्रदान करनेकी अपेक्षा क्षीण करता है, या मुक्को छोड़ दुःखका कारण होता है, या तरणताको त्याग वृद्धावस्थाका हेतु होता है, अर्थात् जिससे दुःखी होकर हमारी क्षानेद्रियां उसमें दोष पाती हैं, और जिससे हमको अरुचि होती है, उसे भोजनके नामसे पुकारना—केवल एक मिथ्या धारणा है! ऐसे पदार्थों को तो विष या हमारे जीवन-कर्णों, प्रत्युत हमारी जातिके हन्ताके नामसे सम्बोधन करनाही उचित होगा। प्रकृति माताने हमें ज्ञानेदियां या शुभ मुचक यन्त्र हती हेतु दिये हैं—जैसे हम.

अपने जीवन सम्बन्धी अन्य कार्योंके विषयमें जान सकते हैं, उसी प्रकार अपने सेवनार्थ खाद्य और अखाद्य पदार्थोंका ज्ञान कर सकें। परन्तु इसपरभी यह समस्या कुछ कठिन प्रतीत हो तो पूर्व कथित और निम्न लिखित बातोंपर ध्यान देना चाहिये:—

मनुष्यका प्राकृतिक आहार केवल वह चैतन्य. नवजीवित, तत्क्षण वृक्षसे प्राप्त किये हुए रस युक्त और सूक्षम ( पतले रस और कोमल, भ्रह्म्य तन्तुओंबाले ) फल हैं जो नासिका, जिह्ना, ओष्ट, दन्त, नख, कण्ट, नेत्र और हस्तादिको पृणित, कष्ट प्रद और मुख, भाजन नाठी, आमाशय, यकृत और अन्त्रादिके रसोंका स्नाव या उनके द्वारा वमन, विरेचन करनेको बाध्य नहीं करते. और जिनको विना अग्नि, मसाले एवं घतादिकी कृत्रिय शहायता लिये उदर-पूर्तिके हेत सेवन कर सकते हैं। कोईभी वह फल जिसके सेवनसे चैतन्यता और नवजीवन प्राप्त नहीं होता, वरन किसी प्रकार आलस्य, तीक्षणता, अनादश्यक उत्तेजना और भारीपन जात होता है. या जिसके सुंघनेमें अपिवत्र. तीक्षण, उत्तेजक या हीकमय गन्ध आती है, या जिसके खाते समय अथवा उसके उपरान्त जिह्नाका स्वाद विगड़ता. उक्षपर छाले या धाव प्रतीत होते या वह खर्दरी हो जाती. या सन्सनाहट, अथवा किसी प्रकारकी तीक्षणता प्रतीत होती. या मुखका स्वाद खारी, कड़वा, कसीला या भारी हो जाता या जीवन-कोषोंके रहींका अनावस्थक स्नाव होकर मखेमें लार एकत्रित हो जाती. या जिसका द्ध ओष्टोंपर चिपवता, या उनपर छाले उत्पन्न कर देता. या जो दांतोंमें अटकता. या चबानेमें कष्टप्रद, कठोर और किर्किरा प्रतीत होता, जिससे कभी, कभी फरेरीका ज्ञान होता. या जिसकी खटाईके कारण दांतोको दुःख होता या जो कण्डमें अटकनेसे धसका और फन्दा लगाता. या चर्परा या अति मीठा होनेसे दाह .( खराश ) करता. या जो नेत्रोंको देखनेमें अप्रिय, या जो स्पर्श करनेमें घृणित हो, या जिसको हमारे नख और उन्त मिलकरभी विना किसी अन्य शस्त्रकी सहायताके न चीर सकते हों. कदापि हमारे सेवनार्थ नहीं हैं।

इस चक्राकारपर मानव जाति सर्व जातियोंमें उचतम गिनी जाति है। इसीसे इमारा भोजनभी सर्वोक्तम होना चाहिये। सर्वोक्तम भोजन फलोंको छोड़ संसारमें कोईभी अन्य पदार्थ नहीं है। कारण यह नाज, शांक और मांसादि विना कृत्रिम रीतिसे बनाये हुए, अर्थात् बिना भूने, उवाले और घृत, तैल या अन्य उत्तेजक पदार्थी-( मसाठों ) को सम्मिलित किये, हमको प्रिय, मुस्वादिष्ट तथा चैतन्यता लाने वाले प्रतीत नहीं होते । इसीसे अत्र एवं शाकादिको अपनी प्रकृति के प्रतिकृत होते हुएभी बलात् सेवन करनेके हेतु, रन्धन कियाका आविष्कार किया गया है । परन्तु जिस प्रकार कुरूपा श्ली बहुसूत्य विद्वासूष्णोंकोभी लजाती है, उसी प्रकार इन अप्राकृतिक पदार्थोंका ढङ्ग है; जबिक अनुकृत प्रकृतिवाळे फलोंको बिना किसी कृत्रिम साधनके, उनके वास्तविक रूपमें जैसे वृक्षसे प्राप्त हों, और जैसे प्रकृति आड़ा दे, सेवन कर सकते हैं । क्योंकि:—

#### हुस्न जिनकी सृरतोंसे, है बरसता खुदबखुद, जुबरोंकी, जीनतें सब, उनको 'कर्नल' हेच हैं।

अपरख यदि इस अपनेको मानव जातिके मान-गर्वित नामसे प्रकारनेका साहस रक्खते हैं, तो फलोंमेंभी, अपनी ज्ञानेन्द्रियोंकी सहायतासे, अनिवार्य विकारोंके अतिरिक्त अनुचित दोषोंको खोजकर उनके परित्यागकी आवश्यकता है। क्योंकि कोई वनवासी पद्य, पक्षी आदि अपनी प्रकृतिके विपरीत कोई पदार्थ सेवन नहीं करता । इसीसे नित्य अनुभवमें आता है कि वृक्षोंपर बैठे हुए पक्षी किसीभी फलको जिसमें तानिकभी दोष होता है. बेवल एक, दो बार कतरकरही त्याग देते हैं: और तरन्त अन्य किसी दोषरहित फलकी खोजमें लग जाते हैं । परन्त मनुष्य देवता अपनी बुद्धिपर गर्व करते हुएभी सड़े-गले, अस्वादिष्ट, अपवित्र, तीक्षण या हीकमय गन्धयुक्त, किसी प्रकार उत्तेजक या तीक्षण, कठोर, भारी और सर्वथा अपनी प्रकृतिके प्रतिकृत गुण रक्खनेवाले फलोंको तो क्या छोड़ेंगे ? इन्होंने तो संसारमें खाद्याखाद्य किसी वर्गका पदार्थ त्यागाही नहीं ! कडवे, कसीले, खारी, खहे, कठोर, विषैत्रे, ग्रुष्क, ग्लानियुक्त ( जगत भरके अपवित्र ) हमारी प्रकृतिके विपरीत अभक्ष पदार्थोंको, केवल अपनी बुद्धिकी चंचलतापर गर्व करनेके हेतु, भक्ष बनानेका प्रयत्न किया है । परन्तु देखा जाय तो यह सब निर्मूल है, और केवल अपने शरीरपर अपकार करना और मानव जातिकी बद्धिपर कालिमा लगाना है। अतएब फलोंमेंभी इस प्रकार सूक्ष्म दृष्टिसे देखना चाहियेः---

जैसे—फेला यदापि अति मीठा फल है, तथापि मनुःयको प्रकृतिके विपरीत है। कारण यह कि वह रस और नैतन्यताकी कमी तथा तन्तुओं एवं स्थूल और तीक्षण पदार्थों द्वारा सङ्गठित होनेसे छुनारे या बनूलकी छालके सदश कुछ न कुछ कर्साला

तीक्षण स्वाद प्रकट करता है, जिससे मुरू रूखा प्रतीत होता. आमाशयको उसका बोझ दुःखप्रद जान पड्ता. और आमाशयिक जीवन-कोषोंसे उसके रसोंकी कमीकी पूर्तिके हेत् तथा पाचनार्थ अपने तरल पदार्थीका अनावस्थक स्नाव करना पडता है: और इसपरभी उससे रसोंकी अपेक्षा विष्टा अधिक उत्पन्न होता है: और हमारे आमाशय और अन्त्रादिके तरल पदार्थोंका व्यय हो जानेसे उनमें शुष्कता आजाने या उसके तीक्षण गुणोंसे प्रदाहित हो जानेके कारण हम कोष्टबद्ध या अजीर्णकी आखेट हो जाते हैं । जामन, मौरश्री या खिली हुई फुटादि दोषयक्त होनेसे सेवन करते समय कष्टमें अटकती हैं. जिससे सहस्रों आमाशयिक और मौखिक जीवन-कणोंका प्राणान्त हो जाता है। अतः इस प्रकारके फल हमारी प्रकृतिके विपरीत सिद्ध होते हैं : आम सरीखे चेंपवाले या अत्यधिक मीठे फल. रसीले होते हुएभी अपनी चेंप या मिठासकी तीक्षणता और रसके गांढे होनेके कारण उसके भारी पर्वतं, जीवन-कोषोंके चामको काटकर प्रथम कण्डमें दाह करते और फिर शरीरमें फट निकलते. तथा शरीरमें विलम्बसे लय होते और पाचनमें आनेसे पर्च गुदा द्वारा प्रवाहित हो जाते हैं. जिससे हमें प्रकृति उनका सेवन नहीं बताती । अंजीर सरीखे फल मुख और जिहाके अनेक भागोंमें, अपने अग्निरूप बीजोंकी तीक्ष्णताके प्रभावसे छाले डालते और उनमें दाह उत्पन्न करते हुए दस्य या अदस्य धावोंकी उत्पत्ति करते हैं। इसीसे अंजीर, आमाशय और अन्त्रादिमें पहुंचकर खल-बली मचा देता है. जिससे उसकी तीक्षणता द्वारा उनके रसोंका अनावस्थक स्राव होनेस सडन और ऊष्णताके होनेपर वह स्वयं तथा अन्य पदार्थी सहित पतला हो जानेसे आमाशयादिमें न ठहर सकनेक कारण विरेचनका हेतु होता है। अतएक प्रकृति ऐसे पदार्थों के सेवनसे सहमत नहीं । कठल आदि कठोर त्वचा वाले फल विना शस्त्रादिकी सहायताके दन्त और नखों आदिसे नहीं छीले जा सकते. इसके अतिरिक्त उनके भीतरका गृदाभी हमारे जीवन-कणोंसे तुलना करनेपर फरिमाणतः भारी सिद्ध होता है, जिससे उनके खानेकी प्रकृति आज्ञा नहीं देती । मिर्च, छवङ्क. पीपल आदि अति चर्परी होनेसे जिह्ना नाम लेतेही घबराती है, और उसके द्वारा प्रकृति ऐसे अति तीक्षण पदार्थोंसे पृथक रहनेकी चेतादनी देती है। पोपीता ( आरण्ड खर्बुजा ) आदि अपवित्र या हीकमय गन्ध वाले पदार्थ मुखमें छाले डास्त्रे और उनका दूध हाथोंसे चिपकनेके हेत स्पर्श करनेसे ग्लानि प्रतीत होती

है। धतूरे सरीक्षे फळोंके कटु स्वाद और गन्धसे उनके सेवनार्थ महान कष्ट प्रतीतः होता है। निदान, उपरोक्त फळोंके सदश यदि अन्य फळोंमें दोषोंका अनुभव हो तो उनका सेवन निषेध है।

मनुष्य यदि अपनेको मनुष्य समझता है तो ध्यान पूर्वक स्मरण रक्खना चाहिये. जो फल हमारे शरीरके जीवनके रासायनिक पदार्थीके अनुकूल नहीं हैं, अर्थात् जो कठोर, स्थूल और तन्तुमय जीवन-कोषोंसे सङ्गठित होनेके कारण शुष्क. भारी ( गांढे ) रस वाले हैं और उपरोक्त उदाहरणके अनुसार उनकी अनुचित उत्तेजना या तक्षिणता हमारी ज्ञानेन्द्रियोंक प्रतिकृल है या यों कहना चाहिये 'जिनमें भनारके सहश सक्ष्म अनिवार्य उत्तेजना और दोषोंकी अपेक्षा अनावस्यक उत्तेजनादि है, ' उनसे हानिके अतिरिक्त हमार मनुष्य नामपरभी देाषारापण होता है। क्योंकि जिस प्रकार काष्ट्रके यन्त्रमें लेहिके माग लगानेस उसके परिमाणमें भारी होनेसे वह अपना कर्त्तव्य पालन करनेके स्थानमें उलटा काएक यन्त्रकोभी विगाड़ देते हैं, उसी प्रकार जिन फलोंके परमाणुओंमें हमारे जीवन-कणोंकी अपेक्षा अधिक कठोरता. शष्कता. भारीपन या अन्य किसी रासायनिक सङ्गठनके भेदमें प्रतिकृलता है. जिसका ज्ञान विना रासायानिक शास्त्रके महत्व पर्ण पण्डितोंकी सहायताके, प्रकृतिके उपदेशानुसार हमारी ज्ञानेन्द्रियों द्वारा हो सकता है, कभी हमारी प्रकृति उनके सेवन करनेकी आज्ञा नहीं देती। अतः यदि हमको मनुष्य-ताका गर्व है तो केवल वहां फल संवन करने चाहियें, जो अनार या उसके सदश प्रकृतिके अनुकूल होनेसे बहुतही सूक्ष्म और अनिवार्य दोष वाले हैं । परन्तु हमारे अनुमानसे कोई विरलाही मनुष्य होगा जो अपनेको मनुष्य कहनेके निमित्त अपने प्राकृतिक आहारके हेत् सर्वोत्तम फलोंको चने । इसलिए हुमारी सम्मति है— प्रत्येक मनुष्यको यदि वह स्वस्थ और दीर्घाय होनेकी छ।लसा रक्खता है तो अपने भोजनार्थ, यदि रोगी नहीं है, यथा शक्ति रसीले, सूक्ष्म, कम उत्तेजक, चैतन्य और नवजीवित फल, शाक, मेवा और धान्यादिको विना तीक्षण मसालें और अग्निकी सहायताके सेवन करे।

इसमें कोई सन्देह नहीं—सब मनुष्योंका आहार एक धमानही नहीं हो सकता । क्योंकि जो जातियां जैसे देश और स्थानोंमें जन्म छेती हैं, उसीके अनुसार उनके. शरीरके जीवनके रासायनिक पदार्थों द्वारा उनकी रचना होती है। इसीसे किसी. देशकं मनुष्योंकी त्वचा कठोर और किंसीकी कोमल होती है, तथा एक देशकी जातिकी मुखाकृतिमें दूसरे देशकी जातिसे वैसेही अन्तर होता है, जैसे देशी और विदेशी कुत्तोंमें मेद होता है। अतः कठोर त्वचा और मही आकृतिके मनुष्य, कोमल त्वचा और अनुस्त आकृतिके मनुष्य, कोमल त्वचा और अनुस्त आकृतिके मनुष्योंकी जातिकी अपेक्षा अधिक रसहीन, स्थूल और उत्तेजक फर्लोंका सेवन कर सकते हैं। किन्तु संसारमें मनुष्यकी ऐसी कोई जाति नहीं है, जिसको त्वचा या जीवन-कोष, भेंस, बकरी, ऊंट या अन्य ऐसेही जीवोंके सहश जीवनके स्थूल रासायितक पदार्थों द्वारा सङ्गठित हो। अतएव हम रसीले और अनुत्तेजक फर्लोंको छोड़ अन्य कठोर पदार्थोंको अपना भोजन नहीं कह सकते। अपरुख पिछत्तर प्रतिशत हमारे शरीर जलका अंश है, निदान हमारी प्रकृतिके अनुसार केवल वही अनुत्तेजक फर्ल हो सकते हैं जिनमें हमारे शरीरके रसोमें परिवर्त्तित होनेश निमित्त तीन बौधाईसेभी अधिक जलका भाग हो, अन्यथा उन फर्लोंका हमारे शरीरपर वही अपकार होता है जो एक लोहेका धुरा काष्टके पहियेके छिद्रमें घूमकर कर सकता है।

## खान-पानके नियम.

स्वान-पानकं अन्य नियमों के अतिरिक्त सबसे पूर्व यह जाननेकी आव-श्यकता है कि मनुष्को आहार छेनेके निमित्त सर्वोत्तम समय कौनसा है ? इसका उत्तर बहुतई। सरस्ठ है, क्यों कि यद्यिप हम अपने नियम विरुध व्यव-हारसे अपनी प्रकृतिको बुरे स्वभावों में परिणत करनेके कारण अपने आमाशयादिको धुआके नियमित समयका ज्ञान देनेमें कर्त्तव्यहीन कर चुके हैं, तथापि यांद हम कुछभी बुद्धि रक्खते हैं तो यह भस्छे प्रकार जान सकते हैं कि रात्रिके विश्रमसे जिस प्रकार हमारे शरीरके अन्य समस्त, गत् दिवसके परिश्रमसे थिकत, अवयव पुनः नवजीवित हो जाते हैं उसी प्रकार हमारा आमाशयभी पुनः चैतन्य होकर अपना कार्य करनेको प्रस्तुत हो जाता है। अतः यह बात निर्विवाद है कि रात्रिके विश्रामसे हमारा समस्त शरीर नवजीवन प्राप्त कर लेता है। इसीसे एक विद्यार्थी या यात्री जो प्रातके समय एक घन्टेमें जितना पाठ या यात्रा करता है निश्चय दिनके चढ़नेपर उतना पाठ या यात्रा सवा या डेढ़ घन्टेमेंभी उतनी सरस्वता पूर्वक न कर सकेगा । अतएव सिद्ध होता है कि जितनी सुगमतासे हम प्रातके समय भोजनका पाचन कर सकते हैं दिनके अन्य किसी भागमें, ज्यों, ज्यों, सूर्य चढता जाता है और हमारा शरीर अपनी नियमित कियाओं के करनेसे धकित होता जाता है त्यों. त्यों आमाशयकी शक्ति कम पूर्वक कम हो जानेसे, नहीं कर सकते। निदान् सबसे पहिला भोजन सर्योदयके समयही होना चाहिये। अन्यथा हम किसी प्रकारभी प्रात:कालकी अपेक्षा अन्य किसी समय अपने आहारका पाचन करके भली भांति शरीरका पोषण नहीं कर सकते । इसके आंतरिक्त प्रातके समय, जब कि आमाशय रात्रिके विश्रामसे नवजीवन प्राप्त करके. अपना कार्य करनेको प्रस्तुत होता है और हम उसे भोजन न देकर उसके कर्त्तव्य-पालनमें बाधक होते हैं. तो वह कुछ दिनमें वैसेही कर्त्तव्यद्दान हो जाता है, जैसे पिन्नरेमें वन्द करके रक्खे हुए पक्षीके पंख उडनेका कार्य करनेसे विखित रहनेके कारण निस्सन्देह शीघ्र कत्त्रीव्यच्यत हो जाते हैं । अपरब यदि हम उस समयका भोजन न करें. तो दिनमें एक कालका भोजनभी हमार भोजनोंकी प्राकृतिक गिनतीसे कम हो जाता है क्योंकि यदि हम दो, चार दिनका उपवास करके भोजन करें, तो अपने आहारकी इतनी मात्रा कभीभी उदरस्थ नहीं कर सकते जो गत उपवास किये हए दिनोंके भोजनोंकी क्षतिको पूर्ण कर सके। इसके अतिरिक्त प्रायः सृष्टिके जीवोंकी सभी जातियां. जिनकी प्रकृति दिनमें काम करनेकी है, भीर होतही थीमी, धीमी सहावनी पवनमें प्रकृतिकी प्रशंसामें मधुर गान करते हुए कोई बृक्षोकी टोहमें वैचहाते, कोई सुन्दर, सन्दर फलोंसे रस लेनेको गुजारते. कोई क्षेत्रोंमें हरियालीकी खोजमें विचरते. और कोई. कोई घने वनोंमेंही अपने आहारको ढूंढते फिरते हैं। परन्त मनुष्य-देवताका तो कोई नियमही नहीं: और यदि किसी महाशयने अपने दोन आमाशयपर बडी दयाभी की, तो कुछ थोडासा कलेवा देकर बहका दिया, जिससे क्रेशित हो आमा-शयकी वास्तविक क्षधाका ज्ञान करनेके समयकी अवधि औरभी परे हो जाती है। क्योंकि जिस प्रकार सेरभर चावल उबलनेवाली होडीमें चाहे दो तीले चावलका रन्धन किया जावे चाहे सेरभरका, परन्तु उनके उबलनेके अर्ध कालमें, जबतक उन चावलोंका रन्धन न हो जावे, सेरभरकी न्यूनताकी पूर्ति करनेके निमित्त शेष चावल रन्धनके अर्थसे उसमें नहीं डाले जा सकते. उसी प्रकार आमाशय द्वारा जवतक उस कलेवेकी अल्प मात्राका पाचन होकर शरीरके रसोमें रूपान्तर न कर दिया जावे. तब

तक सर्बा क्षुधा प्रतीतही न होगी । निदान् इस प्रकार अपने उस आमाशयका, जिसपर हमारे जीवनका आधार है, गला घोंटना किसी प्रकारमी उचित नहीं । अर्थात् प्रातःकालमेंही भोजन करना सर्वोत्तम है । इसके पश्चात् सूर्योत्त्त होनेके समयतक जब, जब क्षुधाका ज्ञान हो भोजन करना चाहिये । परन्तु किसी समय जबतक वास्तिविक और विकल करनेवाली क्षुधा प्रतीत न हो, भोजन न करना चाहिये । यदि किसी व्यक्तिको बुरे स्वभावोंके कारण प्रातके समय भूख कम लगे तो सबसे अच्छा यही उपाय है—दो, चार दिन सार्थकालका भोजन न करे तो आगामी प्रातः कालको, यदि हमारे कुकर्मो द्वारा आमाशय अधिक दृषित नहीं है, अवस्य क्षुधाका ज्ञान होगा ।

इसके उपरान्त अवतक लल.दि द्वारा चिकित्सा करने और उसे प्राकृतिक चिकि-त्साके भिथ्या नामसे सम्बोधन करनेवाले पूर्वज चिकित्सक या उनके आविष्कर्ता-ओंने जो त्रुटियां की है उनमेंसे एक त्रिट यहभी है—वह यह सिद्ध करनेमें समर्थ न हुए, रोगीको किस मात्रामें भोजन देना चाहिये १ इसीसे उनके कथन इस प्रकार हैं:—

मिस्टर प्रीसानिट्ज प्राकृतिक जल चिकित्साके प्रसिद्ध डाक्टरके विषयमें डाक्टर मण्डका कथन है:—" The worst of it all was, that the disease did not give way, that fresh attacks of gout would occur, etc.; but was at least discovered that the evil it was caused by too much food." अर्थात् प्रीसिनिट्जृकी चिकित्सामें रोगोंका दूर न होना, और गठिया सरीखे रोगोंके नवीन आक्रमण होना इत्यादि, बड़ी भारी दुटि थी; किन्तु अन्तमें यह सब स्पष्ट होगया कि यह समस्त दोष आवस्यकतासे आधेक भोजन करनेका परिणाम था। इससे आगे फिर डाक्टर मण्ड कहते हैं:—" Pressnitz urges that he who can not eat every thing must be ill." अर्थात् डाक्टर प्रीसिनिट्ज इस बातपर बल देते हैं कि बह मनुष्य जो प्रत्येक पदार्थ सेवन नहीं कर सकता अवस्य रोगी रहना चाहिये। बाक्टर एडकई हुकर डेवी, उपवास चिकित्साके पक्षपति, कुछ अन्यही राग अलापते हैं। जहां प्रीसिनिट्ज इंस, इंसकर खोनेको कहते हैं, वह प्रत्येक स्थानपर भवों मरनेकीही सम्मति देते हैं। और इसपरभी अपनी चिकित्साको प्रकृतिक

कहनेमें तिनकभी लजा नहीं करते । प्रकृति द्वारा तो केवल उन्हीं तीन्न रोगोंमें जपवास करनेकी आज्ञा है, जिनसे पीड़ित होनेपर क्षुधाका ज्ञान छुत हो जाता है। डाक्टर लुई कोहनी, जो प्राकृतिक जल चिकित्साके अद्वितीय विद्वान माने जाते हैं, यहमी न निश्चय करसके—कीनसे रोगोंको उसके आहारकी कितनी मात्रा देनी चाहिये ? इसीसे वह लिखते हैं:—"यह बताना बहुत कठिन है कि आहारका वह परिमाण कितना है, जो रोगों पचा सकता है ?"

अतः हम प्राकृतिक चिकित्साको इस जुटिसे वश्चित करनेके निमित्त, उस निय-मका कथन करते हैं जो बहुतही साधारण और प्राकृतिक है:—

भोजनकी इच्छाके लिए दो शब्द हैं एक क्षया और दूसरा तब्जा। क्षया वह वास्तविक भुख है, जो आमाशयको यथेष्ट मात्रामें पूर्ण प्राकृतिक भोज्य पदार्थ प्राप्त होनेपर आन्त हो जाती है, और तृष्णा बुरे स्वभावोंके कारण कैवल तीक्षण पदार्थोंकी उत्तेजनाके निमित्त उनकी ठाळसा प्रगट करती है. और सदा अज्ञान्त रहती है, क्योंकि रोगादिसे पीडित होनेपर मुखका स्वाद अच्छा नहीं रहता । इसीसे तृष्णासे पीड़ित मनुष्य द्वारा कोई तीक्षण पदार्थ चखने मात्रकी अपेक्षा शरीरके पोषणार्थ भर-पेट नहीं खाया जाता, यद्यपि प्रत्येक समय यही लालसा रहती है-यह खाऊं, वह खाऊं। अतएव वह प्राकृतिक पदार्थ जो हमारी प्रकृतिके अनुकूल क्ष्मा निवारणार्थ हैं , बड़ी सावधानीके साथ दांतों द्वारा सूक्ष्म करके चवाये और चुंसे जानेपर उदरस्थ करनेसे हमारी जिह्ना और कण्ठ केवल आहारकी उतनीही मात्रा आमाशयमें प्रवेश करनेको समर्थ होंगे. जितनी जिस रोगी अथवा आरोग्य मनुष्यके पञ्चाशयके पाचनार्थ यथेष्ट और उचित है: क्योंकि यदि मनुष्य बलात् उस मात्रासे अधिक, जो उसकी क्षुवा निवारणार्थ यथेष्ट हो, सेवन करनेका प्रयत्न करेगा तो स्वतःही मख द्वारा अरुचि प्रगट होगी । प्रत्यत यथाशक्ति जिह्ना भोजनकी उस अनावस्थक मात्राको उदरस्य करनेकी अपेक्षा उगलनेका प्रयत्न करेगी । परन्त अप्राकृतिक या अर्धरूपसे चबाये हए और उत्तेजक पदार्थ सदा उदरमें आवस्यकतासे अधिक प्रविष्ट किये जाते हैं।इसीसे एक बड़ी जनसंख्याके मळ ( विष्टे ) का प्रवाह द्रव या शुष्क रूपसे विना किसी नियमके होता है, जिसका केवल एक यही अर्थ है-भोजनकी अनावश्यक मात्रा सेवन करनेसे वह पाचनमें नहीं आता । इसके अतिरिक्त अधिक भोजन करनेसे आमाशयके भीतर पहिले सहन उत्पन्न होती. है. जिसकी तीक्षणतासे आमाशय और अन्त्रादिमें घाव होने, तथा यकुतादि द्वारा सर्व शरीरमें सडनका विष फैलनेसे अनेकानेक जीवन-कणोंकी क्षति और रक्तके दिषत होनेके कारण नाना प्रकारके रोगोंकी उत्पत्तिका हेत्र होता है. तद्उपरान्त अजीर्णके पदार्थोंकी निरन्तर सड़नका अमल, सिर्के या मदिरा सरीखे तीक्षण पदार्थोंमें रूपान्तर हो जाता है, जिससे उसकी तीक्षणता द्वारा अधिकाधिक गरिष्ठ और उनकी अत्यधिक मात्राभी सरलतासे पाचनमें आजाती है। इसीसे कुछ दिनतक जिन गरिष्ठ या रेचक पदार्थों या उनकी अधिक मात्राओं के सेवनसे अजीर्ण प्रतीत होता है, कछही काल पीछे जब आमाशयमें उन्हीं पदार्थोंकी सडनका अमलादिमें (तेजाब) रूपान्तर हो जाता है अजीर्णका ज्ञान नहीं रहता । परन्तु इसका अन्तिम परिणाम किसी प्रकारभी आपत्तिसे शृत्य नहीं । क्योंकि आमाशयमें अमल सरीखे तीक्षण पदार्थोंके जन्मलेनेके उपरान्त नितान्त आमाशय, अन्त्र, यकृत, प्रत्युत सर्व शरीर गलकर क्षीण होता और फिर निर्जीव होनेसे कठोर होता या सिकडता रहता है. जिससे आमाशयादि एकैक अपने कर्तव्य पालनसे च्युत हो जाते हैं; और ऐसी दशामें रोगीको प्राकृतिक स्थल पदार्थों (फलोंका गुदा) केही नहीं वरन फलोंके रसोंका पाचन करनाभी दुस्तर हो जाता है । अतः ऐसी अवस्थामें केवल अनार सरीखे सक्स (पतले रसवाले) फलोंका रस चुंसवाकरही रोगीका निर्वाह करना पडता है। किन्तु किसी, किसी रोगीको, जिसकी दशा अधिक नहीं बिगडी हो अन्य कोमल परमाणुओं द्वारा सङ्गठित फलोंका रस चंसने और फोक थुकनेकी अनुमति दी जा सकती है, जिससे आमाशयको भार न सहन करनेसे उसे विश्राम द्वारा पनः नवजी-वन प्राप्त करनेका अवकाश मिले।

अधिकांश मनुष्योंने मोजन चबानेकी प्रणाळी ऐसी विगाड़ी है कि किसी कामको किंटन समझते हैं तो कहते हैं— कोई मुखका मास है जो झट निगल लिया—अर्थात् मुखके प्रासके निगलनेका अर्थ उन महाशयोंने बहुतही शीव्रतासे समझ सम्बाहि । फिर यदि वह अपनी पाचन कियाको नितान्त उल्हाना दें, और प्रमेह, यकुत एवं रक्तविकार इत्यादि, इत्यादि रोगोंमें प्रसित रहें, तो कौन

मनुष्प प्रकृतिके विरुद्ध रात-दिन कतर-बाँत करता रहता है; किन्तु खाख, साख। उपाय करनेपरभी वह प्रकृतिपर विजय नहीं पासकता । क्योंकि वह अपने

कोई मनुष्य शरीरमें एक आमाशयक स्थानमें दो आमाशय नहीं छमा धकता, जिससे कि संसार भरके प्राकृतिक और अप्राकृतिक पदार्थोंका पाचन कर सके । तनिक्मी भोजनकी मात्रा अधिक या गरिष्ठ होनेसे वह पाचक पदार्थोंहीकी खोज करता फिरता है; और शिक्तयोंके अति क्षीण हो जानेपर अयोपान्त सभी औषधियां निर्यंक सिद्ध होती हैं। कारण यह कि औषधियां तभीतक अपना तीक्षण प्रभाव दिखा सकती हैं, जबतक आमाशय या यक्नतादिमें विषोंसे घावोंकी उरासिक उपरान्त आमाशयकी भीत या यक्नतके जीवन-कण निर्जाव नहीं हुए हैं और उसमें जौवन-हाक्तियां उपास्थित हैं। क्योंकि आमाशय या यक्नतादिके जीवन होंन और कठोर हो जानेपर कोई औषधि भोजनके पाचनार्थ उनसे रसोंका ह्याव नहीं करा सकती; और ऐसी असमर्थ दशामें मनुष्यकी वह गर्वमय बातें, जिनसे वह प्रकृतिको हांकना बाहता है रक्क्वीही रह जाती हैं।

मानव जातिपर यह बड़ा भारी कलड़ है—वह अपनी अलैकिक बुद्धिके कारण जिह्वाके चटोरपनसे कुत्ते और बन्दर सरीखे जीवेंसेभी गया बीता है। क्योंकि कोई कुत्ता या बन्दर, यदि मनुष्यकी असीम कृपा द्वारा धोखेसे किसी पदार्थका अभ्यस्त नहीं कराया गया है, विषों या भोजनकी अनावस्यक और अधिक मात्राओंको सेवन न करेगा। इसीसे एक समयकी घटना है—सन् १९०१ ई० में लाई कर्ज़नके ट्रावनकोर जानेपर वहांके महाराजा ने उन्हें एक ऐसा सर्प दिखाया, जो प्रति आट दिवसके उपरान्त किसी छोटे नागका आहार करनेकी प्रकृति रक्खता था। उस सर्पके सन्मुख एक छोटा सांप डाला गया, परन्तु वह एक दिन पहिले अपना आहार कर खुका था और विना आठ दिन समाप्त हुए उस सांपको नहीं खा सकता था। अतः कई बार उनके कहनेपरमी उसने उस सांपको न खाया। इसपर उनके एडीकाइने कहाः—" यह वह लाई कर्ज़न हैं जिनके संकेत मात्रसे भारतके बड़े, बड़े महाराजा दिनमें छः, छः बार खोनको प्रस्तुत हैं; परन्तु इनके इतने आपह-परभी एक बड़ा सर्प छोटे सांपको नहीं खाता!" हा! धिकार है मनुष्यको जो उस सर्पसेनी गया बीता है!

्रहा, कितने शोकका स्थान है—साताएं स्वयं अपनी सन्तानकी हिंसक बनती हैं! बहु बारुकॉको, उनके दांत निकलनेसेभी पूर्व अनेक प्रकारके अप्राकृतिक ओजनोंका आहार कराना आरम्भ कर देती हैं । इसके अतिरिक्त वह बारुकोंकी धुधा निवारण होनेपरभी अनेक प्रलोभन देकर भोजन कराती हैं। वह नहीं विचारती—भोजनकी वह मात्रा, जो वास्तविक धुधाके अतिरिक्त बलात् सेवन करायी गयी है, क्या हानि पहुंचावेगी ? इससेभी बढ़कर डाक्टर छुट कोहनीने, भोजनके विषयमें, यूक बालकोंके साथ निर्देयतासे काम लिया है। हमारे अनुमानसे इन प्राकृतिक डाक्टर महाशयको शिशु पोषण विषयपर पुस्तक लिखते समय कदा-बित् कबूतर आदि, जो अपने बचोंको चुगा हुआ दाना उगलकर खिलाते हैं, का ध्यान आगया होगा। इसीसे आपने माताओंको उपदेश किया है—वह दिल्येको भली माति चवाकर उगलनेपर बालकोंको सेवन करायें। धन्य है इस बुद्धिमलापर जो मनुष्यत्वका गर्व करते और प्रकृतिके अनुयायी होते हुएभी बचोंके ऐसे कोमल मुखका, जिसमें सूक्ष्म मीठे पदार्थों, या अन्य व्यक्तिकी लार आदिसे हस्य या अहस्य घाव तथा छाले पड़ जाते हैं, विचार न करके, इस संकामक रोगोंकी उत्पत्ति करनेवाली पृणित रीतिये उन्हें भोजन करानेकी अनुमित देते, और प्रकृतिकी डाँग मारते हैं।

हमारी सभ्यताके कारण हमारी सर्व श्रेष्ठ मानव जातिको यहभी एक अभिमान है कि अतिथिको अधिकायिक गरिष्ठ भोजनको अस्यधिक मात्रा सेवन करायी जाती है। वह अभागा आपत्तिका मारा, यदि कुछ समझदार है, बहुतेरा खानेसे सुख मोड़ता है, किन्तु उसके भाग्यने ऐसा धका दिया है, कि हमको विना अधिक भोजन कराये शान्तिही नहीं होती, चाहे रात्रिमेंही विश्चिका भगवान्के दर्शन हों, और डाक्टरका द्वार खट-खटाना पड़े।

. आंग इससेमी अधिक हमारी मूर्खता यह है, यदि किसी रोगीको क्षुधाका ज्ञान विधिल हो जाता है, तो हमारा यही उपदेश होता है—यदि तुम भर-पेट न खाओगे तो किसके सहारे रहोगे ? हमारे डाक्टर कभी यह नहीं सोचते—उनका रोगी भोजनके नामसे क्यों घराता है ? या यों कहना चाहिये—वह यह जानतेही महीं कि क्षुधाकी अमुपस्थितिमें भोजनसे क्या आपित होती है ? अन्यथा वह विना भूखके भोजन करनेकी सम्मति न देते !

प्रीष्म ऋतुमें न्यूनाति न्यून अनावस्यक और क्षुधासे अधिक भोजनकी मात्रा भी विषका काम देती है। क्योंकि उस ऋतुके तापसे आमाशयमें मोज्य पदार्थोंके परमाणुओंकी त्वचाका विच्छेद होजांनेसे और भोजनकी अधिक मात्राके हेतु उसके भाचनमें विलम्बके कारण, वायुकी सहायता द्वारा उसका शाचन होनेकी अपना सड़न उत्पन्न हो जाती है, जिससे खट्टी डकारें या अपवित्र गैस मुख और गुदा द्वारा आया करते हैं। परन्तु डा॰ कोहनीन यहांभी कुछ अपूर्व कल्पनासेही काम लिया है। वह प्राप्तकी अपेक्षा शरद ऋतुमेंही कम भोजन करनेकी बात कहते हैं।

हमारे देशमें यहभी कुछ कुप्रथाही है, कि इधर प्रस्ता बालक नहीं जनने पाती उधर उसके लिए छत, गोंद आदि द्वारा बने हुए गरिष्ठ पदार्थ उपस्थित रहते हैं; और इसपरभी आनन्द यह है—उसको बहुतसा खामेको बाध्य किया जाता है । क्या कोई विचार-शील यह कहेगा—वह प्रस्ता ऐसे गरिष्ठ पदार्थोंका पाचन करके बल और शिशु निमित्त दूध प्राप्त कर सकती है ? कीनसा विज्ञान यह सिद्ध करनेमें समर्थ होगा—छत शीघ्र पाचनमें आकर रसींकी गृद्धि कर सकता है ? और यदि छत शीघ्र पाचनमें आकर रसींकी गृद्धि कर सकता है ? और यदि छत शीघ्र पाचनमें नहीं आसकता, और उसके द्वारा रसींकी गृद्धि नहीं होसकती, तो प्रस्ताको ऐसे गरिष्ठ पदार्थ देना कीनसी बुद्धिमत्ता है ? आज दिन हमारी खियोंका निर्वल और उनके स्तनोंमें दूधकी न्यूनता और दोषोंसे वालकोंका प्राणान्त या बलहीन और रोग पीड़ित होना बहुत करके हमारी घ्रक्तिता द्वारा प्रस्तुताओंको गरिष्ठ पदार्थ देनेपरभी अवलम्बत है ।

इसके अतिरिक्त हमको मोजनकी मात्राका जान हो यह जानेनकीमी आव-स्यकता है—हमको कहां और किस प्रकार अपने मोजनोंको सेवन करना चाहिये ? इसके लिए सर्वे चित तो यही है, कि प्रकृतिक साथ विहार करते हुए शांतल (सहा), हरे-मेरे, प्रसन्नता एवं चैतन्यता देनेवाले स्थानोंमें निर्देश, अनुत्तेजक, रसीले फलोंको स्वयं वृक्षोंसे प्राप्त करनेका परिश्रम करके सेवन करें। किन्तु ऐसा करना प्रथम तो प्रचलित सम्यताकेही विरुद्ध है, द्वितीय हमारेही कुकमों द्वारा वन-पृक्षोंपर कुरहाड़ा बजनेसे यथेष्ठ फल उपलब्धमी नहीं हैं। अतः बड़ी स्वच्छता, स्वाधीन्ता और सावधानीके साथ नम्म, या डीले और इल्के वल धारणकर ऐसे पवित्र स्थानमें भोजन करना चाहिये, जो धुएं, सीलन ( अपवित्र तरी ), गर्द, कुड़े और दुर्गन्या-दिसे मुक्त और सुरक्षित हो, और जहां प्रकाश एवं स्वच्छ वायुका यथेष्ट प्रभाव हो। इसके अतिरिक्त सबसे अधिक प्यान देने योग्य यह बात है कि मोजनालयमें अवस्य योड़-बहुत फूलों आदिके वृक्ष हमें प्रसन्न और चैतन्य करनेके निमित्त होने चाहियें। भोजनके विषयमें इस बातपरमी ध्यान देना आवश्यक है—भोजनके समय बात-चीत करना या हुंसना कभी, कभी बड़ी भयहूर आपत्तियोंका कारण होता है। क्योंकि ऐसा करनेसे प्रायः भोजन भोजन-नाळीकी अपेक्षा वायु-नाळीमें चल्ज जाता है, जिससे तीव खांसी उठने लगती है, और जबतक भोज्य पदार्थ वायु-नाळीसे न निकल जायँ मनुष्य विकल रहता है। इसीसे बहुधा बालक माताओंकी सूर्वतासे रहन करते समय दूध पिळानेके कारण दूधके भोजन-नाळीके स्थानमें वायु-नाळीमें चल जानेके हेतु मृत्युको प्राप्त होते या भारी कष्ट सहन करते हैं।

यदि हम स्वस्थ रहना चाहते हैं, तो यह विचारनार्भा आवश्यक है—हमको अपने प्यारेसे प्यारेकेभी साथ खान-पान न रक्खना चाहिय । क्योंकि ऐसा करनेसे अनेक संकामक और भयक्कर रोगोंका न्य रहता है । किन्तु हमारे देशमें यवनादि जाति-योंके अतिरिक्त आर्थ जातिके द्विज वर्णोंमेंभी हुके सर्राखे स्वास्थ्य-नाशक साधनकी प्रथा पड़नेसे प्रायः समार्क नेत्रोंसे पहियां बंध गयी हैं । क्योंकि जोमी हमारे घर आता है वहीं अपना सुंह फूंकनेक लिए उसी एक हुकेकी नलीमें सुंह मारता है । उत्तम तो यह है कि अपने भोजन करनेक पात्रभी अन्य व्यक्तिको न दियं जायं।

अपरम यहभी आवर्य क है कि भोजनके उपरान्त जबतक मोजन पाचनमें न आजावे प्राकृतिक व्यायाम अर्थान् धारे, धारे विचरने या अङ्गड़ायियां रुनेके अति-रिक्त दौड़ना या किसी प्रकार अधिक परिश्रम करना, हंसना, गाना और चिछाना न बाहिय; क्योंकि ऐसा करनेसे श्रांसकी तीज गति हो जानेसे आमाशय और अन्त्रादि-पर ऐसा भार पड़ता है कि भोजन पाचनमें आनेसे पूर्वही बमन, विरेचन द्वारा बाहर आनेको बाध्य होता है। उन प्रामीण मनुष्योंको इस बातका यथेष्ट अनुभव प्राप्त हो सकता है, जो गाईगमें जुते हुए बैठोंको बठान् उनकी श्रांसिसे अधिक दौड़ाते हैं। क्योंकि देखा गया है कि इस प्रकार बैठोंको दौड़ानंसे उनके मुंहमें झाग आ जाते हैं, और गुदर द्वारसं द्व-रूपमें मल प्रवाहित हो जाता है।

नियम विरुद्ध भाजनकी अधिक मात्राके एक ग्राससेभी दृषित विकारोंके होने-पर शरीरके जीवन-कर्णे के नष्ट होनेसे और उनका विषैल अमल और गैसोंमें क्यान्तर होजानेपर उनकी तीक्षणतास मांस और घृतादि सरीखे गरिष्ठ पदार्थ भी पाचनमें आकर शरीरको फुलाना और मोटा करना आरम्भ कर देते हैं। परन्तु इस प्रकारका फूलना उन्हीं खबूँजोंके सहश है, जो अधिक मल, मुत्रादिके खाद्यके फूलकर बड़े हो जाते हैं, किन्तु वास्तविक जीवनकी न्यूनताके कारण विना कृष्रिम खाद्य द्वारा उत्पादित ख़र्वूज़ेंसे फीके एवं अस्वादिष्ट होते हैं। अतः हमको अपने भोजन भन्ने प्रकार चन्नाकर उर्रस्थ करने चाहियें, जिससे जिह्ना द्वारा भोजनकी उत्तनीही मात्रा आमाशयमें प्रदेश की जावे जितनी हमारी पाचन शक्तियोंकी प्रकृतिके अनुकूल है।

वस्ततः मनुष्यके पीनेके निमित्त प्रकृतिने दांत निकलनेकं उपरान्त कोई पदार्थ नहीं बनाया है। इसीसे फलेंमें जो रस हैं उनके अतिरिक्त प्रत्यक्ष तरल पदार्थों के सेवनार्थ, उनके द्वारा हानि पहंचनेके भयसे, हमारे वैज्ञानिकोंने कृत्रिम साधनोंका आविषकार किया है, और फिल्टर्ड वाटर ( छना और पका हुआ जल ), डिस्टिल्ड वाटर ( वाष्प द्वारा बनाया हुआ जल ), सोडा वाटर, लेमनेड, बियर ( यवकी मदिरा ) एवं सोंफ, गुलाब, केवड़ेकं अर्क आदि सरीखे अनेक प्रकारके जल बनाये हैं । परन्तु वह सभी अपनी उत्तेजना या कृत्रिम साधनों द्वारा मसालोंसे मिश्रित या अग्निसं रन्धित भोजनोंके सदशही तीक्षण और जीवनहीन हो जाते हैं। अतः उपरोक्त सर्व प्रकारके जलोंका अपेक्षा फलोंके दुषित जीवोंसे रहित रसोंको चंसकरही अपने शरीरके तरल पदार्थोंकी कमीकी पूर्ति करनी चाहिये: और ऐसे छुष्क. तीक्षण और कुपाच्य पदार्थोंका सेवन न करना चाहिये जो हमारे रसोंको तर करनेकी अपेक्षा उनको सोककर या उनके स्नाव द्वारा या अपनी ऊष्णतासे जलाके शब्क करदें। परन्तु आज दिन इमारे रसीले भोजनोंका अभाव होनेसे शरीरके रसोंका व्यय होनेके कारण प्यासका ज्ञान होना परमावस्यक है। अतएव उस कमीको पुरा करनेका साधन इमको प्रकृति द्वारा मिला हुआ स्वच्छ जलही पर्याप्त है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि जल दूषित जीवों और स्थल पदार्थों के कारण अवस्य हमारे शरीरपर कुछ अपकार करता है, किन्तु हमारे अग्नि और मसालों द्वारा बनाये हुए कृत्रिम जलोंकी अपेक्षा वह हमारे शरीरको कम हानि और अधिक जीवन प्रदान करता है। परन्तु इसपरभी निर्वेल रोगियों या संक्रामक रोगोंकी ऋतुओंमें स्वस्थ मनुष्योंकोभी उससे यथा शाक्त बचना चाहिये । जलसे, उसके स्वाद रहित होनेसे, भारी होनेके कारण फलोंके रसोंकी अपेक्षा हमको शरीर पोषणार्थ जीवनके रासायनिक पदार्थोकी थरेष्ट मात्रा प्राप्त नहीं होती; और कभी, कभी एकैक बहुतसा जल पीजानेसे आमाश्य अधिक विकल हो जाता है। अतः यथा शक्ति जलका पान न्यन मात्रामें चसकी लगाकर धीरे, धीरे करना चाहिये; और उसीके सदश दूध आदिका पान करना उचित है।

आमाराय या अन्त्रादिसे पीड़ित अर्जाणेके .रोगियोंको भोजनंक विषयमें विशेष व्यान रक्तना चाहिये। यदि उनकी पाचन शक्तियां सर्वथा उत्तर दे बैठी हैं, किन्तु जीवनकी लता पुनः नवजीवन प्राप्त करने योग्य है तो उनको चाहिये कि केवल अपनी प्रकृतिके अनुकूल फलोंको चंसकर और उनका फोक यूकके उनके रसींपर निर्वाह करें; और धीरे, धीरे आमाश्यादिके स्वस्थ होनेपर रसींकी अपेक्षा क्रमशः थोड़ा, थोड़ा फलोंका गूदा सेवन करें।

अपवित्र या रोगी मनुष्यके हार्थोंका भोजन, चाहे वह कैसाही प्रिय हो न करना चाहिये।

श्रुधाकं समय आवत्यकं आवत्यकं कार्य हांनेपरभी उसे त्यागकर भोजनके समयको न टालना चांह्ये, क्योंकि भोजनपरही हमारा जांवन निर्धारित है। इसी-से किसीने कहा है— 'अव्वलहु त्वाम बाद्हु कलाम, अर्थात पहिले भोजन और पीछे बात। अतः भोजन नहीं है तो संसारमें कुछभी नहीं है। यह समस्त क्षगड़े भोजनके पीछेई। हैं।

## हमारे निवास स्थान

द्भाग अपनी शरीरकी रचनासे स्वयं यह परिणाम निकाल सकते हैं – व हमको रिवहत गर्म देशोंमें रहना चाहिये और न बहुत ठन्डे स्थानोंमें। क्योंकि प्रथम तो मनुष्यकी त्वचा अपनी कोमलतासेही अनुचित तापके किसी कष्टको सहन करने योग्य नहीं, द्वितीय हमारी त्वचापर अन्य जीवोंके समान दुर्तापवाहक घने बाल या उसके नीचे अधिक चर्चीके कोष न होनेसे हम गर्मी, सर्दी सहन करनेको असमर्थ हैं। क्योंकि देखनेमें आया है कि जो जीव शरद देशोंमें जन्म लेते हैं, दयाल प्रकृति उन्हें वहांके शीतसे सुरक्षित रक्खनेके निमित्त घनी और लम्बी ऊन या अन्य कीई साधन प्रदान करती है, और ऊष्ण देशोंके जीवोंको वहांका ताप सहन करनेके हेतु छोटे, छोटे दुर्तापवाहक लोम तथा उसीके अनुकृल चर्बीमय चामादि देती है के

इसीसे हिमके स्थानोंमें रहनेवाले कुत्तों और वकरोंके बहुतही घनी और लम्बी कन होती है, जब कि ऊष्ण तापके देशोंके कुत्तों और वकरोंके बहुतही छोटे और गर्भाके तापसे रक्षा करने एवं भेद न लानेवाले बाल होते हैं । निदान, जिस देशको सर्दी, गर्मी जिस जातिके मनुष्योंकी त्वचा विना अभ्यस्त हुए सहन नहीं कर सकती-प्रकृति वहां रहनेकी आहा नहीं देती।

" प्रकृतिका उपदेश " शार्षक लेखका सःरांश लेनेसे पहिलेही सिद्ध हो चुका है—मनुष्य मात्रके खाद्य पदार्थ केवल वही वानस्पतिक पदार्थ हैं, जिनके सेवन करनेकी हमारी झानेन्द्रियां आझा देती हैं। निदान जो देश ऐसे खाद्य पदार्थोंसे श्रूत्य हैं, कदापि हमारे रहने योग्य नहीं।

वह पत्थरीले देश जहां चलनेसे पगोंके लिलने और उनमें बिवाइयां फटनेडी सम्भावना हो-प्रकृति नियम विरुद्ध वहांका निवास नहीं बताती । कारण यह कि वह देश या स्थान केवल उन्हीं जीवोंके निमित्त हैं, जिनके पैरोंके खुर या लन्ना ऐसी कटोर और गद्दीदार है जो पत्थरोंका घर्षण सहन हो सके।

वह रेतीले देश जहां, विना अभ्यासके, थोड़ाभी चलनेसे पैरोंकी गहियां पीड़ा या दुःख प्रगट करती हैं—मनुष्यकी प्रकृतिके प्रतिकूल हैं। क्योंकि ऐसे देश केवल उन्हीं जीवोंके लिए हैं, जिनके खुर या पैरोंकी गहियां ऊंट या बल आदिके सदश बादके स्थानीमें चलनेके अर्थसे रची गयी हैं।

बह देश जहां तेरह, चौदह घन्टेसे अधिक बड़े दिन, रात होते हैं—नहांका रहना प्राकृतिक सिद्धान्तके विपरीत है। कारण यह कि हमारा शयन करना और निद्रासे जागरित होना तथा अन्य कार्यक्रम दिन, रातपरही अवलम्बित है।

वह देश या स्थान जहांकी भूमि दलदल और सीलन युक्त होनेसे पैरोंकी लचा चिपकनेके कारण हमको गिलगिली या फुरेरी आकर किसी प्रकार छूणा होती है— नितान्त वहां निवास करना प्रकृतिका उल्लंघन करना है।

वह देश या स्थान जहां भुंगे, मच्छर, पिस्सू, बिच्छू एवं सपीदि या अन्य किसी प्रकार दुःख देने एवं रोगोंकी उत्पत्ति करनेवाले जीव-जन्तु हों—कदापि प्रकृति वहां रहनेकी आहा नहीं देती। क्योंकि मनुष्यको दुःख देनेवाले जीव-जन्तु प्रायः वहीं पाये जाते हैं, जहां जल, वायु और भूमि मनुष्यकी प्रकृतिके विपरीत होती है। इसीसे अधिक मच्छरोंका वहीं ज्ञान होता है, जहां सीलन होनेसे मैलोर्यक भपवित्र जल, वायु होती हैं, विच्छू वहीं होते हें, जहां लीद और गोवर भादि सरीखें दूषित पदार्थों की सड़न होती हैं; और सिंह, भाद्र आदिभी ऐसेही स्थानोंमें पाये जाते हें, जहां क़मारी प्रकृतिके विपरीत साधन होते हैं।

बह स्थान जहां कंटकमय झाड़ियां आदि इतनी अधिक हों कि चलनेमें कष्ट डों─-वहांमी प्रकृतिसे उपदेश लेकर न जाना चाहिये।

सबसे आवश्यक और ध्यान देने योग्य वात यह है—कससे कम ऐसे ठन्हे या गर्म देशोंमें न रहना चाहिये, जहांकी शीतलता तथा ऊष्णता सहा न हो; और इससे भी अधिक इस बातको स्मरण रक्खना चाहिये, कि जिन देशोंमें तरी या दल-दल हो, या पृथ्वीसे क्षार अधिक निकलते हों, अर्थात् जिस स्थानकी वागु अधिक जलगुक्त होनेसे पदार्थाकी स्पृण्टर अपवित्रताका सखार करके मैलेरिया (जूडीका ज्वर) आदि रोगोंका हेतु हो, या जहां जल क्षारगुक्त हो और उसपर तेलके समान दूबित पदार्थ तेलते हों—भूलकरभी न रहना चाहिये। आर्थ जातिको ऊष्ण देशोंकी अपेक्षा शरद देशोंका निवास कम हानिप्रद है। क्योंकि आर्थ जातिके शिरके केश अफ़रीका निवासियोंकी अपेक्षा बहुत बड़े होते हैं।

इसके उपरान्त शरीरके निवासार्थ रक्षक स्थानों अर्थात प्रचलित प्रथाके घरोंके विषयमें लेखनी उटाना दुधारी खड़गपर चलना है । इसीसे यदि हम स्पष्ट रूपमें यह कहें—प्रकृतिने हमको ऐसे घरोंमें रहना नहीं बताया, जिनकी अनेकानेक कृत्रिम तथा स्वास्थ्य नाशक रांतिगाँसे मनुष्यने रचना की है—तो चहुं ओरसे विना सोचे, समझेही सभ्य समाज एवं वर्षाऋतुमें गुवरीले कीटोंके सहश उपजे हुए आज-कलके पत्र सम्यादक हमें भर-पेट गालियां देते हुए यही कहेंगे:—

शिक्षा 'कर्नल ' दीजिये, धरे जो चितमें वाय, बया जो बानर हेत कहें, निश्चय घरे तुड़ाय।

इसकं अतिरिक्त हम यहभी जानते हैं, कि वह मनुष्य, जो अपनेको सभ्य समझते हैं. अवस्य इस प्रकारके अनर्थक प्रश्न उठाते हुए आलोचना करेंगेः—

१। मनुष्य जो अपनी बुद्धिके हेतु सब जातियोंमें श्रेष्ठ है, और जिस बुद्धिके बलते बड़े, बड़े सुन्दर सुसाजित भवन (महल) एवं दुर्गादिकी रचना कर सकता है, तो यह कौनसी सभ्यता है कि वह अपनी बुद्धिपर पानी फेरकर अपनेको प्रकृतिके आधीन करदे ? २ । बया जो एक छोटासा पक्षी है—अपनी बुद्धिके अनुसार कैसी सुन्दर, दुर्ता-पवाहक एवं वर्षोसे सुरक्षित रक्खनेवाळी, और दिन तथा रात्रिमें विश्राम और झूलने आदिकी कीड़ा एवं शयन करनेकी पृथक, पृथक तोंद (घोंसळा) बनाता है—तो क्या मनुष्य बयेसेभी गया बीता है, जो अपनी बुद्धिकी कुशलताका पारिचय न दे ?

उपरोक्त प्रश्नोंका उत्तर इस प्रकार है:--

वस्तुतः मनुष्यकी बुद्धि सर्व श्रेष्ठ है, यदि प्राकृतिक चक्ते बाहर न हो। हम गृहादि रक्षा करनेवाले स्थानोंकी प्रकृतिके विपरीत नहीं कहते। क्योंकि छृष्टिमें जितनेभी जीव हैं, वह अपनी, अपनी प्रकृतिके अनुकृल सुरक्षित स्थानोंकी खोजमें रहते हैं। परन्तु क्या हमको कोई वैद्यानिक यह बतानेको प्रस्तृत है—बड़े, बड़े सुन्दर भवनादि, जिनकी रचनाके उपरान्त उनमें प्रवेश करने हे निमित्त सूर्य भगवानुकी किरणोंको मार्गमी नहीं मिलता, शुद्ध और पवित्र रह सकते हें? क्या मनुष्य जो अपनी बुद्धिपर फूला नहीं समाता, अभातक सूर्यके प्रकाशके गुणोंसेभी अनिमिश्च हैं? कोई डाक्टर यह कहनेका साहस नहीं कर सकता, कि प्रकाश विद्वीन स्थान, किसी प्रकार मनुष्यके निवास करने योग्य हैं—फिर वह घर या विकित्सालय, जिसमें कभी प्रकाश नहीं पहुंचता, और यदि पहुंचताभी है तो केवल कुछ साधारण द्वारा-दिके मार्गोंसे, जो ठीक वैसेही ह, जसे ऊंटकी डाड़को जीरा या अपि सहश कष्ण तवेपर जलका विन्दु—क्या कभी स्वास्थ्यप्रद हो सकता है ?

नहीं, कदापि नहीं! प्रकाश पहुंचानेवाली खिड़कियों या रौशन-दान कभी -यथेष्ट प्रकाश पहुंचाकर घरों या चिकित्सालयोंको दूषित विकारोंसे विश्वत नहीं कर सकते। इसके अतिरिक्त फ़िनाइल, चूनेकी क्लई आदिसे घरोंके विषके जीवोंका नाश करनेपरभी वह गुद्ध नहीं किये आसकते। क्योंकि उनकी उत्पत्तिका कारण प्रकाशकी द्वीनता फिरभी उपस्थित रहेगा; और नाशित जीवोंके मृत शरीरोंसेभी वायुके संसर्ग द्वारा उनके सड़नेपर अन्य विवैके जीवोंकी उत्पत्ति कमशः वनी रहेगी। अतः विना प्रकाशके फ़िनाइलका छिड़कना और चूने या गोवरसे लिपायी, पुतायी करना निवास स्थानोंको, उनकी तीक्षण गन्धों द्वारा पहिले दोषोंको छिपाकर एवं नवीन विकारोंको उत्पत्त करके, औरभी दूषित करना है अतएव लिपायी, पुतायीभी केवल उन्हीं

पदार्घोंसे होनी बाहिये, जो स्वयं विषैठे, तीक्षण या गोबर और लीद सरीखे दुर्गन्धयुक्त, और विषैठे जीबोंकी उत्पत्ति करनेवाले न हों।

हमारे मतसे निवास स्थानोंको विकार रहित करनेमें सर्वोत्तम प्रकाश है, तर् उपरान्त कमसे वायु और जल हैं । अतः जहां वायु एवं जल यथेष्ट रूपमें पहुंच। सकते हैं, किन्तु सूर्य देवकी किरणोंको मार्ग नहीं मिलता, उस स्थानके यथेष्ट दोषोंका वायु या जल कोइभी नाश नहीं कर सकता; फिर यदि हम उन सुन्दर, सुन्दर कृत्रिम भवनोंको, जो नितान्त प्रकाशार्थ भटकते हैं, मनुष्यके घातकके नामसे सम्बोधन करें तो क्या अनुचित हैं ?

बायु और प्रकाश दोनोंही पृथ्नीके दोषोंको पृथक करनेवाली वस्तुएं हैं; क्योंकि वायुके सखार द्वारा अशुद्ध परमाणु अन्य स्थानोंमें चले जाते हैं, तथा उनको वायु मण्डलके विस्तृत क्षेत्रमें विस्तार पानेसे वह स्पूक्ष्मातिस्क्ष्म अवस्थाको प्राप्त होनेके कारण इमारे शरीरपर अधिक अपकार नहीं कर सक्ते । इसके अतिरिक्त अशुद्ध वायुके स्थानमें शुद्ध वायुका प्रवेश होता रहता है, जिससे वह स्थान जहां यथेष्ट वायुका सखार रहता है, रोगोंकी जन्मभूमि नहीं होता, और प्रकाश हमारे घरोंके अन्य दोषोंके साथ, साथ जलकी तरी द्वारा रासायनिक पदार्थोंसे उत्पादित दोषोंकामी शुद्ध पदार्थोंमें रूपान्तर करता है। इसीसे यूत्र सरीखे पदार्थोंकोभी सूर्य भगवान जलमें परिवर्तित कर देते हैं। अतः प्रकाश वायु और जलादिकोभी शुद्ध करनेके निमित्त सर्वोच्च है।

हा! हमपर टेड़ी आलोचना करनेवाले बयेकी कुशलता और चतुरताकी उपमा देते हैं; परन्तु यह कभी ध्यान नहीं देते—उसकी तोंद ( घोंसला ) कैसी प्रवेशनीय और दुर्तापबाहक होती है, जिससे प्रवेशनीय होनेके कारण सूर्यके उचित ताप और यथेष्ट प्रकाश एवं आवश्यक व ायु सखारमें कोई बाधा नहीं पड़ती, और दुर्तापबाहक पदार्थों द्वारा रचना किये जानेसे सर्दी, गर्मीभी कष्ट नहीं देती । इसके अतिरिक्त वर्षासेभी पूर्ण बचाव रहता है, और पृथ्वीसे अन्तर रहनेके हेतु उसमें स्वास्थ्य नाशक जीवोंकोभी उत्पक्ति नहीं होती । किन्तु हमारे तीन, तीन, चार, चार प्रखुत इससेभी कहीं अधिक खण्डके सुतापबाहक पदार्थों द्वारा रचित एवं अनप्रवेशनीय कौनसे ऐसे घर हैं, जो वायु और प्रकाशको यथेष्ट मार्ग देते हों, और उस तृणके तुच्छ घोंसलेके समान सर्दी, गर्मीसे हमारी रक्षा करसकें ? वसन् कोई एक खण्ड वाला घर/ भी जो बड़े, बड़े महत्व पूर्ण इज्ञांनियसे और डाक्टर्सकी सम्मितसे युतापवाहक पदार्थों हारा बनाया गया हो ऐसा न मिलेगा, जो बयेकी तोंदके सहश उसपर बायु और सूर्य स्वतन्त्रतासे अपना प्रभाव डालकर हमें लाभ पहुंचा सकें। अपरख कीन यह कह सकता है कि यह छोटी चिड़िया कभीभी आगामी वर्ष उस तोंदमें रहेगी ? जब कि प्रति वर्ष उसकी नृतन तोंदोंकी रचना हुआ करती है। परन्तु मनुष्य देवता प्रति वर्ष नवीन गृह बनाकर तो क्या रहेंगे ? वहां तो दादा ले पोता बतें इसपरभी विश्राम नहीं! प्रत्युत पीढ़ियों उसी नरक समान अपवित्र घरमें रहनेकी अभिलाध है!! और फिरभी यह स्त्रयं घातक मानव जाति अपनेको सम्य और पवित्र कहनेका साहस करती है!!!

नूतन प्रणाकीक ऊंची छतोंबाले घर आदि, जिममें पाश्चात्य वैज्ञानिकोंने अनेकानेक खिड़िकयों द्वारा वायु सद्यारादिका बहुत कुछ प्रबन्ध रक्खा है, वहांभी प्रकाशका रोनाही है। क्योंकि जिस प्रकार अग्निस्प दहकते हुए लोहेका छोटासा कण हिम समान पश्चरकी शीतल चटानपर रक्खनेसे उसको ऊष्ण करनेकी अपेक्षा स्वयं अपनेही ऊष्ण तापसे हीन हो जाता है, उसी प्रकार वह थोड़ासा प्रकाश, जो खिड़-कियों और रीशन-दानोंसे आदा है दूखित विकारोंको नष्ट करते समय स्वयंही अपने तापमप प्रमावको व्यर्थ नष्ट करता है।

यह कौन नहीं जानता कि एक बड़ेसे बड़े कमरेमें तिनकभी तीक्षण गन्ध वाले पवाधों द्वारा सारा कमरा दुर्गन्थसे परिपूर्ण हो जाता है ? फिर कैसे सम्भव है कि वह विकार जो प्रथी या मनुष्यके श्वांसादि द्वारा उत्पन्न होते हैं, कमरेकी वायुको कृषित न करते होंगे ?

हमें शोक है कि विदेशी स्वार्थमय राज्यने कोई ऐसा उचित स्वास्थ्य सम्बन्धी विभाग नहीं रक्खा है, जो सरकारी या जनताके कार्योलयों, स्कूलों और रेल गाड़ियों आदिकी ओर, जिनमें मनुष्योंकी अधिक संख्या और संकामक रोगियोंके दूषित कीटा- गुओंसे निस्य वायु आदि इतनी विकृत हो जाती है, कि उनमें जानेवाला कोई स्वस्थ नहीं रह सकता, तनिकभी प्यान दे। वहां तो केवल आढम्बरों और तीसचें दिन अपना खरा वेतन लेलेनेसे प्रयोजन है। और इससेमी अधिक उनकी यह उपेक्षा है कि वायुको अस्यधिक विषेता करनेके निमित्त मोटर या ऐक्षिनोंको नगरि- योंमें चलाने, हलवाइयों आदिको धुएं करन आर बूचरों आदिको मौसादिकी दुकानें

खोलनेकी आहा दी जाती है! क्या वह यह नहीं जानते कि नगरों में किसी प्रकार धुओं करना और दुर्गन्धित पदार्थों की दूकानें होना शरीरपर क्या अपकार करता है! आजकल स्वार्था राज्यके आधीन होनेसे हमार अभागे देशमें ऐसा स्थान, जहां स्वास्थ्य सम्बन्धी विभाग अच्छा काम कर रहा हो मिलना दुस्तरही नहीं प्रस्तुत असम्भव है। क्यों कि कलकत्ता, बम्बई, देहली, लखनक और लाहीर आदि सरीखे स्थानोंमें कोईभी ऐसा नगर नहीं, जहां अपवित्र नाले न बहते हों, और कूड़ा-घर आदि स सहते हों। हां, इतना अवस्थ है—नगरके जिन भागोंमें अङ्गरेज देवता निवास करते हैं वह निस्सन्देह स्वर्ग भूमि बने हुए हैं, यदापि दोषोंसे श्रन्य वहभी नहीं। अतः इन नगरोंकी टीप-टाप सुवर्ण-पात्रमें लिपटी हुई विषकी गोली नहीं है तो क्या है ! जितना इन नगरोंमें जन्ते, ऊंचे घरोंके बनानेसे सूर्यक्षी किरणोंका मार्ग और वायु सवार एक जाता है, उतनहीं। अधिक इनके पुरवासियोंको रोग सताते जाते हैं।

यह बात ठीक है। है कि चींटी के तभी पंख उपजते हैं, जबिक उसकी संख्याका विकास उन्नतिकी अभित्तम सीमाको प्राप्त हो जाता है, और पंखों द्वारा उड़ाकर अन्य पिक्षयों का आहार बनाके प्रकृति उसका पतन चाहती है । अतः अनेक प्रकार विषेठे गैसों द्वारा वायुको अपवित्र बनाने वाले, और गैसों एवं वियुतादिके प्रकार्शों हमारे नेत्र फोड़न वाले नगरें का निवास, और इससेमी अधिक मेलों, थिये-ट्रों और सकेसों आदिमें जाना, हमारी जनसंख्यामें अनावश्यक वृद्धि हो जानेसे प्रकृति द्वारा विकास विद्या है । अतएव हमारा समझानाभी बहुत सीमातक निष्फल है; क्यों कि मनुष्योंकी वृद्धि हो जानेसे प्रकृतिही हमारा पतन वाह रही है; और यह निश्चय हमारेही कुकमों द्वारा होकर रहेगा । किन्तु अन्तमें वह दिन शिव्र आनेवाला है कि बुद्धि द्वारा कृतिम उत्पादित रहन-सहनके साधनों और जगत व्यापी समर होनेसे पापियोंका नाश होनेपर मनुष्य अपने पतनसे विकल होकर अपनी रक्षार्थ फिर प्रकृतिकी शर्ण लेगा, और उसी समय सुखके राज्यकी स्थापनाके निमित्त हमारा प्राकृतिक शास्त्र उपयोगी सिद्ध होगा ।

हम मनुष्यको गृहाविकी रचना करनेके निमित्त कभीभी नहीं रोकते। परन्तु उसको अपनी विकसित बुद्धिसे काम न लेकर कमसे कम उन मधु मक्षिकाओंसेही पाठ लेना चाहिये, जो अपूर्व स्वास्थ्य रक्षक छत्तोकी रचना करके उनमें रहती हैं। न्यूनातिन्यून एक बार तो उनके छत्तापर वैज्ञानिक दृष्टि डालनी चाहिये।

स्थानाभावसे पूर्णतः इस विषयकी त्रुटियां यहां नहीं दशीयी जासकतीं । अतः अब घर बनानेके विषयमें हम अपनी सम्मति देते हैं:--

संसारमें सबसे मुलम, प्रवेशनीय और दुर्तापवाहक, अर्थात् जिसपर गर्मा, सदीं, सींकन एवं पृथ्वीके विकारोंका प्रभाव न हो केवल तृणकी कुटियाही है। निदान्त प्रकृतिके अनुसार प्रतिवर्ष हमको ऐसेही स्वच्छ घाष-फूंसके प्रवेशनीय घर बनाने वाहियें जिनमें बयेकी तोंदके सदश वायु और प्रकाशको यथेष्ट मार्ग मिलसके और सूर्यके ताप द्वारा विकृत कीटाणुओंका नाश होता रहे; क्योंकि वह घर जो मुतापवाहक होनेसे हमारी गर्मी, सदींसे रक्षा नहीं कर सकते, या जिनमें वर्षोसे प्रकाश और सूर्यका ताप न पहुंचनेके कारण विनमेंनी दीपक प्रज्वित करना पड़ता है, अपवित्र होते, होते यदि नरकके समान नहीं हैं तो क्या हैं ? अतः हम कर्मी किसी व्यक्तिको उनमें रहनेकी सम्मति नहीं देते।

कृटियाके चारों ओर विस्तृत और शुष्क एवं पवित्र तथा घने युक्षादिसे यून्य क्षेत्र होना परमावस्थक है। अन्यथा वयेका तोंदके सहश हमारी कुटिया स्वास्थ्यप्रद न रहेगा। इसके अतिरिक्त निवासार्थ कुटियाके निकट अन्य ऐसे जीवोंका निवास न होना चाहिये, जिनके मल-मूत्रादिसे वायु अशुद्ध हो। कुटियाके भीतर अप्राकृतिक आडम्बर और अन्य सामग्री रक्खकर अपने स्वास्थ्यपर अपकार करनेकी आवश्यकता नहीं। कुटियाके भीतर भूमिके दूषित एवं गर्मी, सदींके विकारों और उसकी कठोर तलसे रक्षा करनेके निमित्त गुदगुदी घांस, पूंस, जो कभी, कभी सूर्यतापसे शुद्ध करली जाया करे, बिछाना आवश्यक है। विनोदार्थ और चैतन्यता प्रदान करनेके निमित्त कुटियाके समीप छोटे वृद्धोंको ऐसी वाटिकाभी होनी चाहिये, जो वायु सम्रार और पूर्य प्रकाशमें बाधक न हो; और जिसके द्वारा रोगके कीटाणुओंको उत्पत्ति न हो। परन्तु आज कलकी सभ्यता हमारे कहे हुए मितव्यायताके साधनों द्वारा प्रति वर्ष घास, फूंसके नवीन स्वास्थ्य रक्षक घरोंके बनानेकी आहा नहीं देती तो निम्न लिखित रीतिसे विन्नाङ्कित निवास स्थानोंकी रचना करनी चाहिये:—

पहिले घरकी नीवों और तंजके नीचे दो या तीन फीट बालू भरना चाहिये, जिससे पृथ्वीके विकारोंका प्रभाव कम हो और दीमक आदिसे बचाव रहे, तह-



भीर उनकी भातमें आले या अल्मारियां न हों, जिससे रोगोंके कीटाणुओंकी टरपत्तिके साधन हों; और प्रति मास एकबार दहकते हुए कोयलोंसे भले प्रकार तप्त करके विपैले कीटाणुओंका नाश करते रहना चाहिये।

हमको कहां निवास करना चाहिये ?' यह विषय बहुतही गम्भीर है। अतः न्यूनातिन्यून रोगियोंको इसपर बहुत ध्यान देना चाहिये। क्योंकि निवास स्थानोंका भोजनसेभी अधिक प्रभाव पड़ता है। इसीसे यूरोपीय मनुष्य भारतीय मनुष्योंकी अपेक्षा अत्यधिक दृषित पदार्थोंका भक्षण करतेहुएभी वैद्वानिकोंके उपदे-शानुसार स्वच्छ वल धारण करने और पवित्र स्थानोंमें निवास करनेसे हमसे कहीं अधिक बलवान, स्वस्थ और वैतन्य मस्तिष्क वाले हैं। इसके अतिरिक्त वह हमारी अपेक्षा दीर्घोग्रुभी होते हैं।

# श्रयन सम्बन्धी बातें

### - ARE

्रिव देवका अस्त और उदय होनाही हमारे सोने और जागनेके समयको बतानेवाला एक प्राकृतिक संकेत है; परन्तु जिन देशोंमें दिन और रात्रिके समयका परिमाण एक दूसरेसे अत्यधिक होता है वहां हमारी प्रकृतिके विपरीत समयका अन्तर होनेसे रात्रिकी निदाको परा करनेके निमित्त दिनमें शयन करने और दिनके काम-काजकी पतिं करनेके हेत् रात्रिमें जागनेको बाध्य होना पड़ता है: और मनुष्यका स्वास्थ्य उचित दशामें नहीं रहता। परन्त जिन देशोंमे दिन और रात्रि समान समयके होते हैं. वहां मनुष्यके सूर्यास्त कालपर सोने और सूर्योदयके समय उठनेकाही यह परिणाम होता है कि हमारा दिनभरके कार्योंसे थिकत शरीर रात्रिके विश्राम द्वारा नवजीवित और चतन्य होनेसे, यदि हम रोगी नहीं हैं, तो प्रफुछित वदन उठते हैं; और रात्रिको कसमय शयन करनेसे थिकत शरीरको और थकानेके कारण निस्सन्देह प्रसमताकी अपेक्षा उदासीनताके साथ अङ्गडाइयां लेते हुए बहुत दिन चढे उठते हैं, और इसपरभी शरीरमें हड़फूटन और नेत्रोंमें दाह प्रतीत होती है। अपरख यहभी अनुभवमें आया है कि प्रकृतिके विपरीत दिनमें शयन करने और रात्रिमें जागनेवालोंको रात्रिमें शयन करनेवालोंकी अपेक्षा अत्यधिक आलस्य और अनेक प्रकारके रोग होते हैं। इसके अतिरिक्त हमार नेत्रभी इस बातके साक्षी हैं कि वह रात्रिमें विना कृत्रिम प्रकाश (दीपकादि) के, जो प्रकृतिके साथ एक धींगा-धींगी है. तिमिर वश कुछ काम नहीं कर सकते, जब कि उल्लू और चिमगादर सरीखे जीवोंके नेत्र को दिनमें देखनेको असमर्थ हैं. अन्धेरीसे अन्धेरी रात्रिमें सुगमता पूर्वक अपने कार्योंको कर सकते हैं। अतः हमारे नेत्रोंकी प्रकृति रात्रिमें

शयन करना चाहती है, और उल्लू आदिके नेत्रोंका नैसर्गिक धर्म दिनमें शय<del>न</del> करनेका है।

शयन करनेके स्थान गर्मी, सर्दी और सीळनसे रक्षा करनेके हेतु दुर्तापवाहक पदार्थों द्वारा रचित और वायु एवं सूर्येके तापको यथेष्ट प्रभाव करनेके हेतु प्रवेश-नीय होने चाहियें।

रात्रिको विद्युत ( इससे वायु अपवित्र नहीं होती ), और गैस आदिक लेम्पौं द्वारा नेत्रों और वायुको नष्ट न करना चाहिये । यदापि विद्युतके प्रकाशसे गैस या अन्य तैला-दिके सदश ओपजनके न जलनेके कारण वायु द्षित नहीं होती, तथापि प्रकाशको तीक्षणता नेत्रोंमें घाव करके उनको बिजा हानि पहुंचाये नहीं रहती । आज दिन विद्यानकी उन्नतिसे ऐसे तीक्षण प्रकाशोंका आविष्कार हो चुका है, जिनके द्वारा पृथ्वीके भीतरके पदार्थभी बाहारसे प्रतीस हो सकते हैं, फिर रात्रिको प्रकाशसे दिन बनाना तो एक साधारण वात है ! परन्तु यह सभी अलौकिकता हमारे पतन का संकते हैं। यदि हमारे सम्यता उल्लेक समान रात्रिमें कार्य करनेको बाध्य करती है तो हमारे अनुमानसे अन्य प्रकाशोंकों अपेक्षा मोमवर्ताका प्रकाश उत्तम है, किन्तु उसकोभी शिरके पीछे स्क्थन चाहिये, जिससे नेत्रोंको अधिक कष्ट न हो।

हमारे नीचे विछानेके निमित्त प्राकृतिक वाटिकामें केवल घास, फूंस या रहें आदिही सर्वोत्तम पदार्थ हैं; किन्तु सभ्यताकी नानी और मितव्ययिताकी शत्रु बुद्धिने हमारे ऊपर वह दण्डा फेरा है ! कि हमारी समझमें हितकी बात एक नहीं आती, और आनेही क्यों लगी है ? क्यों कि:—

## है मुक्दरमेंही ' कर्नल ', गर मुसीबत आपके, ख्याल उल्टे खोपड़ीके ख़ुदबख़ुद हो जायंगे ।

परन्तु स्मरण रहे कि भारतका हित इसीमें है कि हम प्रकृतिके साथ, साथ वर्छ। जैसे अपने देशके खहरको अपनाकर हमने सुख पाया है उसी प्रकार फूंसके घर और शब्या हमको खुद देंगे । फूंसके घरों और बिछोनोंको साधारण न समझना बाहिये। यह खहरसभी अधिक महत्वके पदार्थ हैं । इनसे हमारे स्वास्थ्य सरीखे अधूत्य पदार्थोंकी अपेक्षा हमारे उन दारिद्रतासे पीड़ित भाईयोंको, जिन्हें छजावहा दिखावेंके निमित्त अपने शरीर और धनका नाश करके एवं ऋणी होकर,। यहादि बनानेके किए बाष्य होना पड़ता है, अपार सुख प्राप्त होगा। हमको विदेशी फैक्स-

नोंके अनुकरणको तिलाजली देकर अपने उन पूर्वज ऋषियोंकी ओर दृष्टि बालनी चाहिये, जिनकी शय्या केवल कुशाके तृणोंकी होती थी। हमारा अनुमान है, इस संकटमम्ब समयसे तभी छुटकारा हो सकता है, जबकि हम अपनी विकसित सभ्यतासे हाथ धोलें। किन्तु यदि हम एकैक ऐसा करनेको प्रस्तुत नहीं हैं तो छीदी जुनी हुई विषेठे कीटाणुओंसे श्रूट्य चारपायीका प्रयोग करना चाहिये। परन्तु हमारा फिर कहना है कि जितने आडम्बर होंगे उतनाही दुःख अधिक होगा।

जिन व्ह्नादिको शयनार्थ प्रयोग किया जाय वह अति स्वच्छ और ऋतुओंके अनुसार हमारी रक्षार्थ हुर्तापवाइक हों। हमारे अनुमानसे इस कार्यके लिए प्रीष्म और वर्षाऋतुमें आवश्यकतानुसार मोटाईका खहर और शरदऋतुमें काशमीरी ऊनी पट्टी या कम्बल आदि सर्वोत्तम हैं। परन्तु यह प्यान रहे कि कोई वस्न इतना अन-प्रवेशनीय न हो जो आवश्यकतानुसार वायु सखारमें बाधक हो।

शयन करते समय नासिकाके द्वार न ढके जावें, अन्यथा नासिका एवं गुदा द्वारा त्यागी हुई विषेठी वायु पुनः श्वांस द्वारा शरीरमें पहुंचकर उसका नाश करेगी। शयन करनेके स्थानोंमें शयनार्थ वस्तुओंके अतिरिक्त अन्य पदार्थोंका रक्खना शरीरपर अपकार करना है; और इससेभी अधिक हानिष्ठद एक स्थानपर कई व्यक्तियोंका शयन करना, और शयनागारमें रात्रिके समय वायु सवारको मार्ग न देना, या किसी प्रकार पूर्ण उसक करना, एवं अधि द्वारा ओषजनका नाश करना है।

कठोर पदार्थोंपर विना गुदगुदे पदार्थोंकी सहायताके कभी भूलकरभी शयन न करना चाहिये । क्योंकि इससे शरीरकी अनेक नाड़ियां और मांस पेशियां शियिल हो जाती हैं। रोगीके विषयमें उसको विश्राम देनेके हेतु बहुतही स्ट्रम, कोमल और गुदगुदे पदार्थोंसे काम लेना चाहिये । क्योंकि उस समय उसकी सची मैत्री एक मात्र श-व्यासेही होती है ।

#### स्नान

-:\*:-

न्तरिको स्वच्छ और बैतन्य करनेके हेतु वायु और सूर्य-तापके अतिरिक्त त्वचाके अनुकूछ अनुत्तेजक जलका स्नामभी एक प्राकृतिक साधन है। अतएव जिस प्रकार भोजन, वायु और प्रकाश हमारे शरीरकी शक्तियां व्यय होनेपर नवजीवन प्रदान करते हैं, उसी प्रकार जीवनमय स्वच्छ जलका स्नानभी, स्वचाको ग्रद्ध करनेके अतिरिक्त शरीरको नवजीवित करते हुए चैतन्य करता है। परन्तु इमको अपनी प्रकृतिके प्रतिकृत शीतल देशोंमें निवास करनेके निमित्त शीतल और **स्व**च्छ ( ताजा ) जलसे स्नान करते हुए प्रकृति भय दिलाती है । इसीसे हम कृत्रिम साधनों द्वारा जलकी शीतल उत्तेजनाको न्यून करनेके निमित्त अग्निसे ऊष्ण करते हैं। परन्त्र इस प्रकार जलको अग्नि द्वारा तप्त करनेसे उसकी जीवन शक्तियां वाय मण्डलमें लय हो जाती हैं, और उसके द्वारा हमारे शरीरका मल दूर न होनेके अतिरिक्त नवजीवन भी प्राप्त नहीं होता। प्रत्यत ऊष्ण जल द्वारा उसके शीघ्रतासे वाष्प भवन होनेकी प्रकृतिसे शीतल जलकी अपेक्षा हमारे शरीरकी जन्मताभी अधिकांश उसकी वाष्पके साथ उड़-कर वायमें लय हो जाती है. जिससे हमारी शक्तियोंका कृव्यय होता है । इसके क्षतिरिक्त शरीरके अधिक शीनल होनेपर उसकी उत्तेजनासे उसमें अनावस्थक प्रति-किया आरम्भ हो जाती है, जिससे अधिकाधिक रक्तका व्यय होनेसे हमारी शक्तिन योंका इति होता है। किन्तु शतिल देशोंमें दुर्भाग्य वश निवास करनेसे शीतल जलका स्नान सहा न होनेके कारण जलको ऊष्ण करनेके आंतिरिक्त हम अन्य कोई साधनभी नहीं रक्खते हैं। अतः अति शीतल देशोंमें सहा उहण जलसे स्नान करनेके उपरान्त शरीर पोंछकर तुरन्त दुर्तापवादक वस्त्रोंमें लेट जाना चाहिये, जिससे हमोरे शरीरपर शीतल वायु आदिका अपकार न हो । क्योंकि ऊष्णताके उपरान्त शीतलता उसी प्रकार हानि पहुंचाती है, जिस प्रकार तिमिरके स्थानसे एकैक प्रका-शर्मे जानेपर नेत्रोंको दीखना बन्द हो जाता है । अपरख ऊष्ण जलके स्नानसे स्वचाकी जीवन शक्तियां, जीवनके प्राप्त न होने, वाष्पके साथ हमारे तापके उडनेसे इक्तियां व्यय होने और तापके प्रभावसे शरीरके झलसनेके कारण, दिनोदिन न्यन होता जाती हैं. जिससे शरीर वायके संसेगसे कष्ट पाता है।

प्रत्येक व्यक्तिको ऋतु और देशादिके अनुसार प्रतिदिन एक, दो या जितनी बार आवस्यकता हो लान करना परमावस्यक है। क्योंकि सृष्टिके अन्य जीव जो केवक ऋतु और देशोंके तापके अनुकूल नवजीवन प्राप्त करनेकी आवस्यकताका अनुभव करके झान करते हैं, वह मलादिसे स्वच्छ होनेके हेतु एक दूसरेको परस्पर चाटने आदिका भी साधन रक्खते हैं; परन्तु यह मनुष्यकी प्रकृतिके प्रतिकृत्व है। अतः प्रकृतिके विपरीत शीतल देशों और ऋतुओंमें रहते हुएभी त्वचाको विक्रत और विषैले पदा-र्थीसे स्वच्छ करनेके हेतु नित्य प्रति स्नान करना आवस्यक है।

हम यदि अपनी प्रकृतिके अनुकृत ऋतुओं और देशोंमे निवास करते हैं तो नितान्त हमको सुन्दर, निर्मल, क्षार एवं धातुओं आदिसे रहित उस श्रेणीके शीतल प्रवाहित जलमें डबकी लगाकर स्नान करना चाहिये, जो हमारी त्वचाको असह्य न हो । कारण यह कि त्वचा द्वारा उसकी ज्ञान शक्तिकी सहायतासे हमारी प्रकृति अति शीतल या ऊष्ण जलसे स्नान करनेकी आज्ञा नहीं देती । इसीसे अति शीतल जलभी वैसेही हानि पहुंचाता है जैसे ऊष्ण जलसे कष्ट होता है। क्योंकि अत्याधिक शीतल जल हमारे रक्त-कर्णोंको शरीरके भीतर सिकड़नेको बाध्य करता है। फलतः **उनके नीचेके रक्त-कण अपनी निरन्तर कियामें** बाधा पड़नेसे ऊपरके कणों**में बल** पूर्वक अत्यधिक रक्त फैंकनेको बाध्य होते हैं. और इस अनुचित रक्तके तीब प्रवाहके धर्षणसे शरीरमें दाह ( ज्वर ) उत्पन्न हो जाती; और उसके अनावस्थक सम्बारसे रक्तका अधिक व्यय होता है । इसीसे यदि कुछ समयतक हस्त-तलपर हिमका द्वकडा रक्ख दिया जाये तो उसकी शीतलतासे रक्त-कण रक्तको भीतर भेजनेके हेत विवश होते हैं, जिससे हाथकी गद्दी रक्तहीन होकर पीतवर्ण हो जाती है, किन्त बर्फके प्रथक करतेही या कमी, कभी उससे पूर्वही नीचेके रक्त-कण रक्तकी अनुचित मात्राको अधिक कालतक स्थिर रक्खनेमें असमर्थ हां, उसके कष्टसे थककर इतन निबल हो जाते हैं कि वह अधिक समयतक उस रक्तकां अनुचित मात्राको अपने शरीरमें नहीं रक्ख सकते, अन्ततः नीचेके कणोंसे रक्तकी अधिकाधिक मात्रा ऊपरके कणोंसे बलपूर्वक छौटनेसे दाहके कारण हस्त-तल लाल हो जाती है । अपरश्च यहभी नित्य अनुभवमें आता है कि शरीरके अप्ति द्वारा जले हुए स्थानपर शतिल जल प्रयोग करनेसे उस समय उस स्थानकी प्रकृति शीतलताके प्रतिकृत होनेसे ततक्षण छाले उठ आते हैं। परन्त यदि हम शरीरपर नित्य प्रति अधिक शीतल जल या हिमादि प्रयोग करनेके अभ्यस्त हो जावें, तो त्वचाके निकटवर्त्ता रक्त-कण शांतल पदार्थोंकी तीक्षणताकी दाहसे कुछही कालमें ऐसे निर्जाव, कठोर और रक्तहान हो जाते हैं, जैसे थींमी, थींमी अप्रिके स्परीसे हमारी त्वचा रसहीन हो जाती है, और क्तिर रक्त-कर्णोंके निर्जीव होकर त्वचाके दुर्तापवाहक हो जानेसे शरीरके भीतर शीतल-ताका प्रभाव न पहुंचनेके कारण प्रतिकिया न होनेसे ठीक उसी प्रकार शीतलताकी दाहका ज्ञान नहीं होता, जिस प्रकार अग्नि स्पर्श करते रहनेसे उसका अभ्यस्त होने।
पीछे अग्निका ताप प्रतीत नहीं होता । इसके अतिरिक्त रक्तके सखारमें अनावश्यक
प्रतिक्रिया द्वारा अनुचित वृद्धि हो जानेसे रक्तका कुट्यय होनेके कारण हमारा स्नायु,
और अन्य नाड़ियां एवं अवयव शिथिल होकर उसी प्रकार कर्त्तव्यहीन हो जाते हैं,
जिस प्रकार पचीस मील चलनेवाला बैल पैतीस मील चलानेसे दूसरे दिन पन्दरह
मील चलनेकाभी समर्थ नहीं होता ।

जर्मनी, अमेरिका और आस्ट्रियाके जल चिकित्सकोंने प्रत्येक रोगकी चिकित्सार्थ अति शीतल जल-कियाओंसे त्वचाको उत्तेजित करके शरीरकी रक्तवाहिनी नाड़ियों आदि दारा प्रतिक्रिया स्थापन कर शिथिलताको नष्ट करने अथवा शरीरको उत्तेजना देकर हमारे विकारमय पदार्थोंकः निकालने या अस्तव्यस्त करके सक्षम करनेकी चेष्टा करने. या प्रतिकिया द्वार शरीरमें ऊष्णता लानेके उपायोंको बडा हितकर कहा है। परन्त यह कभी नहीं विचारा-इस प्रकार शीतलताकी उत्तेजना द्वारा बलात् नाडियोंको क्रिजम प्रतिक्रिया करनेपर बाध्य करना, प्रथम तो रक्तकी अधिक मात्राका व्यय और हारीरकी जीवन शक्तियोंको शिथिल करना है. जिससे रोगी दिनोदिन निर्वेल होता जाता है । इसीसे अधिकांश रोगी जिनकी शांतल जल दारा चिकित्सा होती है निर्वेल हो जाते हैं । द्वितीय जिस प्रकार अन्य तीक्षण पदार्थोंसे हमारे जीवन-कर्णोकी त्वचा फटनेपर वायके संसर्गस हमारे जीवनके रासायनिक पदार्थोंक। विसङ्गठन होकर वायु मण्डलमें लय या विकृत पदार्थोंमें रूपान्तर होनेके कारण रोगोंकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार जलकी तीक्षणताकी उत्तेजनासे प्रतिक्रियाके उत्पन्न होनेपर दाहकी उत्पत्ति होनेसे हमारे जीवन-कोषोंको उसकी वेधना द्वारा त्वचा विहीन होनेपर ओषजनके सहयोगसे हमारे जीवनके रासायानिक पदार्थों और तत्वेंका विकृत पदार्थोंमें परिवर्तन होनेसे अनेकानेक रोगोंके जन्म लेने या पहिले दमन किये हुए उन रोगोंके बीजाणुओं जो शरीरमें उपस्थित होते हएभी अपनी सक्ष्मताके अर्थसे अदृश्य हो गये हैं. को पुनः उभर आनेमें सहायता मिलती है। परन्तु भ्रम वश जल चिकित्सक इस प्रकार रोगोंके उभरनेको अच्छा समझे हए हैं। इसीसे उनका कथन है-छिपे हुए रोगोंको जनके वास्तविक रूपमें उभारना शरीरको सदाके लिए उनसे मक्त करना है। किन्त वास्तवमें ऐसा नहीं है ! कारण यह कि जो रोग शीतल जलकी उत्तेजनासे, उभारते।

हैं, कुछ काल पीछे शरीरकी चैतन्य कियाओंके शिथिल हो जानेसे उनका मन्द रोगोंमें परिवर्तन होनेके कारण वैसेही प्रतीत नहीं होते, जैसे तम्बाकूका अम्यस्त होनेके उपरान्त मितलीका ज्ञान नहीं होता । और यहभी अनुभवमें आया है कि कुछ कालमें शीतल जलसे रोगोंका उभरनाही नहीं वरन् शीतलसे शीतल खानोंके प्रभावका भी ज्ञान नहीं होता । निदान् अनुचित प्रतिक्रियाओंके हेतु तीक्षण या असह्य शीतल जलसे खान करना वर्जित है । अतएव ऐसी श्रेणीके शीतल जलसे खान करना चाहिये, जो शरीरको चैतन्यता लाते हुएभी अनिवार्य उत्तेजनाके अतिरिक्त तीक्षण न हो ।

ज्वर, पीड़ा या दाहके समय शरीर या उसके प्रदाहित भागोंका ताप उसी प्रकार बढ़ा हुआ होता है, जिस प्रकार शरीरके जले हुए अङ्गमें अधिक गर्मी हो जाती है। इसीसे तिनकभी शीतल जल या शीतल वायुके सहयोगसे शरीर या उसके प्रदाहित अङ्गोंमें बैसेही दाहकी मात्रामें शृद्धि हो जाती है, जैसे जले हुए हाथपर शीतल जलके प्रयोगसे छाले उठकर अधिक जलन होने लगती है। अतः दाहकी दशामें शीतल जलका स्नान निषेध है। परन्तु यदि किसी दाहसे पीड़ित रोगी को शरीरके मलसे शुद्ध करनेके निमित्त स्नान करनेकी आवश्यकता हो तो दाहकी अवस्थानुसार सहा ऊष्ण जलसे वाध्य द्वारा तप्त किये हुए बन्द स्नानागारमें टबके भीतर द्वावकी लगाकर वड़ी सावधानीसे स्नान करना चाहिये; और जबतक शरीरको मली मौति पीछकर शुष्क करनेपर दुर्तापवाहक वस्त्र न धारण कर लिये जायं, कमरेको गर्मी और बन्द रक्खना चाहिये। क्योंकि ऊष्ण जल वाध्य द्वारा वायुके साथ वड़ी तीव्र गितिसे शरीरकी गर्मीको उड़ाकर नाड़ियोंको शक्ति हीन करता है; और उष्ण शरीरपर शीतल वायुका प्रभाव उस समय रोगीकी प्रकृतिमें प्रतिकृतता होनेसे दाहकी वृद्धि करता है, जिससे कमी, कमी वड़ी, बड़ी आपित्यांका सामना होता है।

स्नान करनेके उपरान्त अन्य जीव बालू आदिमें लोटकर अपने शरीरको शुष्क करते हैं; परन्तु यह या इसी प्रकारका अन्य कोई प्राकृतिक साधन हमारी प्रचित्त सम्यताके विपरीत है। अतः हमको स्नान करके शरीरको शुष्क करनेके निमित्त, जिससे उसका ताप जलके साथ उड़कर वायुमें लय न हो, टर्किश रूएंदार टाविल या मोटे कम बटे हुए सूत वाले खहरके अक्कोड़े प्रयोग करने चाहियें।

शिरादिको स्वच्छ करनेके हेतु साबुन या अन्य तीक्षण पदार्थोंकी अपेक्षा गृज्नी

या अन्य कोई विकनी मिद्रीही उत्तम है। क्योंकि साबुन या अन्य तीक्षण पदार्थों से हमारी त्वचा, केशों और उनकी जड़ोंपर बहुत बुरा प्रभाव होता है। इसके अित-रिक्त साबुनके प्रयोग करनेसे दिनोदिन हमारे धनका कुब्यय होनेसे हमारा जीवन दुःखप्रद होता जाता है, और हमारी सम्पत्ति विदेशियोंके मुखका प्रास होती है। अतः यदि भारत अपना कत्याण चाहता है तो अपने जीवनको आडम्बरोंसे ग्रस्य करनेकी चेष्टा करे, और प्रकृतिसे निष्फल युद्ध करनेका प्रयत्न त्याग दे; अन्यथा:—

#### जंगे कुद्रतसे जो 'कर्नल ', हश्च होगा अब बपा, वक्तसे पहले हमार, बस क्यामत आयगी।

स्नान करनेके स्थान वायु और प्रकाशके प्रभाव द्वारा अति स्वच्छ और स्नान करते समय शीतल या ऊष्ण धायुसे सुरक्षित हों। यथा शक्ति टबमें बैटकर डुबकी लगाके स्नान करनाई। अच्छा है। क्योंकि जलमें बैटे हुए शरीरपर वायुके शरीरतक न पहुंचनेके कारण ऊपरसे जल छिड़कनेकी अपेक्षा उसमें उत्तेजना द्वारा प्रतिक्रिया कम होनेसे हमारी शक्तियोंका व्ययमी कमही होता है, और वर्षाके वर्षते हुए जलमें स्नान करनेसेभी यदि शरीरमें दाह या उसके चारों ओर तीव पवन और प्रतिकृत ऋतु या देश नहीं तो हमारे समस्त ओर जल होनेसे वायु हमको टबमें स्नान करनेके समानहीं हानि नहीं पहुंचा सकती । प्रत्युत किसी, किसी अनुकूल ऋतुमें वर्षामें स्नान करनेसे हमको वर्डा चैतन्यता प्राप्त होती है।

हमकें। अपने स्नान करनेके पदार्थ उसी प्रकार किसी अन्य व्यक्तिके कार्यमें न कार्ने देने चाहियें जिस प्रकार रोगोंकी सम्भावनासे भोजनके पात्रोंको अन्य मनुष्योंके प्रयोगमें कानेसे बचाव करनेकी आवंदयकता है।

# मल, मूत्र त्यागनेके नियम

जीवनके अन्य मुख्य नियमोंके साथ, साथ मल, मूत्र त्यागनके ऊपर भी भी ध्यान देनेकी आवश्यकता है। क्योंकि मनुष्यने अपनी सभ्यताके बलसे प्रकृतिके अनुकूल हगना और मूतनाभी बन्द कर दिया है; और अधिकांश इस कार्यके लिए केवल प्रातका समयही नियत कर लिया है; किन्तु यदि किसीने. शरीरपर बहुतही दया दृष्टि रक्खीतो सायंका समयभी इस बेगारके भुगतनेके निमिक्त

निश्चय कर लिया । परन्तु इसके विपरीत हम यह निस्य अनुभव करते हैं कि सिष्टिक प्रत्येक जीवको जिस समयभी शौचादिकी इच्छा प्रतीत होती है वह उसी समय उससे निवृत्ति प्राप्त करता है, जब कि हम रवच्छताको डींग मारते डुए भी अपने इसीरमें मलको स्थान देते रहते हैं; और कमशः इसी प्रकार हमारे बुरे स्वभावोंके अनुकरणसे हमारी निर्दांष सन्तानभी उसी कुमार्गपर चलनेको बाध्य होती है। फलतः शरीर शिथिल होकर अपनी प्राकृतिक कियाएं करना त्याग देता है। फिर यदि हम नितान्त अर्था (बवासीर ), पथरी, कोष्टबढ एवं यकृत, फुफफुस और शिर पीड़ाओं तथा अनेक भयदूर रोगोंमें प्रसित रहें तो कौन आश्वर्यकी बात है ? निदान् हमको बालपनसेही मल, सूत्र स्थिर रक्खने और किसी नियत समय त्यागनेका अभ्यस्त होनेकी चेष्टा न करनी चाहिये, प्रत्युत जबभी इच्छा हो उनसे निवृत्ति प्राप्त करनी चाहिये।

इसके अतिरिक्त हमारे देशमें मल, सूत्र त्यागनेकी जो दशा है उसका कथन करनाभी सभ्यताके विपरीत है। किन्तु मनुष्यका पतन देखकर लेखनी उठानेको बाध्य होना पड़ता है। हम लोग विशेषतः शौचागार घरके ऐसे भागमें रक्खते हैं जो समस्त स्थानोंसे दृषित हो; और यदि किसीने कुछ ध्यानभी दिया तो एक, आध छोटासा प्रकाश मार्ग (रौशनदान) खुलबादिया; अन्यथा प्रायः श्रौचागार काल-कोठरीके समानहीं होते हैं; प्रत्युत काशी सरीखे आर्य जातिके तीर्थ स्थानपर तो यहांतक देखनेमें आया है कि अनेक गङ्का किनारे वाले घरोंके शौचागार जिस दिनसे बने हैं आज पर्यन्त उनसे विष्टाभी नहीं निकाला गया है। अपरख हमारे यहां यहमी कोई गिनती नहीं है कि एक शौचागारमें कितने मनुष्य मलत्याग सकते हैं ? वहां दो, चारकी तो कोई बातहीं नहीं, वरन् दो, दो, चार, चार डज़नभी साधारण बात है।

सर्वोत्तम प्राकृतिक धर्म तो यही कहता है—मल, मूत्र स्यागनेकी इच्छासे वायु और प्रकाशसे स्वच्छ किये हुए विस्तृत क्षेत्रोंमें जाना चाहिये। परन्तु यदि हमारी सम्यता आज्ञा न दे तो चीनीके कमोड प्रयोग करने सर्वोत्तम हैं, और यदि यहभी न हो सके तो शौचागरकी तल ढालदार सिमेन्टसे प्रास्टर किये हुए अत्यधिक कठोर पत्थरोंकी होना परमावस्थक है। इसके अतिरिक्त शौचागार ऐसे स्थानपर होना चाहिये जहां दिनभर सूथै-तापका प्रभाव और शुद्ध वायुका सवार रहे, एवं उसकी

दुर्गन्ध निवास स्थानादितक न पहुंच सके। कारण यह कि सूर्य देवके तापमें वह शक्ति उपस्थित है, जो जल और वायुमें अशृद्ध कीटाणुओं का हनन करनेके निमित्त कभीभी नहीं पायी जा सकती। इसीसे कलकत्ते आदिके चीनीके कमोडवाले सीचागारोंमें जलके बड़े, बड़े मोटे नलेंसे घड़ा-घड़ वारि प्रवाह होने और खिड़-कियों द्वारा वायु पहुंचनेपरभी सूर्यकी किरणोंको मार्ग न मिलनेसे असहा दुर्गन्धका अनुभव होता है। अपरच उन शीचागारोंमें सूर्य-तापके न पहुंचनेसे विष्टे और मूत्र-की गन्धके अतिरिक्त जलकी तरीसे विकृत कीटाणओंके उत्पन्न होनेपर सीलनकी अपवित्र गन्ध प्रतीत होने लगती है। अतः सिद्ध होता है कि किसी स्थानको मल, मुत्रसे स्वच्छ करनेके निमित्त जल केवल इतनाही कर सकता है कि उस स्थानसे मल, मुत्रके परमाणओंको अधिकांश प्रथक करके अपने प्रवाह द्वारा किसी अन्य-स्थानमें हे जाय: किन्तु यह रामाव नहीं कि वह दुर्गन्थके परमाणुओंको नष्ट कर दे, और इसी प्रकार वायुभी अपनी सबार शक्तिसे दुर्गन्धके परमाणुओंको इतना विस्तार दे सकती है कि वायु भाउलके विस्तृत क्षेत्रमें फैलकर सूक्ष्म हो जानेसे उनका अनु-भव करना दुस्तर है। जाय; किन्तु यह सम्भव नहीं कि वायु या जल दुर्गन्घके परमाणुओको समूल नष्ट कर दें। परन्तु सूर्य भगवान्के ज्योतिर्भर प्रकाशके तापसे मल-मूत्रादिसेभी अधिक दुर्गन्धित पदार्थोंके परमाण, यदि उनको अन्य पदा-शोंकी सहायता न मिले, समूल नष्ट हो जाते हैं।

जिस स्थानपर किसी अन्य व्यक्तिका मल, घुत्रादि पड़ा हो वहां शौचार्थ न जाना चाहिये, प्रस्युत जहांतक ऐसे दृषित पदार्थोंकी गन्धका प्रभाव हो एक पल भी स्थिर रहना उचित नहीं, क्योंकि इससे नासिकादि द्वारा विष्टेके परमाणुओं या उसके साथ रोगी मनुध्यके कीटाणुओंका हमारे शरीरमें प्रवेश होता है।

हमारे शौचागार निस्य प्रति भले प्रकार धुलते रहने चाहियें, और यदि सूर्य-ताप उनतक न पहुंचता हो, यथाशक्ति शीघ्राति शीघ्र उनकी तलको दहकते हुए कोयलोंसे तम करने रहना चाहिये, जिससे दूषित परमाणुओंका नाश होता रहे ।

#### प स्त्र

-:**\***:-

<sup>•</sup> रोग और मृत्युकी व्याख्या' शीर्षक निबन्धसे यह स्पष्ट है कि प्रत्येक रोगकी उत्पत्ति शरीरके जीवन-कणोंकी प्रकृतिके विपरीत उसका तीक्षण

पदार्थों से संसर्ग होना है। अतः यदि हम शरद, प्रीष्म तथा वर्षाश्च एरिवर्त्तनानुसार जल, वायु, और तापके पिरवर्त्तनार्थ अन्य देशोंकी उनकी प्रकृतिके अनुकूल
ऋतुओंमें निवास करनेके निमित्त स्वास्थ्यरक्षार्थ गमन नहीं कर सकते हैं तो देश
और ऋतुके अनुकूल सर्दी और गमींसे सुरक्षित रहनेके हेतु वल्लोंकी आवस्थकता है।
कारण यह कि जिस प्रकार एकेक प्रकाशसे तिमिरमें जानेपर और अन्धेरेसे चान्देनेमें
आनेपर कुछ कालके लिए दीखना बन्द हो जाता है, उसी प्रकार एकेक सर्दीसे गमीं या
कष्ण क्रिकाल राजिस्त लगनेपर शरीरमें प्रतिकूल उत्तेजनाके कारण दाह उत्पन्न होनेसे
अनेप्ताक उत्पन्न हो जाते हैं। इसके अतिरिक्त जैसे अति शीतल या अति कष्ण
जलसे शरीरकी त्वचाके जीवन-कोष जीवन हीन एवं शुष्क और कटोर हो जाते हैं, या
किसी, किसी समय शरीरभी आपत्तिसे शुन्य नहीं रहता, उसी प्रकार अति शीतल या
कष्ण वायुका शरीरपर आपत्ति जनक प्रभाव होता है। निदान् अति शीतलता या
कष्णवासे बचनेके हेतु ऋतुओंकी अवस्थानुसार दुर्तापवाहक व्रक्लोंकी आवस्थकता है।

दुर्तापवाहक वस्न केवल वही हो सकते हैं, जिनका सूत अधिक बटा हुआ नहीं है। क्योंकि सूतके अधिक बटनेसे उसके स्थूल होनेके कारण उसपर तापको स्थिर रहकर अपना प्रभाव डालेनका अवसर प्राप्त होता है, और सूतके कम बटनेसे उसके सूक्ष्म होने अर्थात फूले रहनेसे उसपर तापका प्रभाव कम होता है। इसीसे सूतकी अपेक्षा रईपर तापका प्रभाव कम होता है। इसीसे सूतकी अपेक्षा रईपर तापका प्रभाव कम होता है। अतः मेशी-नांके क के बुने हुए वर्लाकी अपेक्षा हाथके काते और बुने हुए सूतका खहर या कोमल कार होता। के नांची। अर्जा पट्टी आदि अधिक दुर्तापवाहक और कम मूत्यकी हैं। इसके अतिरिक्त अर्पेक्षा, के बने हुए वर्लाके हिमार धन विदेशियों के हाथों में न जाकर हमार दारिद्रतासे पीड़िंद मी यों की सहायता करता है। अतः अपने देशके वर्लाका प्रयोग बड़े महत्वका कारणेंसे क्ष्र क्ष्र क्ष्र क्ष्र काल अपने देशके वर्लाका प्रयोग बड़े महत्वका कारणेंसे क्ष्र क्ष्र क्ष्र काल प्रवास है कि मैशीनरा हारा बुनी हुई फूले सूतका पर्वनर है।

किसी ऋतु या देशमें, कसे हुए, भारी या अनप्रवेशनीय ( गफ़ खुनाबटके ) वक्क धारण न करने चाहियें। क्योंकि ऐसा करनेसे त्वचाको ओपजन द्वारा जीवन प्राप्त होनेकी अपेक्षा त्वचासे निकटा हुआ कार्बन वस्त्रोंसे रुक जानेके कारण दिनो दिन भारी हानि होती है, और शरीरको त्वचाके छित्रें द्वारा ओषजनके स्थानमें फिर वहीं कार्बन प्रहण करके अनेक रोगोंसे सामना करना पड़ता है। इसके अतिरिक्त कसे हुए या अति बोझल वस्त्रोंसे फुफ्फुसादिको छाती आदि फुलाकर श्वांस प्रश्वांस द्वारा स्वतन्त्रता पूर्वक अपना कत्त्रस्य पालन न कर सकने, और कन्यों एवं उदरके दवनेसे फुफ्फुसके ऊपर वाले भाग प्रदाहित होने और अन्त्रादिको आकृतिमें अन्तर आजानेसे हम अनेक प्रकार रोगी और निर्वल हो जाते हैं।

हमारे देशमें विज्ञानकी कमी और दारिद्रताकी पीड़ाके कारण प्रतिशत् एर्न ानुष्य भी स्वच्छ और शुद्ध वस्त्र धारण करनेवाला न पाया जायगा । हमारा धन तो केवल टीप-टापके अनावश्यक वर्ह्योंमेंही व्यय होता है । हम सहस्रों रुपये लगाकर विवाहादिके निमित्त दूषित वञ्ज बनानेमेंही मनुष्यत्व समझते हैं: परन्तु कौड़ियां व्यय करके हम उन्हें शद्ध रक्खना सीखेही नहीं हैं । इसीसे प्रायः जनसंख्या रंगीन वस्त्र बनवाया करती है. जिससे वह मल और विषोका केन्द्र होते हुए भी दूसरोंको मैले प्रतीत न हों । हा, धिकार है मनुष्यकी ऐसी बुद्धिको, जो केवल दिखावेके भयसेही रंगीन वस्त्रों द्वारा अपवित्रताके छिपानेका प्रयत्न करती है। हमारे अनुमानसे जिस बस्त्रको पहन या ओढकर उसमें एक बार श्वेदकी तरी हो जाती है, वह निश्चयही दुषित हो जाता है। क्योंकि जिस प्रकार मूत्र या विष्टेके लग जानेसे हम किसी वस्त्रको अपवित्र समझने लगते हैं उसी प्रकार श्रेदके संसर्गसेमी प्रत्येक वज्ञ मृत्रादिके सदशही अपवित्र हो जाता है । हितः शत् बार धिकार है उन मनुष्योंपर जो लोमवश ऐसे अपवित्र वस्त्रोंका है । हमारी सम्मतिमें रात्रिको शयनार्थ प्रयोग किये हुए वस्त्र प्रातके और दिनमें धारण किये हुए वस्त्र सायंकालको ऊष्ण जल और साबुन निल्हरेसे भले प्रकार स्वच्छ करने और तीक्षण सूर्य-तापमें सुखाने चाहियें। अ ना हम किसी प्रकार स्वच्छ रहनेकी डींग नहीं मार सकते ! और न स्वस्थही रह सकते हैं। शरीरसे स्पर्श करने वाले वस्त्रींपर कलफ होना शरीरपर अपकार करना है।

हमारे बक्कोंका वर्ण यथाशिक्त श्वेत होनाही उत्तम है। क्योंकि श्वेत बक्कपर तापका प्रभाव कम होता है। इसीसे श्वेत बक्ककी अपेक्षा कृष्ण वर्णके वक्कपर कंव द्वारा सूर्यकी किरणोंका एकीकरण करके शीघ्र आमि उत्पन्न की जा सकती है। निदान् यथाशिक्त श्वेत वक्कही धारण करने चाहियें, जिससे हमारे धनकी बचतु, स्वास्थ्यका लाभ और विदेशियोंके रंगोंका मुंह काला हो । और कचे रंगोंको तो मूलकरमी काममें न लाना चाहिये । क्योंकि इनके कचेपनसे श्वेदसे फैलने पर इनका विष कल्फ़ किये हुए वल्लोंसेभी अधिक हानि पहुंचाता है। प्रत्युतः शरीरसे स्पर्श करने वाला तो कोई वल्ल रंगीन होनाही न चाहिये।

आंदने बिछानेके वह बस्न जिनका शरीरसे स्पर्श नहीं होता है, या जिन-तक श्वेदका प्रभाव नहीं पहुंचता है, यदि जल, द्वारा छुद्ध न किय जायं तो नित्य सूर्यके तापमें अवस्य फैलाने चाहियें। अन्यथा उनमें रोगोंके हेतु दूषित कांटाणुओंका जन्म हो जाता है। इसके अतिरिक्त शयनार्थ वस्न भूलकरमी अनप्रवेशनीय और भारी नहीं रक्खने चाहियें; क्योंकि उनसे शरीरकी गर्मी अधिकांश रूक जानेसे हमारे अचैतन्य होनेके अतिरिक्त हमको ऊष्णताकी अनुचित उत्तेजनासे स्वप्न दोषका भय रहता है। इसीसे उन मनुष्योंको जो शरदऋतु या शीतल देशोंमें बस्नोंके अभा-वसे सारी रात सिकुड़े एड़े रहते हूँ विना अजीणीदिके कभी स्वप्न दोष नहीं होता।

अधिक मोटे और भारी बल्लोंकी अपेक्षा फूले हुए सूत या उनके कई कोमल और हलके वल्लोंकी मिलाकर ओहने या पहननेसे प्रत्येक वल्लाके नीचे शारीरकी उज्ज्ञाता कक जानेसे हमारी गर्मीका व्यय कम हाता है और ऋतुओंका तापभी कम प्रभाव डालता है; और वह हलके होनेसे अधिक हानि नहीं पहुंचा सकते । हसीसे जिस मोटे कम्बलमें शीतलताका अनुभव होता है, यदि उससे आधी मोटाईके अन्य कम्बलके नीचे एक हलके खहरका चादरा लगा लिया जाय ता शीतलताका उतना शान नहीं होता और न मोटे कम्बलके सहश बोझही रहता है।

अनुकुल ऋतुओं, देशों और पिवत्र स्थानोंमें जूते आदि पहनकर पगोंको बन्दी करना किसी प्रकारमी उचित नहीं है। किन्तु जिन स्थानोंमें सदी, गर्मी, सीलन या रोगके कीटाणुओंसे कष्ट हो, या सपी, विच्छू या कांटे आदिका मार्ग हो, या खानियुक्त स्थानोंमें जाना पड़े तो उसी स्थानके अनुकूल गुण बाले जूतेका होना आवश्यक है। जैसे साधारण या कष्ण स्थानोंके लिए स्लीपर या हाफ़ स्लीपर, अथवा चम्पल और शीतल या अपवित्र स्थानोंके निमित्त बूट या श्रू। परन्तु इस बातका ध्यान रहे कि पैरको दबाने या रक्त सम्रारको रोकने वाला जूता न हो। अतः यथा शक्ति विस्तृत पन्नेका जूता पहनकर लेस बहुत कसकर न बांधने नाहियें। सदीं या गर्मीसे सुरक्षित रक्खने वाला जूता केवल जन या उसीके.

सहरा अन्य दुर्तापवाहक पदार्थोंका हो सकता है। िकन्तु सर्दाकी अपेक्षा गर्मीमें या अपिवत्र स्थानोंके निमित्त उनके अतिरिक्त चाम, रबर या अन्य पदार्थोंकाभी जूता पिहना जासकता है; परन्तु सर्दीमें प्रयोग होनेवाले जूतोंके मीतर ऊनी पदार्थे अवस्थ होने चाहियें। यदि चामके जूते प्रयोग किये जायं तो उसके दूषित प्रभावसे बचनेके निमत्त भले प्रकार पककर कमे हुए कोमल चामके जूते बनाये जावें और इसपरभी मोज़ेंका काममें लाना आवश्यक है। जूतोंके विषयमें में स्वच्छताको हाथसे न देना चाहिये, क्योंकि जूतोंमें श्वेदके प्रवाहसे अनेक विष उत्पन्न हो जाते हैं। अतः पग-तलके नीचे जूतोंमें रवर लगी होनी चाहिये, जिससे आवश्यकतानुसार उसे जूतेमेंसे निकालकर जल द्वारा स्वच्छ कर्रालया जाय । हमारी सम्मातिमें यथा शक्ति ऐसे प्रवेशनीय जूते प्रयोगमें लान चाहियें, जिनके द्वारा वायु सव्यासे अधिक बाधा न हो और पैरोको दबनेका कष्ट न सहन करना पड़े। परन्तु इस प्रकारके जूते सब देशों या म्लुऑक अनुकूल नहीं हो सकते। अतः प्रत्येक देशके निमित्त भिन्न प्रकारके जूते होनाही आवश्यक है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि हमने सर्दा और गर्माकी रक्षार्थ अशक्त हो बलोंके धारण करनेकी आज्ञा दी है। किन्तु सर्वोक्तम यहां है कि जिस प्रकार आमोंकी ऋतु समाप्त होतेही हमारे देशसे ऋतुकी प्राकृतिक प्रतिकृत्वताक कारण कोकिला विदा हो जाती है, उसी प्रकार हमकोभी ऋतु परिवर्तनार्थ अपनी प्रकृतिक अनुकृत्व ऋतुओंक देशोंमें प्रस्थान करते रहना चाहिये, जिससे हमको बल्लादिकी दासत्व न स्वीकार करनी पड़े। परन्तु आज हमारे लिए इस प्रकार अमण करते रहना लगभग असम्भव है। क्योंकि प्रथम तो हमारे सामाजिक स्वार्थ मय सङ्गठनकी कुरीतियोंसेही इस प्रकृतिकी बनायी हुई भूमिपर जिस मनुष्यने अपना अनुवित अधिकार कर लिया है उसपरसे उसके जीवन तकही नहीं वरन् उसको पीढ़ियोंतक उसका अनाधिकार नहीं छूटता; द्वितीय मनुष्यपरमी शासन करने वाले राक्षसोंने पृथ्वीभरकी भूमिपर अपना कर लगा रक्खा है। अतः ऐसी दशामें यदि कोई देशात देश अमण करना चाहे तो उसके खड़े होनेको एक पग स्थानभी शूट्य नहीं है। इसीसे प्रकृतिपर चलने वाले मनुष्योंकोभी वन्नोंकी शरण लेनी पड़ती है। परन्तु यथाशक्ति बन्नोंका कम प्रयोग करनाही जीवत है, प्रसुत अधिकाश समय नम रहना चाहिये। अन्यया

हमारे शरीरके निर्वेल हो जानेसे साधारण शीतलता या ऊष्णता द्वारा हमारे क्रोमेपाक (निमोनिया) सरीखे रोगोंकी आखेट होनेकी सम्भावना है।

#### व्यायाम

-:\*:--

आज पर्यन्त लगभग सभी मतोंके चिकित्सकोंने व्यायामके गुण गान किये हैं; और वास्तवमें हैभी ऐसाही; क्योंकि सृष्टिमें कोईभी जीव ऐसा नहीं जो अपनी नित्यकी कियाएं न करता हो, फिर भला हाथ पैर होते हुए मनध्यही प्रकृतिके भोगोंसे क्यों विश्वत रहे । परन्त व्यायामका अर्थ दण्ड पेलना मुद्गर हिलाना, डम्बल करना, कुरती लड़ना, अनुचित दौड़ दौड़ना, अनावस्थक बोझ उठाना, बैठकें लगाना, अधिक चलना, कृत्रिम श्वांस प्रश्वांस कियाएं, घोड़े या साइकिलकी सवारी, दिनमें कई बार मैथन या अधिक भोजन करना, बहुत तैरना मस्तिष्करे अधिक काम लेना. प्रत्येक समय नेत्रींस कार्य करना ( उनकी सामर्थ्यस अधिक पढना), तीक्षण स्वरसे गाना या चिल्लाना, उत्तेजक औषधियों, भोजनों, या अन्य पदार्थों द्वारा शरीरको उत्तंजित करना या अन्य किसी परिश्रम द्वारा रक्तका अनुचित व्यय करके शरीरकी शक्तियोंका इति करना नहीं है। प्रत्यत केवल उस सीमातक टह-लना, उछलना-कृदना, वृक्षोंपर चढ़ना शरीरको अङ्गड़ाना और अपने नित्यके आहारादि सम्बन्धी प्राकृतिक कार्योंका करनाही लाभ प्रद हो सकता है, जबतक हमको दुःख या थकन न प्रतीत हो। कारण यह कि थकन या कष्टके ज्ञान द्वारा हमको प्रकृति सचित करती है कि अब परिश्रमकी अपेक्षा विश्राम द्वारा शरीरको पुनः शक्तियां सञ्चय और विषोंका परित्याग करके नवजीवित करनेकी आवश्यकता है: और यदि विश्राम न किया जायगा तो निरन्तर शक्तियोंका कोष शन्य और रक्तके जलनेपर विषोंकी उत्पत्ति होनेसे उनके. एवं रक्त-सञ्चारकी गतिमें बृद्धि होनेसे उसके घर्षण द्वारा दाह उत्पन्न होनेके कारण हमारे जीवन-कणोंका नाश होकर उनका विक्रतः कीटाणुओंमें ह्यान्तर होना आरम्भ हो जायगा । इसीसे कड़े कार्य करने वार्लीकी हर्स्त-तर्लक जीवन-कणोंका नाश होनेपर हमारी त्वचा इतनी कठोर और जीवन ह्रीम होलाती है कि उसके काटनेमें न दुःख होता है और न रक्तही निकलत्र हैं,। इसमें कीई सन्देह नहीं कि व्यायाम दारा हमारे कीमल जीवन की विक जीवनके ्रासायनिक पदार्थोंके सूक्ष्म परमाणुओंका वायुमण्डलमें लय या विकृत ्पदार्थोंमें रूपान्तर होनेपर स्थूल तत्वों और तन्तुओंके पदार्थोंमें यृद्धि हो जानेसे उनके निर्जाव होनेके कारण मांस-पेशियों एवं अस्थ्यादिके कठोर होनेके हेतु मनुष्यका श्रीर शुष्क होकर काष्ट्रवत् कठोर हो जाता है, जिसको बड़े, बड़े विद्वान आरोग्यताके लक्षण कहते हैं । परन्तु शरीरमें कठोरता होनी उसकी जीवन शक्तियों एवं रसोंकी हीनताको प्रमाणित करती है। क्योंकि जिस प्रकार कोई गृक्ष रसोंकी न्यूनताके कारण स्थूल पदार्थोंकी मात्रामें गृद्धि होनेके हेत् जितना सूखता जाता है उतनाही जीवन होन होनेपर कठोर होता जाता है। इसीसे कोई कठोर हाथोंवाला लोहकार हस्त-तलकी निर्जीविताके कारण अपने हाथोंसे सन्दर चित्रकारी नहीं कर सकटा; प्रत्युत किसी, किसीके हाथोंकी गहियां और ऊंग-लियां तो इतनी कठोर या जीवन हीन हो जाती हैं कि वह अपने हाथसे भले प्रकार कोई छोटी वस्तु उटांनकोभी ऊंगलियां नहीं मोड़ सकता, और ऐसेही जितनी व्यायाम अधिक की जाती है उतनाही रक्तका व्यय और उसकी तीव गतिके घर्षण द्वारा ऊष्ण-्तासे रसोंके जलनेपर शरीर शिथिल एवं निर्जीव या कठोर होता जाता है, जिसका यह परिणाम होता है कि पहलवानोंमें वैसेही चैतन्यता ( फुर्ती ) नहीं रहती जैसे कडा कार्य करनेवाले लोहकारकी ऊंगलियां तीव्र गतिसे नहीं मुड़ सकतीं। इसीसे वह आलस्य पूर्ण अजगरके समान पड़े रहते हैं; और प्रायः उनमेंसे सर्वीश नपुन्सक हो जाते हैं। अपरख यहभी अनुभूत है कि अत्यधिक मानसिक व्यायाम करनेवाले उन्माद या अन्य मस्तिष्क सम्बन्धी रोगोंमें प्रसित हो जाते हैं; नेत्रोंसे निर-न्तर दुःख प्रद ( महीन ) काम लेने या रात्रिमें विश्रामकी अपेक्षा जागनेवाले सम-यसे पूर्व उनके कठोर शिथिल और जीवन हीन होनेपर अन्धे हो जाते हैं: और शीघ, शीघ एवं कुपाच्य भोजन करनेसे हमारा आमाशय उत्तर दे बैठता है। कारण यह कि हमारे शरीरका कोईभी अवयव अपनी सामर्थ्यसे अधिक परिश्रम करनेको प्रस्तुत नहीं है। अतएव हमारी प्रकृति हाथोंसे साधारण कार्य करने पगोंसे साम-थ्यीनुकूल शनै:, शनै: चलने एवं अन्य इच्छित या अनिच्छित कार्य करनेवाले अव-्यवॉसे उनकी शक्तिके अनुकूल सुखप्रद काम करनेकोही कहती है। इसीसे वास्त-बमें प्राकृतिक व्यायाम केवल समय, समयपर जब हमको आवस्यकता हो शरीरके अवयवोंको भरसक तानकर अंगड़ाना, या अपने खाद्य पदार्थोंकी खोजमें विचरना और वृक्षों आदिपर चढ़ना या कभी प्रसन्न होनेपर उछलना, कूदना आदिही है। और ऐसेही छष्टिके अन्य जीव शरीरको अंगड़ाकर तानते या अपने नित्यके आहारादि सम्बन्धी कृत्य किया करते हैं। क्योंकि शरीर स्वतः ही विना किसीके सिखाये प्राकृतिक रूपसे अपनी थकनसे मुक्त होनेके हेतु अपनी नाड़ियों आदिको तानकर अंगड़ाना
जानता है, और अपने आहारकी खोजमें विचरने और वृक्षोंपर चढ़ने, और प्रसन्नता द्वारा
उछलने कूदने आदिकी कीड़ा करनेको बाध्य होता है; जब कि हमारी अन्य कृतिम
ब्यायाम विना सिखाये नहीं आ सकतीं। अतः प्रत्येक व्यायाम जिसको सीखनेकी
आवश्यकता होती है या जिससे शरीरको कष्ट होता है प्रकृतिसेही हानिप्रद और
अप्राकृतिक होनेके निमित्त निषेध है।

व्यायाम द्वारा अनेक प्रकार हमारे दीन जीवन-कण जिनपर हमारा जीवन नि-भैर है हमारीही मुर्खतासे नष्ट हो जाते हैं । इसीसे नेत्रों द्वारा टिकटिकी लगाकर अर्थात दृष्टि बांधके देखनेसे अधिक कालतक वायके तीक्षण संसर्गके कारण अन्न-पात होनेसे जीवन-कोषोंसे जीवनके रासायनिक तरल पदार्थींका अनावस्यक व्यय होनेके हेत् वह शक्ति हीन हो जाते हैं; हस्त-तलसे कठोर काम करनेपर कठोर पदार्थों के घर्षण द्वारा दाह होनेपर त्वचाके जीवन-क्रणोंका विसङ्गठन होनेके हेत उनसे जीवनके तरल रासायनिक पदार्थ पथक होकर छाले उठनेका कारण होता है. और शीघ्रही वहांकी ख़ना निर्जीव, शिथिल और कठोर हो जाती है: सामर्थ्यसे अधिक चलनेपर रक्तकी तील गति और घर्षण द्वारा दाह होनेके कारण रक्त एवं अन्य रसोंके जीवन-कोषोंका व्यय और विकृत पदार्थोंमें रूपान्तर होकर नाश होता है. जिससे विना अधिक चलनेकी व्यायामका अभ्यस्त बने थकनका ज्ञान या प्राय: ज्वरकी पीडा प्रतीत होती है: क़क्ती या दण्डादिमें रक्तकी तीब गति और रसोंके व्ययके अतिरिक्त सहस्रों जीवन-कणोंका तो शरीरके घर्षणमें चूर्णही हो जाता है. और अनेक शरीरमें श्वेद प्रवाह और उसमें छाले उठनेसे हमारे रसोंका धीरे. धीरे इति होनेपर लगभग निर्जीव और अनैतन्य हो जाते हैं: घोडे आदिके समान झटके देने वाले वाहनोंपर हमारे गात्रके आन्तरिक कोमल अवयवोंके जीवन-कोषोंको जीवन हीन करनेके लिए वही दुर्गति होती है जी एक कीमल फलको बार, बार उछालेनेसे उसके पिलपिले होनेपर होती है; अनावस्थक या गरिष्ट भोजन करनेसे बोक एवं परिश्रमके कारण आमाश्यिक भौतके जीवन कण निर्जीव होते चले जाते हैं. जिससे भोजनके पाचनार्थ उसी प्रकार रसोंका स्नाव नहीं होता जैसे कठोर कार्योंके करनेसे हाथकी गहियोंकी त्वचाके कठार और जीवन हीन होनेपर सुई छेदनेसेभी रक्त प्रवाह नहीं होता: और उत्तेजक या तीक्षण औषधियों अथवा भोजनों द्वारा नाड़ियोंके भड़ककर अधिक कार्य करनेसे रक्तकी तीव गति द्वारा उसके अनावत्यक और परिमाणसे अधिक व्यय होनेके कारण हमारा शरीर अपना नियमित कार्य करना त्याग देता है। इसके अतिरिक्त यहभी अनुभवमें भाया है, कि किसी, किसी समय जो लोग शत्रु आदिके भयसे प्राण रक्षार्थ साम-र्थ्यसे अधिक भागे हैं, अन्तमें फुफुफुसादिसे प्रदाहित होनेपर मुखसे रक्त डालकर या रक्तकी तीब्र गतिसे उसके व्यव द्वारा जीवनका अन्त हो जानेसे मृत्यको प्राप्त हो गये हैं. और अपनी शक्तिसे परे अनावस्थक बोझ उठाने वालोंकेभी जीवन भण्डारका इति हो जानेसे इसी प्रकार अकस्मात् मृत्य होती देखी गयीं हैं। अप-रख सुन्दरताके नष्ट फरनेका दोषभी बहुत सीमातक व्यायामपरही अवलम्बित है। क्योंकि जन्म लेनेके समय जो बालककी सुन्दर और कीमल आकृति होती है वह दिनोदिन ज्यों, ज्यों वह बड़ा होता है, और जैसे, जैसे काम करता जाता है उसीके अनुसार भही और कठोर होने लगती है । इसीसे पहलवानोंके मुख एवं समस्त शरीरकी त्वचा और आकृति स्वस्थ मनुष्यकी अपेक्षा अधिक कठोर और बेडील प्रतीत होती है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि व्यायामके अतिरिक्त वाय आदिके संसर्गसेभी हमारा शरीर बालपनकी अपेक्षा अन्य अवस्था-ओंमें कमशः आधेक जीवन हीन और वरी आकृतिका होता रहता है: परन्त व्यायामका हमारे गात्रको कुरूप और जीवनहीन करनेमें अधिक भाग है। इसलिए हमके। उस अनिवार्य न्यायामके अतिरिक्त जिसके विना हमारे जीवन सम्बन्धी कृत्य नहीं हो सकते. अनावस्यक अर्थात् कृत्रिम व्यायाम नहीं करनी चाहिये।

यद्यपि अनिवार्य व्यायामके हेतुभी नित्य हमारा शरीर कुछ न कुछ उसी प्रकार क्षीण होता रहता है जिस प्रकार गोदमें रहनेवाले बालककी अपेक्षा पर्गो द्वारा बलनेवाले बालकके पैरकी गहियोंकी त्वचा अधिक कठोर और जीवन होन हो जाती है, तथापि कृत्रिम या अनावस्थक व्यायाम हमारे शरीरको अधिक क्षीण करती है। अतः परि-णाम यही निकलता है कि कृत्रिम व्यायाम मात्रसे पृथक रहना चाहिये। किन्तु, अनिवार्य अर्थात् प्राकृतिक व्यायामसे जीवनका धीरे, धीरे अन्त होते हुएभी हम

बबाब नहीं कर सकते । क्योंकि प्रकृतिने हमारा विकास करनेके साथ, साबाही ऐसे साधन रक्खे हैं कि हमारा क्रमशः पतनभी होता रहे, जिससे एक दिन हमरा मरण अवस्य हो । इसीसे विना अनिवार्य ब्यायाम न हम अपने भोज्य पदार्ष ही प्राप्त कर सकते हैं और न वैतन्यही रह सकते हैं । कारण यह कि यदि हम यह विचारकर कि व्यायाम मात्रसे हमारे शरीरकी क्षति होती है, अपने हाथ, पैर हिलाना त्यागर्दे तो शीप्रही वह शिथिल होकर अनैतन्य होनेपर अपने कर्तक्यसे उसी प्रकार च्युत हो जावेंगे, जैसे पीजरेमें बन्द करके रक्खा हुआ पक्षी प्रकारभी अपनी शक्तियेंगे कर्त्तव्यहीन हो जानेसे उड़नेकी शाक्तिसे बाधित हो जाता है । अतः हम किसी प्रकारभी अपनी शक्तियोंको स्थिर रक्खनेके निमित्त अनिवार्य व्यायामसे प्रथक् नहीं रहसकते । निदान हमको अनिवार्य व्यायामके अतिरिक्त कृत्रिम अनावस्थक व्यायाम द्वारादिनोदिन अपने शरीरको निर्जाव, शाक्ति हीन और रोगी करने या उसके द्वारा किसीको मल त्यागन या शरीरकं पृष्ट करनेकी सम्मति देना किसी प्रकारभी उचित नहीं ।

## मैथुन

स्ति प्रकार बालकको जन्म लेनेके उपरान्त दुग्ध पान करनेकी शिक्षा क्षावस्थाके आवश्यकता नहीं होती उसी प्रकार डिम्म और गुरु कीटकी प्रकावस्थाके समय मतुष्यको बिना मैथुनका पाठ दियेही उसे उसकी इच्छा होने लगती है। इसीसे सृष्टिके किसी जीवके दम्पतिको उसकी जातिके अन्य जीवोंसे पृथक् करके एकान्तमें रखनेपरभी तरुणावस्थाके आतेही वह मैथुन करके अपनी जाति इदि करने लगता है; और ठीक ऐसेही मतुष्यका दम्पतिभी बालपनसे एकान्तमें रक्खनेपर, यदि उसका पोषण प्राइतिक रीतिसे रहे, युवावस्थाको प्राप्त होतेही स्वतः मैथुन करना सीख जाता है। परन्तु आज कल मतुष्यकी बुद्धिके कारण मतुष्यका मैथुन विषयभी अवस्मेसे शून्य नहीं है। क्योंकि जिस जातिमें तीन, तीन वर्षके बालकोंकोभी मैथुन करते देखा है, उसीमें आजन्म मैथुनसे बिक्षत रहनेवाले मतुष्योंके कृतान्तभी पढ़नेमें आते हैं।

हमारी अनेक चेष्टाएं यही होती हैं कि हमारे बालक समयसे पूर्व मेशुन द्वारा अपने क़रीरपर अपकार करना न सीबें; परन्तु इसपरभी जैसा हम ऊपर क्यून

कर चके हैं, प्रायः तीन, तीन वर्षके बलकभी इस व्याधिमें प्रसित होकर मनुष्य जातिके पतनका हेत्र होते हैं। कारण यह कि हमारे खान-पान एवं रहन-सहन इतने उत्तेजक हैं कि उनकी उत्तेजना द्वारा उसी प्रकार समयसे पूर्व हमारी काम शक्तियां उत्तेजित हो जाती हैं, जिस प्रकार पालमें खखा हुआ आम उसकी अधिक कण्यताकी उत्तेजनासे वृक्षपर लगे हुए सूर्यके तापसे पकनेवाले फलकी अपेक्षा शीघ्र और समयसे पूर्व पक जाता है। इसीसे वह तीन वर्षके अज्ञान बालक जिनको मैथनका ज्ञानभी नहीं है, और जो भले प्रकार बोलनाभी नहीं जानते हैं, केवल अपने या गर्भाधानके समयसे पूर्व माता-पिताके आहारादिकी उत्तेजनाके कारण जननेन्द्रियमें दाहसे रक्तके उन्नेजित होनेपर खजली प्रतीत होनेसे उसे खजाते हैं. और खुजानेके हेतु पहिलेरोमी अधिक उत्तेजना होनेसे वह हस्त मैथुनके अन्यस्त हो जाते हैं। अतः हय अपने बालकोंको एकान्तमें रक्खने और मैथुनसे पृथक रह-नेकी शिक्षा देकरभी उन्हें तबतक मैथुनसे सुरक्षित नहीं रक्ख सकते जबतक उनके खान-पान और रहन-सहन प्राकृतिक अर्थात समयसे पूर्व उत्तेजना देनेवाले न हों। बालकोंको गरिष्ठ और उत्तेजक पदार्थ सेवन कराकर उनके भैधनसे विश्वत रहनेकी आशा करना ऐसाई। है, जैसे किसी दूधसे भरे हुए पात्रके नीचे धीमी, धीमी अग्निकी अपेक्षा अधिक अग्नि प्रज्वित करते हुएभी उफान न आनेका अनुमान करना । इसके अतिरिक्त हमारे बालकोंकी काम शक्तिको प्रज्वलित करनेमें कसकति और अर्ज़िल साहित्यभी उसी प्रकार सहायता देता है, जिस प्रकार अग्निको प्रचण्ड करनेमें पवन सहायक होती है । अतः यदि हम अपने बालकोंको समयसे पूर्व मैथ-नकी आखेट होना नहीं चाहते. तो उनका आहार-विहार प्राकृतिक रक्खनेके साथ उनकी कसकति और अञ्लोल साहित्यसेभी रक्षा करनी चाहिये ।

मनुष्यने अपनी विकसित बुद्धिके बळसे जहां बिझानके शिखरपर पहुंचकर अनेकानेक अपूर्व यन्त्रींका आविष्कार किया है वहां अनेक प्रकारके मैसुनभी प्रचळित किये हैं। इसीसे आज दिन हस्त मैसुन, गुदा मैसुन और मुख मैसुनादिके नामभी सुननेमें आते हैं। इसके अतिरिक्त हमारे मनुष्य देवताने जहां अपनी चतु-रतासे अखाद्य पदार्थोंकोभी खाद्यमें सम्मिलित किया है, वहां अन्य जातिके दीन, असहाय और मुक जीवोंसेभी बलात् मैसुन करनेके दुष्कृत्य किये हैं। हा! धिकार है इस मनुष्य जीवनपर, जो समयसे पूर्व मैसुन करनेके अतिरिक्त निर्कृज होकर

अन्य निर्दोष जीवोंसे मैथुन करके अपने और उनके शरीरपर अपकार करता है! इसमें कोई सन्देह नहीं कि कुसङ्गति या आहार-विहारादिकी अनुचित उत्तेजनाके कारण समयसे पूर्व अर्थात् तरुणावस्थाको प्राप्त होनेसे पहिले मैथुन करनेसे हमारा बीर्य उसी प्रकार सन्तान उत्पन्न नहीं कर सकता जिस प्रकार कवे आमके बीजसे अक्टर नहीं फटता, और यदि उससे सन्तान होतीभी है तो वैसेही निर्वेख होती है. जैसे अर्ध-पक आमके बीजसे उपजा हुआ वृक्ष बठहीन रहता है; और ठीक उसी प्रकार हमारा शीघ्र अन्त हो जाता है, जिस प्रकार आमके वृक्षपर शस्य किया द्वारा अन्य आमके वृक्षकी शाखाएं ( कृत्म ) लगा देनेसे उसके समयसे पूर्व फलनेके कारण वह सदा निर्वल रहता है, और उसका शीघ्र इति हो जाता है। परन्तु युवावस्थाको प्राप्त होनेपर जब प्राकृतिक रूपसे कामकी प्रबल इच्छा प्रगट होने लगे तो उसको बलात रोकनेसे हमारी अनेक नाड़ियां निबेल हो जाती हैं. और हमारी मैथन शक्ति उसी प्रकार शिथिल हो जाती है. जिस प्रकार हाथसे काम न लेनेपर वह निष्कर्म हो जाता है। इसके अतिरिक्त प्रथम तो काम शिक-योंको अपने आधीन करनेके निमित्त उनपर विजय प्राप्त करनाही ऐसा है जैसे जल और भोजन सेवस करनेपर कोई शौचादिकी कियाएं न करनेका प्रयत्न करे। इसीसे यदि मनुष्य जागरित अवस्थामें मैथुनसे बचाव करभी हेर्तो स्वप्नावस्थामें किसी प्रकार नहीं कर सकता । द्वितीय यदि कोई इस अनुमानसे कि मैथन द्वारा बीर्य पात होने एवं शरीरको परिश्रम करेनेसे उसकी शक्तियां व्यय होती हैं, प्रकृ-तिकी आजापरभी मैथन न करे तो शक्तिके शिथिल होनेके अतिरिक्त सीहासे अधिक वीर्य हमारे शरीरमें किसी प्रकार एकत्र नहीं हो सकता । क्योंकि जिस प्रकार हमारे शिरके केश अपनी पूर्ण वृद्धिको प्राप्त होकर बढ़ना बन्द हो जाते हैं उसी प्रकार वीर्य कोषके भर जानेपर वीर्यका बननाभी बन्द हो जाता है. जिससे मनुष्यकी सन्तान वृद्धिकी क्षति होती है।

अधिकांश मंतुष्योंका यह अनुमान है—सारिवक पदार्थोंके सेवनसे मनुष्य हम-भग नपुन्सक हो जाता है । परन्तु उनका उक्त अनुमान विद्यान विपरीत है; क्योंकि सूखा भुव या तृण खानेवाले पशुभी सन्तानोत्पत्तिके हेतु अवस्य मधुन करते हैं । हां, प्राकृतिक आहार-विहराादिका हमारी कामशक्तियोंपर यह प्रभाव अवस्य होता है कि हम मनुष्यत्वके भीतर रहते हैं और उत्तेजक पदार्थोंके सेवक

करनेबालोंके सदश रात-दिन असर शतिसे काम नहीं लेते। इसके अतिरिक्त उनका यह अनुमान करना-सक्ष्म पदार्थ सेवन करनेवाले मनुष्य स्थल पदार्थीके भक्षण करनेवालोंकी अपेक्षा क्रियोंको सन्तुष्ट करनेमें असमर्थ होते हैं—भी निर्मूल है। क्योंकि जङ्गरी सांड ( बिजार), जिनको केवल घास आदिही चरनेको मिलती है हमारे काममें आनेवाले उन बैलोंकी अपेक्षा जो पांच पांच सेर दाना खाते हैं ब्रह्मा-वस्थातक मैथन करने एवं शारीरिक बलमें कहीं अधिक होते हैं। कारण यह कि हमारे बैलोंको निर्बल करने वाले सखे और स्थूल पदार्थोंके सेवन करनेकाही यह परिणाम नहीं है कि वह वदावस्थासे पूर्व शिथिल हो जाते हैं. वरन उनकी स्वत-न्त्रामें बाधा डालकर उनसे अनुचित परिश्रम लेनेपरभी वह शक्तिहीन हो जाते हैं। इसीसे हमारी खियोंके घरमें निश्चिन्त रहनेके कारण और हमारे जीवनार्थ धनोपार्जन करनेके हेत् चिन्ताप्रस्त और परिश्रमसे पीड़ित रहनेके निमित्त हमारी अपेक्षा क्रियोंकी काम शक्ति इतनी वृद्धि कर जाती है कि हम विना उत्तेजक पदार्थीका सेवन किये उन्हें सन्तप्ट करनेमें असमर्थ होते हैं। परन्त उत्तेजक पदार्थों द्वारा काम शक्तिको अनुचित रीतिसे दीपन करनेका वही परिणाम है जो चार कोस चळनेकी शाक्ति वाले मनुष्यको मदिराके मदसे उत्तेजित करके आठ कोस चलाया आय । इसीसे जिस प्रकार नित्य चार कोस चलनेकी शक्तिवाला मनुष्य मंदिराकी उत्तेजनासे आठ कोस चलनेपर रक्त और शक्तियोंका अनुचित व्यय हो जानेसे शरीरके शिथिल होनेके कारण दूसरे दिन दो कोस चलनेकोभी असमर्थ होता है. उसी प्रकार उसेजक पदार्थोंसे काम शक्तिको उसेजित करनेके कारण शक्तियोंका अनुचित व्यय करनेसे हम समयसे पूर्व मैथुन करने योग्य नहीं रहते; और यही कारण है कि बहुत शीघ्र हमारे सन्तान होना बन्द होजाती है, जबकि सृष्टिके अन्य जीव मत्यके निकटतक बच्चे देते रहते हैं। हमारी मैथून शक्तियां मृत्यु समयतक स्थिर रहें, इसका केवल एक यही उपाय है कि हम अपने जीवनको सलभ और मामाजिक आडम्बरोंसे शन्य बनायें, जिससे चिन्ताकी विकास चेष्टा एवं घोर परि-श्रम का सन्मुख करके हमारी शक्तियोंका हनन न हो, और प्राकृतिक आहार-विहारादि पर जीवन निर्वाह करें !

अपराब इमारी काम शक्तियोंके प्राकृतिक रूपसे पकावस्थाके पहुंचनेपर, उत्ते-क्क पदार्थों द्वारा कुसमय उत्तेजित होनेवाली काम शाक्तियोंके अतिरिक्त हमको धीरे थीर मैथुन करनेसे वैसाही खुल और आनन्द प्राप्त होता है, जैसा मन्द,मन्द सुद्दावनी पवनमें शैनः शैनेः हरे-भरे क्षेत्रोंमें विचरनेसे प्रकुछता होती है। किन्तु जब हम काम बाक्तयोंको कृत्रिम साधनों या आहारादिसे उत्तेजना देकर तीव्र गतिसे मैथुन करते हैं, तो
उसका परिणाम उसी प्रकार दुःख और कष्ट एवं शक्तियोंका कृत्यय है, जिस प्रकार
सामर्थसे अधिक दौड़ने या परिश्रम करनेपर शरीर थिकत हो जाता है।
इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्रकृति द्वारा कामकी उत्तेजित शक्तियोंसेभी मैथुन करने
पर हमारे जीवनकी शक्तियों और रासायनिक पदार्थ दिनोदिन न्यून होते जाते हैं
और जीवन हीन या स्थूछ पदार्थोंकी मात्राके परिमाणमें वृद्धि होती जाती है।
परन्तु हम अपने इस अनिवार्य क्रमशः पतनको वैसेही नहीं रोक सकते जैसे सुक्साति
सूक्त भोजनोंके दोधोंसे किसी प्रकार नहीं वच सकते। इसीसे भोजनके पाचनार्थ
हमारी शक्तियोंका कुछ न कुछ पतन होताही है। अतः प्राकृतिक खान-पान
और रहन-सहन करते हुए प्रकृति द्वारा कामकी इच्छा होनेपर सन्तान वृद्धिके हेतु
अवस्य मैथुन करना चाहिय। परन्तु उत्तेजक पदार्थोंका सेवन करके काम शक्तिको
उत्तेजित कर मैथुन हारा अपने शरीर या सन्तानपर अपकार करना प्रकृतिके
धर्मके विपरीत है।

प्रायः मनुष्य बार्जाकणे और वीर्य एवं बलवर्षक औषधियोंकी खोजमें रहते हैं । परन्तु यह केवल एक श्रम मात्र है । कोईभी बार्जाकणे औषधि जिससे हम काम शिक्तयोंमें वृद्धि या अधिक कालतक मैथुन करनेमें स्थिर रहनेकी आशा करते हैं या जिनसे अधिक बीर्यकी उत्पत्ति तथा बलवृद्धिकी लालसा है, अपनी उत्तेजना द्वारा समयसे पूर्व हमारी शिक्तयोंका व्यय करके उसी प्रकार हमारे वीर्य कोषको शून्य करतेती हैं, जिस प्रकार किसी बड़े पात्रमें दूधकी अल्प मात्रा होते हुएमी अभिके तीक्षण प्रभावसे दूधके उफान आनेपर सारा पात्र दूधके भरा हुआ प्रतीत होता है, प्रसुत दूध पात्रसेभी बाहर प्रवाहित हो जाता है । वीर्य और शक्तियोंकी शुद्धि केवल उसी प्राकृतिक आहारसे हो सकती है, जिसके द्वारा हमारे शरीरके रसोंकी उत्पत्ति होता है । निदान मैथुनके विश्वयमें हमको वही प्राकृतिक आहार-विहासि स्कलना चाहिये जिससे हम मनुष्य बने रहें, हमको समयस पूर्व कामका हान न हो और हम अपनी शक्तियोंसेमी हाथ न थो बैठें, अन्यथा दिनो दिन हमारी जाति-का पतन होनेमें कोई सन्देह नहीं है । क्योंकि समयसे पूर्व और प्रकृतिकी आहारिक का पतन होनेमें कोई सन्देह नहीं है । क्योंकि समयसे पूर्व और प्रकृतिकी आहारिक आहारिक साम्यसे पूर्व और प्रकृतिकी आहारिक का पतन होनेमें कोई सन्देह नहीं है । क्योंकि समयसे पूर्व और प्रकृतिकी आहारिक साम्यसे पूर्व और प्रकृतिकी आहारिक सामयसे पूर्व सामयसे पू

अधिक मैञ्जन करनेका परिणाम बड़ाही भयङ्कर है। इसीसे वह मनुष्य जो उत्तेजक पदार्थोकी कृपासे एक, एक दिनमें छः, छः बार मैञ्जन करना आरम्भ करते हैं समैग्रही नपुन्सक गतिको प्राप्त हो कर अनेक व्याधियोंसे पीड़ित हो जाते हैं।

#### गर्मस्थितिका समय

ग्रभाषान कुसमय होनेसेही आज दिन प्रायः कुहए, युखे, निर्बंख और
रोगी सन्तान उत्पन्न होती है। अतएव वह मनुष्य जो सुन्दर, स्वस्य, चैतन्य,
बळवान और होनहार सन्तानके व्यक्षिकारी होना चाहते हैं निन्न बातोपर ध्यान दें:—
मनुष्य मात्र जो संसारमें जन्म छेता है, माताके हिम्भ कीटमें पित्ताके छक्कित्य एक्षंचनेपर उसके राज्ञकी रचनाका विकास होता है। निदान जैसी माता-पिताके हिम्भ और शुक्किटकी अवस्था होती है उसीके अनुसार गर्भमें बालकके शरीरका सक्कृत्व और रचना होती है; और हिम्भ एवं शुक्किटकी अवस्था माता-पिताके स्वास्थ्यपर अवलम्बत है। अतः ऐसे समय जब कि हमारा शरीर शोक, भय,
कोघ एवं थकन या रोगादिसे पीड़ित हो तथा हम युवावस्थाकी परिपक्त दशाकी
प्राप्त न हुए हों तो गर्भाधानके विचारसे मैथुन करना सर्वथा निषेध है। कारण
यह कि उक्त हेतुओंसे हिम्म और शुक्किट दोषयुक्त होनेके कारण ऐसी दशामें
सर्भीस्थिति करनेसे हमारी सुखेताका परिणाम निर्दोध सन्तानको भोगना पड़ता है।

स्वस्थ माता-पिताको नीरोग सन्तान उत्पन्न करनेकी अभिलाषासे अपने प्राक्ततिक रहन-सहन और खान-पानसे तरुणावस्थाको प्राप्त होनेपर प्रकृतिकी आज्ञाके
अनुसार जब काम शाफियोंका पूर्ण विकास होनेसे उनका पूर्णतः इत हो सूर्योंदय
के निकटवर्ती समयके अतिरिक्त अन्य किसी कालमें मेशून करना वर्जित है।
क्योंकि प्रातकाही एक ऐसा समय है, जबिक रात्रि पर्यन्त विश्राम द्वारा धिकत
शरीर पुनः नैतन्य हो जाता है, जिससे प्रायः अर्थ नपुन्सक मनुष्योंकी जननेन्द्रिबोर्मेभी उत्तेजना हो जानेसे उनमें कटोरता और तरुणता आजातीहै, और इसीस
क्रिम्म और शुक्र कीटभी नैतन्य हो जाते हैं। फलतः उस समय गर्भोधान करनेसे
सन्तानभी अति नैतन्य होती है। परन्तु ज्यों, ज्यों दिनका विकास होता है त्यों,
व्यों हमारा शरीर धिकत होता जाता है; और उसी कमसे शरीरकी धकन द्वारा

डिम्भ और बुक्ककीटके अनैतन्य होनेपर उनसे उत्पादित सन्तान निर्बेळ और अनैतन्य होती है। किन्तु जिस प्रकार शीतळ देशों या ऋतुओंमें शीतळताके कारण दिनके अन्य भागोंमेंभी शरीर ऊष्ण देशों या ऋतुओंकी अपेक्षा अधिक यिकत नहीं होता है, उसी प्रकार शीतळ ऋतु या देशमें रात्रिके अतिरिक्त दिनके अन्य भागोंमेंभी ऊष्ण देश या ऋतुकी अपेक्षा मैधुन करना कहीं उत्तम है। फिरभी यथा शक्ति भोरके समय सन्द, मन्द प्रफुळ और नवजीवित करने वाळी समीरमेंही मैधुन करना सर्वोत्तम है।

रात्रिमें मैथुन करना सबसेही निकुष्ट है । क्योंकि शरीरके इन्छित और अनि-च्छित अवयवोंके दिन भर कार्य प्रस्त रहनेसे उसके धिकत हो जानेके कारण प्रत्येक व्यक्ति विश्राम द्वारा पुनः नवजीवन प्राप्त करनेके हेतु विकल होकर निद्रा देवीकी। शरणार्थ रात्रिकी प्रतीक्षा करता है । अतः रात्रिमें शरीरके धिकत होकर अनैतन्य हो जानेसे उसका डिम्म और शुक्त कीटपरमी वैसाही आलस्यपूर्ण प्रभाव होनेके निमित्त उस समयके मैथुन द्वारा उत्पादित सन्तान आलस्यसे परिपूर्ण होती है ।

वह पक्षी जो हमारी प्रकृतिके अनुसार सूर्योस्तके समय अपने दम्पति सहित एकही घोंसल्में शयन करने चले जाते हैं, रात्रिमें भार्याके निकट होते हुएमी मैथुन नहीं करते। किन्तु सूर्यका उदय होतेही, यदि प्रकृति गर्माधान करनेकी आहा देती है, मैथुन करनेमें प्रवर्त्त हो जाते हैं या अधिकाधिक भानु प्रकाशके भीतरही भीतर किसी समय मैथुन करते हैं। परन्तु हमारे मनुष्य देवता जो ल्रियोंको मैथुन करनेका यंत्र समझे हुए हैं न दिन देखते हैं न रात!

सनातन चिकित्सकोंकाभी मत है कि मैथुन करनेके समय मनुष्यको प्रपुक्ष वदन होना चाहिये। परन्तु कुसमय मैथुन करनेपर कृत्रिम रीतियों अर्थात् तीक्षण गन्धित तैल या इत्र आदि एवं आभूषणों द्वारा मनुष्यको कभीभी कृत्रिम उत्तेज-नाके अतिरिक्त प्रातःकाल सरीखी प्राकृतिक चैतन्यता प्राप्त नहीं हो सकती। इसीसे एक विद्यार्थों जो रात्रिके विश्रामसे पुनः चैतन्यता लब्ध कर चुका है प्रातको समय रात्रिकी अपेक्षा अधिक पाठाध्यन कर सकता है। क्योंकि शरीरके धिकत होनेसे रात्रिमें बारम्बार नेत्रींपर शीतल जल डाल्ने या अन्य कृत्रिम साध-नीसभी नैसर्गिक चैतन्यता नहीं आती। अतःउनके मतसभी प्रातःकालका किया हुआ गर्भाधानहीं सर्वोत्तम सिद्ध होता है।

इसके अतिरिक्त प्रायः सभी विद्वानोंका यह मत है कि गर्भकी स्थिति करनेके समय नीरोग और आलस्य रहित दम्पति होना चाहिये। इसीसे अनेक विकित्स-कोंने मैथून करनेका समय अर्थ रात्रिके उपरान्त और सूर्योदयसे पूर्व कहा है। परन्तु हमारे मतानुकूल उन्होंने इस समयके निश्चय करनेमें बड़ी भूल की है। क्यों कि यद्यपि अर्ध रात्रितक विश्राम करनेसे बहुत कुछ शरीरमें वैतन्यता आ जाती है तथापि उस समयतक गात्रके पूर्ण चैतन्य न होनेके कारण शुक्र और डिम्भकीट चैतन्यतामें अपूर्ण रहते हैं. और प्रकृति द्वारा निदाके अंङ्करासे हमको अन्य कार्य करनेकी अपेक्षा प्रातः कालतक विश्राम करके पूर्ण चैतन्यता लब्ध करनेके हेतु चेतावनी दी जाती है। इसीसे जो विद्यार्थी सूर्योदयके समय केवल एक धन्टेही पाठ करता है उसकी अपेक्षा प्रकृतिकी आज्ञाके विपरीत अर्ध रात्रितक शयन करके उसके उपरान्त पाठा यन करनेवांलेको दो घन्टे पर्थन्त परिश्रम करनेपरभी कम स्मरण रहता है, प्रत्युत प्रायः तो सर्वथाही विस्मरण हो जाता है । अपरख रात्रिके समय विना कृत्रिम प्रकाशके, जो कि हमारी प्रकृतिके विपरीत है. स्त्री: पुरुषोंमेंसे किसीकोभी आनन्दमें बृद्धि करनेके निमित्त एक दसरेके दर्शन नहीं होते । इसके उपरान्त मनुष्य मात्रकी प्रकृत्यानुसार रात्रि विश्रामके हेत्र और दिन कार्य करनेके लिए हैं । अतएव रात्रिमें किसी प्रकारका परिश्रम करना अपने स्वास्थ्यपर स्वयं अपकार करना है; और मैथुनभी एक प्रकारका परिश्रमही है। इसीसे यदि मैथन करनेका उद्देश्य गर्भाधान करनेका नभी हो तोभी उसका रात्रिमें करना निषेध है।

भोजनके उपरान्त मैथुन करना बैसेही निषेध है जैसे अन्य परिश्रम करना । क्योंकि उस समय मैथुन करनेसे श्वांस गति तीव्र होने और रसोंका प्रवाह आमाश्यके स्थानमें जननेत्रियकी ओर होनेके कारण आमाश्यको भोजनके पाचनार्थ अपना कर्त्तव्य पाठन करनेमें बाधा होती है। इसके अतिरिक्त अप्राहृतिक और गिरेष्ठ भोजनोंके सेवनके उपरान्त तो भूठकरमी मैथुन न करना चाहिये। क्योंकि ऐसे पदार्थोंके सेवनके उपरान्त तो भूठकरमी मैथुन न करना चाहिये। क्योंकि ऐसे पदार्थोंके सेवनके उपरान्त तो अल्ल्य प्रस्त हो जानेपर डिम्म और श्चक कारके अनैतन्य हो जानेके कारण उस समय मैथुन करनेसे आमाशयादिके कष्टके अतिरिक्त हमारी सन्तान उसी प्रकार आठस्यमय होती है, जिस प्रकार रात्रिके मैथुन ह्यारा आठस्य पूर्ण बाठकका जन्म होता है।

शोकका स्थान है-मनुष्य सर्व शासक होता हुआभी कामके ऐसा आधीन है कि वह उसके आगे जाति वृद्धिके हेतुको सर्वथा भूल गया है! वह न गर्भवतीको देखता है न रजस्वलाको ! वह ऐसी पाप युक्त बेहाएं करनेका प्रथतन करता है, कि उसकी स्त्री गर्भ धारणही न करे ! वह निरन्तर यही उपाय करता रहता है, कि आजन्म प्रकृतिक प्रतिकृत्र चलते हुएभी, अनावस्थक रीतिसे उत्तेजित करोन-वाली बाजीकर्ण औषधियों द्वारा तरणही बना रहे । किन्तु ऐसे अपवित्र विचार सदा उसके पतनके संकेत हैं।

गर्भवतीसे मैथुन करना मनुष्य नामपर कलङ्क लगाना है। क्योंकि सृष्टिका कोई जीव अपनी गर्भवती भायीसे कभीमी भैथुन नहीं करता । कारण यह कि उस समय गर्भिणीको प्राकृतिक रूपसेही मैथुनकी इच्छा नहीं होती । सारांश यह—मनुष्यके अतिरिक्त सभी जीव प्रकृतिकी आज्ञानुसार केवल जाति वृद्धिके हेतु भैथुन करते हैं; किन्तु मितमान् मानव जातिका प्रचलित उद्देश्य फुल-झड़ीके समान अपनी काम और जीवन शक्तियोंका समयेसे पूर्व व्यय करनेके हेतु योवनकी मिथ्या बहार देखना है।

रजस्वला स्त्रीसे मैथुन करनाभी नेत्रोंपर पत्थर रक्ख लेना है। कारण यह कि उस समय रक्त प्रवाहके हेतु मैथुन करनेसे गर्भस्थिति होनेकी अपेक्षा वीर्य निर्य-कही जाता है। इसके अतिरिक्त स्त्री और पुरुषको अनेक व्याधि उत्पन्न हो जाती हैं; और फिर उन्हीं रोगोंके बीज कण आगे होनेवाली सन्तानको पीड़ित करते रहते हैं।

कृत्रिम रीतिसे गर्भस्थितिको रोकनेसेमी सन्तानके नाशके अतिरिक्त दम्मितिके दोनों पक्षोंको हानि पहुंचती है। और बाजीकर्ण औषधियोंके विषयमें हम पहिलेही कथन कर चुके हैं।

सबसे बड़ा सिद्धान्त यही है-जिस समय हमारा दम्यति प्राकृतिक रूपसे सर्व प्रकार चैतन्य, जोकि सूर्योदयके समय मन्द, मन्द सुहावनी शांतल समीरमेंही सम्भव है, और चिन्ता रहित होकर, कामकी इच्छा रक्खते हुए, प्रसक्षवदन हो सुख और शान्तिके साथ गर्भाधान करे। कारण यह कि माता-पिताका भरोसा केबल कैतन्य, चतुर, नीरोग और प्रेमी बालकोंहीपर होता है। जो माता-पिता अप्राकृतिक साधनों द्वारा कामसे उन्मत होकर मैथुन करते हैं, कभीभी उस मैथुन द्वारा उत्पादित सन्तानसे माता-पिता कहे जाने और सुख पानेके अधिकारी नहीं हैं। क्योंकि उनका उद्देश गर्भाधानकी अपेक्षा केबल अपनेको सन्तुष्ट करनेकाही है।

जल विकित्साके बड़े विद्वान डाक्टर कोहनीनेभी मैथुन करनेका सर्वोत्तम समय प्रातःकालकाही निश्चय किया है। परन्तु खेद है उनके मतके अनुयायी बहुत कम हैं। इसीसे हमकोभी आशा नहीं होती कि मानव जाति, जिसका पतन प्रकृति स्वयं उसकी बुद्धि द्वाराही करना चाहती है, शीप्र हमारे उपदेशोंको प्रहण करेगी। फिरभी हमारा धर्म है—जो युयोग्य सन्तानके अधिकारी होनेकी इच्छा रक्खते हैं—उनको विचलित मार्गसे उचित मार्गपर लानेका उपदेश दें। क्योंकि हमारी आविष्कृत विकित्सामें कोई ऐसा उपाय नहीं है, जिसके द्वारा प्रकृतिके विसुख आजकलके ढेढ़ छैल नवयुवक युवितयोंमें विहार कर सकें, या धातुओंके क्षीण हो जानेपर वृद्ध जन युवकोंके सहश कीड़ाकरके अपनी युत्युके दिन औरभी निकट ले आवें! हां इतना अवस्य है कि यदि हमारी मैथुन शक्तियां समूल नष्ट नहीं हुई हैं तो एकवार फिर हमारी चिकित्सासे स्वस्थ होनेपर उपरोक्त समय मैथुन किया जाय तो निस्सन्देह युयोग्य सन्तान प्राप्त हो सकतीं है।

### मैथुन योग्य दम्पतिके लक्षण

स्मारी सन्तानके कुरूप, बेडील, ठिगमे, मन्दमति, रोगी और निर्वल होनेके अन्य दोषोंके अतिरिक्त एक यहमी कारण है कि मैथुन करनेवाले स्त्री, पुरुषका धुयोग्य दम्पति नहीं मिलता। अतएव हम मैथुन योग्य और अयोग्य दम्पतिके लक्षण कथन करते हैं।

प्रकृति माताने मनुष्यकी जिस जातिमें हमको जन्म दिया है उसीके अनुकूळ हमारी आकृतिकी रचना और हमारा अपने नियमोंसे बन्धन किया है। इसीसे आये जातिमें मंगोलियन और नींग्रो आदिकी आकृतिसे वैसाही अन्तर है जैसा काशमीरी या देशी नाशपातीमें भेद होता है या जैसा इक्क्लिश और भारतीय सांड (बैल) में अन्तर पाया जाता है। अतएव मनुष्यकी प्रत्येक जातिको उचित है, सन्तानोत्पत्तिके ध्येयसे अनावस्यक काम दृष्टिको त्यागकर निम्न लिखित प्राकृतिक नियमोंपर ध्यान दे:—

भिन्न, भिन्न जातिके स्त्री-पुरुषोंका मैशुन प्रकृतिसेही वर्जित है। क्योंकि अपनी जा-तिके अतिरिक्त अन्य जातिके स्त्री, पुरुषोंकी आकृतिमें विभिन्नता होनेसे हमारी उनकी प्रकृति नहीं मिलती। इसीसे आर्य जातिके स्त्री, पुरुषोंको नीमो जातिके स्त्री, पुरुष, जिनके मोटे ओष्ठ, शिरके बहुतही छोटे लोम, कृष्णवर्ण और कठोर त्वचा है, से कभीभी प्राकृतिक प्रेम नहीं हो सकता । इसके अतिरिक्त अन्य जातिके स्त्री. प्रश्योंसे मैथुन करनेपर जो सन्तान होती है. वह ठीक खिचरके समान मध्यम श्रेणीमेंही रहजाती है । क्योंकि यद्यपि खि्चर गर्दभसे उचावस्थाका होता है तथापि अश्वकी अपेक्षा च्युत ही रहता है। अथात न वह गधाही होता है और न घोड़ाही। इसीसे आर्य और नीप्रो जातिके मैथन द्वारा जो बालक उत्पन्न होते हैं वह आर्थ या नीप्रो होनेकी अपेक्षा बीचमेंही लटकते रहते हैं: जिससे नांग्री जातिको अपनी अपेक्षा सुन्दर सन्तान उत्पन्न करनेमें वैसेही लाभ होता है जैसे गधेको खिचर उत्पन्न करनेसे अपनी अपेक्षा उच कोटिकी सन्तान प्राप्त होती है, किन्तु आर्य जातिको अपनी अपेक्षा कुरूप सन्तानको जन्म देनेसे उसी प्रकार क्षति होती है, जिस प्रकार खिचरके होनेसे घोड़को अपनी अपेक्षा च्युत श्रेणीकी सन्तानोत्पत्तिसे होती है। अर्थात् उच जातिके च्युत जातिसे मैथुन करनेपर जो मध्यम श्रेणीकी वर्णशंकर सन्तान होती है. उससे सदा उच जातिका पतन और च्युत जातिका विकास होता है। परन्तु इसपरभी जिस प्रकार खिचरको गधे या घोड़ेकी कोईभी जाति प्रेम नहीं करती उसी प्रकार आर्य और नीग्रो जातिके मिश्रणसे उत्पादित वर्णशङ्कर जातिको उक्त दोनों जातियोंमेंसे-कोईभी प्रेम नहीं करता । क्योंकि जहां विभिन्नता है वहां प्रेमके दर्शन दर्लभही नहीं वरन असम्भव हैं। इसीसे एक जातिके जीव दूसरीसे नहीं मिलते; प्रत्युत यहांतक अनुभवमें आया है कि एक जातिके जङ्गली हाथी अन्य जातिके जङ्गली या पालत हाथियोंके परस्पर मिलनेपर उनमें ऐसा घोर संप्राम होता है कि अनेकका प्राणान्त हो जाता है। अतःयदि हमको अपनी आगामी सन्तानको कुरूप नहीं करना है तो अपनीही जातिके स्त्री. पुरुषोंसे मैथून करना चाहिये।

इमारीही जातिके मनुष्योंके अन्य देशोंमें जा बसनेपर उनसे मैधुन करनेके निमित्त प्रकृति अधिक आज्ञा नहीं देती । क्योंकि मनुष्यकी प्रत्येक जातिको प्रकृतिने उसकी प्रकृतिके अनुकृत देशोंमें जन्म दिया है, किन्तु देश परिवर्तनसे स्थानावस्थानुसार इमारी वास्तविक प्रकृतिमें वैसेही अन्तर हो जाता है, जैसे उखनऊके खृबूंज्की दिक्कीमें कृषि करनेसे भेद हो जाता है। इसीसे एशियाके मध्यमें बसनेवाठी आये जातिका इक्कुछेण्ड, फ्रान्स, जर्मनी, पशिया, और भारतमें आगमन हो जानेसे प्रत्येक

देशके मनुष्योंकी प्रकृतिमें अन्तर प्रतीत होता है । अतः एकही जातिके भिन्न प्रकृतिके मनुष्योंका मैथुन करके मध्यम श्रेणीकी सन्तानका उत्पन्न करना उचित नहीं है किन्तु अन्य जातिके मिश्रणकी अपेक्षा इससे दोनों पक्षोंको बहुतही कम हानि है ।

इमारे देशमें इस समय शुद्ध जातियोंका मिलना बहुतही कठिन है। क्योंकि जब आर्थ जातिका भारतमें आगमन हुआ था तो भारत निवासी असम्य जाति-योंसे उनका घोर संप्राम हुआ, किन्तु धीरे, धीरे आर्थ और अनार्थ जातियोंका मिल्रण हो गया, जिससे वर्णशक्कर जातियोंकी उत्पत्ति होकर हमारी वास्तिक जातियोंमें अन्तर होजानेसे अशुद्धता उत्पन्न हो गर्या। अतःअब हमारी जाति केवल नाम मान्नकोद्दी आर्थ है, अन्यथा ऐसे बहुतही कम कुटुम्ब हैं जो अन्य जातियोंसे मिल्रित न होनेके कारण शुद्ध आर्थ जातिकों सन्तान कहे जा सकते हों। इसीसे अनेक जातियोंके मिल्रण द्वारा हमारी जातिमें बहु आर्श्वतिक मनुष्य पाथे जाते हैं। किन्तु अफ्गानिस्तान या चीनमें जहां शुद्ध आर्थ या मंगोलियन जाति निवास करती हैं अलाई अलाई के अतिरिक्त प्राय सभी मनुष्य एक सरीखी आर्श्वतिक होते हैं। अतःहमको इस पचमेल खिचड़ीमें सुयोग्य दम्पति मिलना बहुतही कठिन है। केन्तु यथा शक्ति रंगरूप, डील-डील एवं अनुकूल प्रकृति और आकृतिके दम्पतिका मैथुनहीं उचित हो सकता है।

हमारीही जातिके मनुष्योंमें यदि एक समुदायक। अन्य समुदायके मनुष्योंसे खान-पान या रहन-महनादिमें किसी प्रकार अन्तर आगया हो जिससे परस्पर छणा होती है तो ऐसे समुदायोंके ज्ञी, पुरुषोंका परस्पर मैथुन करना अपने शरीर-पर आगकार और सन्तानको दोष युक्त उत्पन्न करना है। क्योंकि जिस प्रकार छखनऊके एकही खुर्बुज्ञिकी कृषि एक क्षेत्रमें साधारण गोवर या वनस्पतिके खाद्यसे और दूसरोमें तीक्षण विष्टेके खाद्यसे की जावे तो पहिलेकी अपेक्षा दूसरा अधिक दूषित होगा। इसीसे आर्थ जातिके शाकाहारी समुदायका अपनीही जातिके मांसा-हारी समुदायक क्यां, पुरुषोंसे मैथुन करके दृषित सन्तानका उत्पन्न करना उक्तम

गर्भिस्थिति करनेवाले दम्पतिके दोनों पक्षेमिसे यदि कोईशी रोगी या किसी प्रकार निम्न प्रकृतिका हो तो मैशुन न करे। क्योंकि सन्तान जो माता, पिताका प्रति- बिम्ब होता है ऐसी दशामें गर्भसेहा रोगोंको संसारमें लिये आती है; और विशेषतः जननिन्निय सम्बन्धी कूर रोगोंमें तो भूलकरभी मैशुन न करना चाहिये । कारण यह कि प्रथम तो एक पक्ष द्वारा दूसरा पक्षभी रोग प्रस्त हो जाता है, द्वितीय माता-पिताका कृत्य निर्दोष सन्तानको भोगना पड़ता है। अतः यदि कोई दम्पति कामवश कृगणावस्थामें मैशुन करभी बैठे तो उचित है कि तुरन्त गर्भवती हमारी प्राकृतिक चिकित्साकी शरण ले, जिससे दीन बालक पैत्रिक रोगोंका प्रमाणपत्र लिये हुए न हो। परन्तु उचित तो यही है कि रोग प्रस्त दम्पतिको परस्पर मैशुनही न करना चाहिये।

हमारे दम्पतिके किसी पक्षको मैथुनकी इच्छा न हो तो गर्भस्थितिकी छालसा न करे । क्योंकि प्रकृतिके अवलम्बी पशु, पक्षी दम्पतिके किसी पक्षकी इच्छाके प्रित-कुल मैथुन नहीं करते ।

रजस्वला स्त्रीस मैशुन करना सर्वथा वर्जित है। क्योंकि उस समय रक्तके प्रवाहसे दम्पति इस योम्य नहीं होता कि गर्भस्थिति हो सके। इसके अतिरिक्त दम्पतिके दोनों पक्षोंमें और उनके द्वारा आगामी सन्तानमें अनेक भयक्कर रोगोंकी उत्पत्ति। होती है।

# गर्मरक्षा और शिशुजन्म

द्भम निरन्तर गत् परिच्छेदोंमें योवनकी मिथ्या बहार देखनेकी अपेक्षा रिजाति वृद्धिके च्येयकोही श्रेय देते रहे हैं। क्योंकि जीव मान्रही नहीं वरन् वनस्पति वर्गमेंभी जात्योन्नति करना प्राकृतिक धर्म है। परन्तु जबतक गर्भ रक्षार्थ प्राकृतिक नियमोंका पालन न किया जायगा तबतक किसी प्रकारभी अच्छे अङ्कर न फूटेंगे। इसके अतिरिक्त गर्भवतीभी वेसेही कष्ट सहन करती रहेंगी जैसे अबतक भोगती चली आयी हैं। अतएव गर्भकी रक्षा और शिद्ध जन्मके हेतु निम्न लिखित नियमोंका अवलम्बन करना चाहिये!—

इससे कम उस प्रसूताको जो अपने जीवनका निर्वाह प्रकृतिके अनुकूल न स्वस्तता हो न्यूनातिन्यून गर्भ स्थितिकालके एक मास पूर्वसे बालकके जन्मके पांच इस मास उपस्ततक प्राकृतिक आहार-विहारपर रहना चाहिये। कारण यह कि प्रसू-

ताके लिए मानव जातिकी प्रकृतिके अनुकुल पदार्थोंके अतिरिक्त अन्य कोईभी वस्त छुपाच्य और सुलका हेतु नहीं हो सकती । प्रत्युत दिनो दिन कप्टोंकी वृद्धिका कारण होती रहती है। इसीसे गर्भवती वमन, विरेचन, शरीरमें दाह, पीड़ा और आलस्य आदि अनेक रोगोंसे दुःख पाती है. जिससे गर्भके बालकको विकसित होनेका सौमाग्य प्राप्त होना तो एक ओर रहा, प्रत्यत केवल माताके कुपथ्यसे उस अभागेको प्रतिक्षण गर्भाशयसे पात होनेका भय रहता है: और यदि किसी प्रकार पूर्णावधितक गर्भाशयमें निवासभी हो गया तो संसारमें आते. आतेही उसका या माताका या दोनोंका प्राणान्त हो जाता है । किन्त यदि सौभाग्य बश बालक और माता इस भयंकर आपित्तसे बचभी गये तो प्रथमतो बालक जननेकी पीड़ाही सब दिनके सुखोंका विस्मरण करा देती है. द्वितीय प्रायः बालक और स्वयं गर्भवतीको उसके खान-पान और रहन-सहनकी उपेक्षासे आजन्म निर्वल या अन्य कप्टोंसे द:खी होना पड़ता है। अबिक प्रकृतिके अनुसार चलनेवाले छोटेसे बडे पर्यन्त. मनुष्य या उसके पाले हए जीवोंके अतिरिक्त कोईभी वन-जीव ऐसा नहीं है: जिसको बालक जननेमें मनुष्यके सदश असहा कष्ट होता हो; या जिसका शरीर बालकके जन्मसे कई, कई मास पर्यन्त रोगोंका मन्दिर बना रहे; या जिसका गर्भ-समयसे पूर्व क्षीण हो जाता हो: या जो अङ्गद्दीन सन्तानको जन्म देता हो. या जो गर्भके समय अपने नित्यके कृत्य न करता हो: या जो बालक जननेके समय मृत्यका प्रास हो जाता हो: या जो मृत बालकको जन्म देता हो । हां. इतना अवस्य है कि जिस प्रकार स्वस्थ मनुष्यको शौचादिकी इच्छा होती है, उसी प्रकार स्वस्थ गर्भवतीको पूर्ण काल समाप्त होनेपर बालक जननेकी साधारण उत्तेजनाका ज्ञान होता है । क्योंकि यह हम पहिलेही किसी स्थानपर कथन कर चके हैं कि विना अनिवार्य उत्तेजनाके हमारी इच्छित या अनिच्छित इन्द्रिशोंमेंसे कोईभी अपना कर्त्तव्य पालन नहीं करतीं। अतः उस प्रसताको जो बिना आपत्तियोंका सामना किये होनहार बालककी माता बननेकी इच्छा रक्खती है गर्भ रक्षार्थ गर्भवतीकी दशानें और बालकके भोजनार्थ स्तर्नोमें यधेष्ट अब बननेके हेत् नैसर्सिक, सपाच्य, रस यक्त, सक्ष्म उत्तेजना वाले फलोंका आहार करना चाहिये।

गर्भवती या प्रसूताके निमित्त अनार, अङ्गूर, पेंडा ( गन्ना ), काशमीरी नाश्च-

पाती, मीठा संगतरा, मालटा, मीठा नीबू, नारंगी (मीठी) स्रोकाट. लीची. लखनवी या कोमल खुर्बूजे, शहतूत, काशमीरी आहू, खुर्मानी, जारीफें या अन्य कोमल और रसीले फल लेनाही उत्तम है। किन्त आर्थिक दशाकी निर्वलताके कारण लौका (कदू), तोरी, चचेंडे, टिन्डे, गाजर या शल्जम सरीखे रसीले शाक केवल वाष्प द्वारा उबले हुए देनेसेभी गर्भवतीको बहुत सख रहता है। इसके अतिरिक्त गौऊका दूध या कदूकी खीर देनेसेभी अनेक आप-तियों सामना नहीं करना पड़ता। यदि रसीले फलोंके अतिरिक्त अन्य फलोंकी इच्छा हो तो बालकके जन्मसे दो मास पहिलेतक उनके सेवन करनेमें अधिक हानि नहीं है: परन्त फिरभी यथा शक्ति गरिष्ठ और उत्तेजक फलों या शाकोंसे पथक रहना चाहिये। सातवें मासके उपरान्त रसहीन गरिष्ट एवं उत्तेजक फल या जाकादिका सेवन करना माता और सन्तान दोनोंको विष है अपरख रक्षीले पदा-शोंके न मिलनेकाही यह परिगाम होता है कि माताके स्तनोंमें दूधकी उत्पत्तिकी न्यनतासे बालकोंकी कसमय मृत्य होती है। दूसरे मासमें अधिकांश स्नियोंको वमन होने लगती है या कोछ बद्ध प्रतीत होता है। अतः उस समयभी रसीले फल या शाकका आहारही उत्तम है। चौथे माससे ख्रियोंके स्तनोंमें दधकी उत्पक्ति आरम्भ हो जाती है। इसलिए उसी समयसे अन्य फलों या शाकादिकी अपेक्षा रसीले फलों और शाककी मात्रामें वृद्धिकर देना चाहिये। यथा शक्ति गर्भके पूर्ण समयतक सपाच्य रसीले फलोंका सेवनही हितकर हो सकता है। इस बातपर अले प्रकार ध्यान रक्खना चाहिये कि गर्भवतीके सेवनार्थ खंदे या किसी प्रकार अनाव-अयक उत्तेजक और कष्ट देनेवाले फल न हों और दूध या शाकादिका अधिक रन्धन करके कुपाच्य न किया जाय । यदि गर्भवती रोगी या निर्वेल हो, अवस्य उसके अनुकुल सुपाच्य आहार होना चाहिये।

प्रकृतिके विपरीत कोईमी साधन किसी प्रकार गर्भवती और गर्भको हानिके अतिरिक्त खुखप्रद नहीं हो सकता। इसीसे हमारे कृत्रिम भोजन (अन्नादि कृष्क और रन्धित एवं उत्तेजक तथा गरिष्ठ पदार्थ), अजुचित कियाएं (सामर्थसे अधिक दौड़ना, कूदना, चलना या ब्यायाम करना, पीसनी, कूटना, खुएं आदिमें रहना चूला पूंकना इत्यादि, इत्यादि.) मैश्लुन करना, रात्रिका जागना, भयहूर शब्द या-खोर गर्जनाएं खुनना, कुसमय स्नान या भोजन करना, शौचादिकी इच्छा होते हुएशी

निवृत्ति प्राप्त न करना, कसे हुए एवं प्रतिकृत वलों और आभूषणोंका धारण करना, हर्षके स्थानमें शोक करना, अधिक तीन्न स्वरसे चिक्काना, प्रत्येक समस्र आतङ्कमय स्वाधी पुरुषोंकी दाधलका भार सहन करना, घोर अपवित्र घरोंमें बन्दी गृहकी अपक्षामी अधिक स्वच्छ वायु, प्रकाश और स्वेच्छाचारितासे विक्षत रहने इत्यादि, इत्यादिकाही यह परिणाम है, कि वड़े, बड़े चतुर, अनुभवी और रख डाक्ट्रों एवं दाइयों आदिकी उपस्थितिमेंभी गर्भवतीके प्राणोंके ठाठे पड़ते हैं; जब कि वन पशु, पक्षी बालकका जन्म होतेही तुरन्त दौड़ने, भागनेके कृत्य करने लगते हैं।

गर्भवतीको यथेष्ट सुखमय तापके प्रकाश और स्वच्छ वायुके स्थानीकी अत्यन्त आवस्यकता है । धुएं और गोलनसे दूषित घर किसी प्रकार प्रसूतापर विना अपकार किये नहीं रह सकते । भारतवासियोंमें यह प्रथा बड़ीही शोचनीय है—वह बालक जननेक समय प्रसूताको ऐसे स्थानमें पहुंचा देते हैं जहां स्वच्छवायु और प्रकाशकी छायाभी नहीं पहुंच सकती। इसके अतिरिक्त प्रसूताकी काल कोठरीका रही-सही वायुको औरभी दूषित करनेके लिए अग्नि प्रज्वलित करके या विषेठ पदार्थोंकी धूनियां देकर सर्वया श्वांस घोटनेकी चेष्टाएं की जाती हैं। परन्तु खेद हैं वह यह नहीं जानते—विषेठ पदार्थोंकी धूनियां तो एक ओर रहीं अग्निक मुखमें अमृतमय पदार्थोंका सेवन करानेसेभी उसकी प्रकृति विषेठ धुएंके वमन कर-केश्वां है। अतएव इस प्रकार किसीभी पदार्थकी धूनी देना और वायु एवं प्रकाशसे बिह्नत स्वस्त्र स्वयं अपनी लियों और सन्तानका घातक बनना है।

अर्जार्ण, क्रोष्ट-निबन्ध या अन्य कोई रोग प्रसूताको प्रस रहा हो तो तुरन्त आहारमें परिवर्तन करके रसीले सूक्ष्म प्रकृतिके फर्लोका सेवन, और उस रोगके अनु-कूल चिकित्सा होना परमावस्थक है; अन्यथा आपत्तिका सामना होना निश्रय बात है।

हु:ख, क्केश और कीधादिनी प्रसूता और गर्भका यथामात्रा नाश करनेके हेतु हैं। अतः जहां अन्य बातोंका ध्यान रक्खनेकी आवश्यकता है उक्त हेतुओंसेभी गर्भव-तीको और उसके परिचारकोंको सचेत रहना चाहिये।

्दाइयों एवं पुरातन चिकित्सकों द्वारा अप्राकृतिक रीतिसे बालक जनानेमें अधि-कांश क्रियोंके कुसमय प्राणान्त हो जाते हैं। कारण यह कि वहां प्रकृतिसे सहायता नहीं की जाती, प्रस्पुत बलात् बालक जनानेकी चेष्टा की जाती है। परन्तु हमारीः प्राकृतिक विकित्सा द्वारा, जिसका विस्तृत कथन आगे मिलेगा, यह कार्य, विना किसी आपित्तके सुगमतापूर्वकही हो जाता है; और यदि गर्भस्थितिके समयसे इस विकित्साकी शरण की जाय, तो सम्भव नहीं, प्रसूताको अनिवार्य उत्तेजनाके अतिविद्या किस्ता किसा किसा हो; और यदि वह श्लिया जिनका गर्भपात हो जाता हो गर्भाधानके समयसे या आवस्यकतानुसार उससे कुछ मास पूर्व हमारी विकित्साका पाळन करें तो अवस्य विना किसी जोखिमके सुन्दर सन्तानकी माता बननेका सौमाय्य प्राप्त हो, अतएव अपनी भार्याओं और सन्तानके प्रेमियोंके निमित्त हमारा उपदेश है कि वह इस प्राकृतिक विकित्सासे लाभ उठाय ।

# शिशु पोषण

देखा जाय तो शिशु पोषणका ध्यान उस समयसेभी बहुत पूर्व होना वाहिये, जब कि हम गर्भकी स्थिति करते हैं; परंतु ऐसा नहीं है हम तो कामातुर हो पहिलेसेही उसका नाश करते रहते हैं। इसीसे हमारे अधिकांश बालक गर्भमें हो केवल हमारी अजुधित रीतियोंसे अनेक पीड़ाओं में प्रसित रहते हैं; जिससे बहुतसे लक्ष्णके उस्ते-काने, गूंगे-बिहरे होकर अनेक व्याधियोंको ले संसारमें अमिट दुःख भोगने आते हैं, और बहुतोंका समयसे पूर्वही गर्भाशयसे पतन हो जाता है। सारांश यह है कि हमारे प्रकृतिके विपरीत आहार-विहारकांशी यह दुःथरिलाम है। इसीसे हम पहिले कह चुके हैं कि वन-जीव कभी रोगी या अंगहीन बालक जनते हैं। इसीसे हम पहिले कह चुके हैं कि वन-जीव कभी रोगी या अंगहीन बालक जनते हैं। इसीसे यह नित्य अजुभवमें आता है कि प्रायः सभी वन-जीव अभी बालक जनते हैं। इसीसे यह नित्य अजुभवमें आता है कि प्रायः सभी वन-जीव अभी बालक जनते हैं। इसीसे बाल कर्न, कई, सप्ताहतक कर्वटभी नहीं ले सकतीं, यालक जननेके बहुत काल पहिलेसेही पीड़ा प्रस्त होती हैं, और प्रायः तो मृत्युका प्राप्तहीं हो जाती हैं। इसीसे बालक जननेके उपरान्त स्त्रीके उस आपसिसे बचनेपर पुनः जन्म कहनेकी प्रथा है। विदान जबतक हम प्रकृतिके अनुसार गर्भाधानके समयसेही, प्रस्तुत उससेभी पूर्व शिष्ठा पोषण प्रधान न दें, कभी स्वस्थ बालकों के माता-पिता नहीं है। सकते।

प्रचित कालमें हम अपनी सन्तानकी रक्षाकी अपेक्षा सदा उसके साथ घातही

करते हैं। हम बालकको दुग्ध पान पीछे कराते हैं पहिले विषों ( घुष्टी या मधु सरीखी औषधियां ) का सेवन और तीक्षण तैलों आदिका मर्दन कराते हैं. हमारी सूर्वा दाइयां उनके कोमल मुखमें अपनी कठोर, अपवित्र और विषयुक्त ऊंगली डालकर निर्यंक कष्ट देती हैं, हमारी अनेक खियां उनके ओडने-बिछानेके क्खादि इतने अस्वच्छ रक्खती हैं कि उनसे निरन्तर मल, मूत्र और श्वेदादिकी गन्ध प्रतीत होती है, हमारी सन्तानका हनन करनेवाली स्नियोंके क्रपथ्यसे अजीणेके हेत हनके मुखमें दृश्य या अदृश्य छाले या घाव होनेपर लारके प्रवाह एवं विरेचनका कारण होता है, तथा स्तनोंमें दूधकी न्यूनतासे दिनोदिन वह निर्धेल और जीवन द्वीन होते रहते हैं, माताएं अनिवासे, उनके क्षुधा या रोगसे पीड़ित होनेपर उन मुक असहाय बालकोंकी रुतन करके अपने दुःखोंसे रक्षा करनेके निमित्त प्रार्थना करनेवाली शक्तिको दमन करनेके हेत्, अपयून सरीखे मादक पदार्थ देकर सदाको उनके शरीरमें अशीदि रोगोंकी कृषि करनेकी चेष्टा करती हैं, उनके मुखमें भले प्रकार दन्त विकासभी नहीं होने पाता कि दूधकी अपेक्षा अन्य पदार्थ देना आरम्भ कर देती हैं, उनके कोमल नेत्रोंको काजल आदिसे फोड़नेका यत्न करती हैं: और इस परभी बालकोंको रोगी देख भाग्यको उल्हाना दिया जाता है। इसके अतिरिक्त इम स्वयं अपने नन्हे. नन्हे बालकोंको, उनकी इच्छाके प्रतिकृल, नर-पिशाच कर अध्यापकों के हाथों में दे देते हैं, जिससे अप्राकृतिक रीतिसे पाठाध्यनका भार और उन धुर्तीकी निर्देयताकी मार एवं अप्रिय बचन उनके कोमल शरीरको प्रत्येक समय क्षीण करके उनके हृदयको भीरू बनाते रहते हैं। इसके उपरान्त हमारे वैज्ञानिक डाक्टोंकी निर्देयता है, जो बलात् दीन और असहाय बालकोंके प्राकृतिक धर्म और स्वास्थ्य विरुद्ध विज्ञातीय विषोंसे चेचक आदिका टीका लगाकर उनके शब्द शरीरपर अपकार करते हैं: और इससेभी अधिक हमारी काय-रता है जो अपनी आंखों देखते हम अपने जीवनके सहारे निर्दोष बालकोंपर यह अल्याचार होने देते हैं। क्योंकि चेच हके टीकेसे विजातीये पश्रओंका द्रषित अंश इसारे शरीरमें धर्म विरुद्ध प्रवेश होनेपर उसकी उत्तेजनासे हमारे बारुक तामस स्वभावके हो जाते हैं । अतः बाल रक्षार्थ उक्त बातोंका त्यागन और निम्न बातोंका अवलम्बन करनेकी आवस्यकता है:---

प्रथम-गर्भाधान ऐसे समय हो जब स्ती, पुरुष चैतन्य, बिन्ता रहित तथा

नीरोग हो, और गर्भकी रक्षार्थ बालक जननेके उपरान्त जबतक पुनः प्रकृति गर्भोधा-नकी आज्ञा न दे मैथुन न करें। गर्भिणोको कोध, भय, शोकमें रहना और सामर्थसे अधिक परिश्रमके कृत्य, अप्राकृतिक और रसहीन पदार्थोका बेवन, प्रतिकृत देख और ऋतुओंका निवास करना, रात्रिका जागना, अपनित्र विचारोंको मस्तिष्कमें स्थान देना, और अधिक दौड़ना या चिल्लाना सर्वथा बर्जित है।

दितीय-अन्य जीवोंमें शिश जन्म होनेपर प्रत्येक जीव बालकका नाल मुखादिसे काट देते हैं। परन्त यह हमारी प्रकृति है विपरीत है। अतः हम नखेंसिही नाल काटनेका साधन रक्खते हैं । किन्तु हमारे कृत्रिम रहन-सहनके कारण इममेंसे अधिकांशके नखोंमें विधेले कीटाण जन्म ले लेते हैं। इसलिए बड़ी सावधानीसे दोनों ओरसे नाल बांधकर तीब कतरनी द्वारा काटनेके उपरान्त बन्द स्थानमें ऋत और देशानसार शीतल या ऊष्ण जलसे बालकको स्नान कराके भले प्रकार शक्त करलेनेपर तत्क्षण माताके स्तनोंसे दुग्य पान कराना चाहिये । यदि माताके स्त-नोंमें दूधकी न्यूनता हो तो पशुःआदिके दूधकी अपेक्षा किसी अन्य स्त्रीके स्तनोंसे द्रध पिल्हाना चाहिये: और माताको दूधकी वृद्धिके हेतु रसीले फलों शाको या दूधका आहार दिया जाना चाहिये । माताओंको कभी दूध पिलाते समय बालककी नासि-काके नथनोंको ढककर श्वांसार्थ वायु रोकनेकी चेष्टा न करनी चाहिये। इसके अति-रिक रुदन करते हुए बालकको सदा चुपाकर दुग्धपान कराना चाहिये; अन्यथा दूधके भोजन नालीमें जानेकी अपेक्षा वायु नालीमें चले जानेके कारण प्रायः बाल-कोंकी अकस्मात् मृत्यु हो जाती है। अन्य पशुओं या विदेशके कृत्रिम दुधोंको यथा शक्ति कभी सेवन न कराना चाहिये, प्रत्युत हो सके तो अन्य क्रियोंके दूबसे-भी बचाना चाहिये । कारण यह कि अन्य क्षियों के दूधसे जैसी हमारी बालकको बनानेकी अभिरूपा है वैसा फल प्राप्त नहीं होता, पशुओंका दूध भारी और विजा-तीय होनेसे क्रपाच्य और अनेक रोगोंकी उत्पत्तिका हेत होता है और विदेशोंसे जमाकर मेजे हए दूध अमिके प्रभावसे अनेक पदार्थ रहित हो जाते हैं, जिससे बालकोंको अस्थियां पुष्ट होनेके पदार्थ प्राप्त नहीं होते । इसीसे उन्हें प्रायःरिकेट्स ( टेढी अस्थियों ) का रोग हो जाता है । अतःसर्वेश्म दूध माताहीका है, और सबसे निकृष्ट विदेशी जमा हुआ दूध है, और मध्यम श्रेणीमें अन्य स्वरूथ क्षियोंका और उसके उपरान्त अन्य पद्मश्रोंका । यदि बालकोंको पद्मश्रोंका दध देनेको बाध्य होना पड़े तो दूधको जल मिश्रणसे हलका करना आवश्यक है। फिर्सी उसके अवगुणोंसे सचेत रहना चाहिये। दूध पीते बालककी माताको यथा शाक्ति पूर्णतः प्राकृतिक भोजन रक्खना अवश्यक है, और यदि बालक किसी रोगसे पीड़ित हो तो ततक्षण उस रोगके अनुसार अपनी और बालककी चिकित्सा करनी चाहिये। उपेक्षा करने या पाखण्डियोंकी सम्मतिपर चलनेका परिणाम किसी प्रकारभी अच्छा नहीं।

ततीय--बालकोंसे सदा मिष्ट भाषण करना चाहिये; प्रत्युत बालकोंके साथ बालक बन जानेमेंही उनका कल्याण है। क्योंकि आतक्क दिखानेवाले अप्रिय और कट शब्दोंसे वह पूर्णत: स्वार्थ्य लब्ध नहीं कर सकते । अनेक प्रेम शून्य मनुष्यों-का यह अनुमान है कि बालकोंको ताड़ना करनेसेही वह सुयोग्य बन सकते हैं. अन्यथा विना दमन किये उनके स्वेच्छाचारी और कूर होनेके अन्य कुछ परिणाम नहीं। परन्तु यह बात विज्ञान विपरीत है। प्रेमसे बालक कभी नहीं बिगड़ा करते। क्योंकि यदि प्रेममें किसीको स्वेच्छाचारी और क्रूर बनानेकी शाक्ति होती तो वनके वह जीव जो वनवासी मनुष्योंसे हिल जाते हैं एक क्षणमी उन्हें मुखस न बैठने दें। इसके अतिरिक्त नित्य हमारे अनुभवमें आनेवाली घटनाएं उन कुत्तों या गाथों आदिकी हैं, जो प्रेमवश हमारे पीछे, पीछे फिरती हैं, और हमारी आज्ञा पालन करनेके निमित्त अपने प्राणोंकाभी बलि करनेको प्रस्तुत हैं। किर क्या प्रेमसे मनुष्यके बालकोंकेही कूर और उद्दण्ड होनेकी सम्भावना है ? नहीं, कदापि नहीं ! प्रेमही एक ऐसी अद्भट रज्जू है, जिससे बन्धकर संसार वशमें हो जाता है। परन्तु जहां भय होता है वहां प्रेम नहीं होता । इसीसे भयानक प्रकृतिके पिताको देखतेही सन्तान भयमीत होकर इघर उघर छिप जाती है, और उसके हृदय मन्दिरमें अपने डरावने पिताके प्रति भक्ति या स्नेह रक्खनेके निमित्त एक तिलभर स्थानभी नहीं होता । प्रेमके स्थानमें दमन और कूर नीतिको बालकोंको सुयोग्य बनानेके लिए श्रेय देना सर्वथा भूल है। प्रत्युत दमनके प्रभावसे बालकोंके स्वास्थ्यपर अपकार और हृदय श्रद्धा शून्य होनेके अतिरिक्त वह कपटी और हटीले हो जाते हैं। बालकोंको बिगाड़नेका कलङ्क किसी प्रकारमी प्रेमके माथ नहीं लगाया जा सकता। बालकोंकी उद्दण्ड कपटी और हटीले बनानेके हेतुं उनको अञ्चलित रीतिसे छेड़ना उनके साथ दमन नीतिका प्रयोग करना और

उनसे छल करना है। क्योंकि हमारी गौओंके बच्च जिनसे हम प्रेम करते हैं विगड़नेकी अपेक्षा हमारे वशीभूत हो जाते हैं, किन्तु यदि हम उनको छेड़ते हैं तो मारना सीख जाते हैं, और दमन नीतिसे उनके हदयसे प्रेमके विदा होनेपर वह हटीले हो जाते हैं। अतः बालकोंके छेड़ने, उनके प्रति कपटका व्यवहार करने और दमनसे काम लैनेकाही यह परिणाम है कि हमारे बालक मनुष्यके बालक कहे जाने योग्य नहीं रहते। अपरख बुरे बालकों या मनुष्योंकी सक्कृति और माता-पिता आदिके छल छिदोंके अतिरिक्त बालकोंके विगड़नेका सबसे बड़ा कारण यह है कि वह संसारमें माताके गर्भधेही रोगी उत्पन्न होनेके हेतु या कुपथ्य-पर रक्खे जानेसे रोगी होनेके कारण महितष्ककी अनावस्थक उत्तेजनाके निमित्त बिड़-विड़े और उहण्ड हो जाते हैं। अतः ऐसे बालकोंको खुधारनेके निमित्त दमनदी अपेक्षा उनके मिस्तिष्क सम्बन्धी रोगीदिकी चिकित्सा करते हुए प्रेमकाही पाठ देना चाहिये।

हमारे बालकोंका स्वभाव और स्वास्थ्य बिगाड़नेके हेत एक बड़ा दोष आजक-लशी शिक्षा प्रणलिकाभी है। क्योंकि हमारी शिक्षा कृत्रिम रीतिसे होनेके कारण ज्ञान और भारमय प्रतीत होती है। इसीसे हमारे बालक नरिपशाच अध्याप-कोंकी पाठशालाओंमें जानेसे सदा दुःख मानते हैं। अतः हमारे बालकोंके लिए वहीं शिक्षा उपयोगी हो सकती है जिसमें उनको रुचि और प्रेम होनेसे भार प्रतीत न होनेके कारण उनके मिरताककी शक्तियां व्यय न हों। ऐसी शिक्षा केवल वहीं हो सकती है, जिसको बालक स्वयमेव प्राप्त करनेका प्रयत्न करते हैं । इसीसे बालक जब बोलने योग्य होते हैं तो वह प्रत्येक प्रश्नमेंसे प्रश्न किया करते हैं: कभी कहते हैं ' यह पवन क्यों चलती हैं ? ' कभी प्रश्न करते हैं ' वायु शीतल क्यों प्रतीत होती है ?' कभी उनका कथन होता है ' प्रीष्ममें वाय ऊष्ण क्यों होती है ?' सारांश यह है कि जितने पदार्थ उनको नयन गोचर होते हैं. उतनेही प्रश्न उनके मनमें उपजते हैं। अतएव यदि उसी समय वैज्ञानिक युक्ति सहित उनके प्रश्लोंका उचित उत्तर देदिया जाय तो स्कूलोंकी बड़ी, बड़ी पोथियां बलात कण्ठ करनेकी आवस्यकता न हो । किन्तु आजकलके माता-पिताओंके सदश चन्द्रमाके चिन्होंके विषयमें बालकोंके प्रश्नके उत्तरमें यदि कहा जाय 'चन्द्र-माके भीतर जो कृष्णचिन्ह हैं. वह बद्धा स्त्रीके चर्खा कातनेको प्रगट करते हैं। ' तो कभीभी हमारे बालक पोथियां पढ़कर भूगोल या अन्य विज्ञान सम्बन्धी विषयकी बातोंको सगमतापूर्वक स्मरण नहीं कर सकते । इसके अतिरिक्त उनको फिर रुचि उठ जानेसे प्रत्येक विद्या शुक्क प्रतीत होती है। हमारा दढ विश्वास है कि कहानियोंके रूपमें इतिहासकी शिक्षा देनेसे बालकोंको प्रिय होनेके अतिरिक्त समस्त घटनाएं ऐसी कण्ड हो जाती हैं कि फिर कभी उनका विस्मरण नहीं होता । और ऐसेही गणित, भूगोल और विज्ञानादिकी उस समयकी मौखिक शिक्षा दी हुई आजन्म बालकोंको स्मरण रहती है: और उनकें मस्तिष्कपर भारभी नहीं होता. प्रत्यत वही उनके लिए खेल होता है। हमारें अनुमानसे जैसे एक लोहकारका पत्र विना सीखनेका कष्ट उठायेही कीड़ा करते. करते छोहकार बन जाता है, बेसेही विद्वान माता-पिताका पुत्र खेलही खेलमें पूर्ण पण्डित हो सकता है । वस्तुतः माता और पितासे बढकर संसारमें कोई शिक्षक नहीं हो सकता । भाता-पिता जैसा चाहें वैसी सन्तानको शिक्षा दे सकते हैं। अतः किसी भाषा या विज्ञानका पण्डित एवं सभ्य या असभ्य बनाना, यह सभी माता-पिताके हाथमें है । यदि माता-पिता अपनी सन्तान ने हिन्दी में भाषण करें तो वह हिन्दी सीखेगी और यदि इङ्गलिशमें वार्ती करें ते। वह उसका अनुकरण करेगी, यदि त बोलेंगे तो तमें उत्तर देगी और यदि 'आप' कहेंगे तो 'आप ' कहेगी । सारांश यह है कि सन्तान दर्पणके सदश होती है: जैसी आकृति उसके सन्मुख रक्खी जाती है वैसाही प्रतिबिम्ब दिखायी देता है। अतः माता-पिता सन्तानको जिस भाषा और विज्ञानका पण्डित बनाना चाहते हों उसके जन्मकालसेही उसी भाषामें भाषण करके खेल, खेलमें उस विज्ञानकी शिक्षा देनी चाहिये । परन्त यद्यपि माता-पिता अपनी बुद्धिकी चत्रतासे अपने इच्छित विज्ञानका बालकको परिचय करा सकते हैं तथापि अपनी इच्छित विद्याकी अपेक्षा उसके अभिलाषित विज्ञानकी शिक्षा देनाही बद्धिमत्ता है। क्योंकि जिस विज्ञानमें जिस बालकको अधिक रुचि है उसीमें वह उन्नतिके अन्तिम शिखरपर पहुंच सकता है। अतः थोड़ा, थोड़ा प्रत्येक शास्त्रका परिचय कराते हुए, जिस विज्ञान सम्बन्धी प्रश्नोंको बालक अधिक करे उसीमें उसकी कवि जानकर उसकी प्राक-तिक रूपसे मौखिक शिक्षा देनी आरम्भ की जाय। परन्तु खेद है आज दिन भारतमें ऐसे माता-पिताका अभाव है, जो बालकोंको आदरी बनानेके निमित्त प्राकृतिक शिक्षा दे सकें । इसके अतिरिक्त भारतमें शिक्षा विभागभी ऐसा नहीं हैं
जो प्राकृतिक शिक्षासे बालकोंको सन्तुष्ट कर सके । अतः यथाशाक्त ऐसे सुयोग्य
सदाचारी अध्यापकोंको नियुक्त करना चाहिये जो बालकोंके साथ वन, उपवनमें
क्रीड़ा करते हुए प्रकृतिके दृश्योंको दिखा एवं ऐतिहासिक घटनास्थलोंको
नयनगोचर कराकर शिक्षा दें । बालकोंको शिक्षाका कोई नियत समय नहीं
होना चाहिये । क्योंकि उठते बैठते, खाते-पीते प्रत्येक समय उनके मनमें ज्ञान प्राप्त
करनेके हेतु तर्क, वितेकके प्रश्न उठा करते हैं । अतः उसी समय उनके प्रत्येक प्रश्नक
अचित उत्तर देकर उनको सन्तुष्ट कर देनाही उनकी शिक्षा है । परन्तु उनकी
स्वतन्त्रता में बाधक होकर उनको किसी नियत समय उस विषयकी शिक्षा देना,
जिसके लिए उनके हृदयमें प्रश्न करनेकी रुचि नहीं है, सर्वधा उनके मस्तिष्कपर
भार डालना और बन्ध्या भूमिमें कृत्रिम साधनोंसे कृषि करना है । अतएव शिक्षकको प्रत्येक सभय बालकोंके साथ रहना चाहिये । क्योंकि न जाने किस समय
किन घटनाओंके होने और किन पदायोंके निरीक्षण करनेसे किस शिक्षाको ग्रहण
करनेके निमित्त उनके हृदयमें प्रश्नोंकी उत्पत्ति हो ?

हमारा तो यह अनुमान है कि सन्तानके सुयोग्य और सुशिक्षित बनानेमें यदि माता-पिताके जीवनपर तुषारभी पड़जावे तोभी हानिकी अपेक्षा लाभही है। क्योंकि किसी दिन तो शिक्षित और प्रेमी सन्तान सूर्यके सदश तिमिरको नाश करन बाली होगी। परन्तु खेद है यहांपर स्थानाभावसे हम इस विषयपर विस्तृत कथन नहीं कर सकते। किन्तु हां, यदि पाठकोंको हमारी लेखनीसे रूचि होगी तो एक भिन्न और विस्तृत पुस्तकाकारमें इस विषयपर पूरा, पूरा कथन करेंगे।

चतुर्थ — बालकोंके भोजनका विषयभी बड़ा गूढ़ है। परन्तु यदि हम प्रकृतिके साथ, साथ वलें तो सरलतासेही यह झान हो जाता है कि ज्यों, ज्यों बालकके जैसी, जैसी आकृतिके दन्त प्रगट होते हैं त्यों, त्यों उन्हींकी आकृति और प्रकृतिके अनुसार बालकोंके आहारमें धीरे, धीरे परिवर्तन होना चाहिये, इसीसे पहिले बालकके सामनेके दांत निकलनेके कारण उसे दूधके अतिरिक्त कभी, कभी कुत्तरे जाने बाले फल देने चाहियें। क्योंकि सामनेके दांतींसे चबानेका काम नहीं होता। बालकोंसे एकैक दूध छुड़ाकर फलादि देना उचित नहीं है, क्योंकि जबतक आवस्थ-कतानुसार दन्त विकास नहीजाय तबतक दूधकी अपेक्षा अन्य पदार्थ बालकोंको

हितकर नहीं हो सकते । दांत निकल आनेपर बालकोंकाभी वही प्राक्ठातिक भोजन है जो मानव जातिका होना चाहिये । परन्तु आर्थिक अधोगतिके कारण यदि बाल-कोंके लिए फल पर्याप्त न हों तो न्यूनातिन्यून तीन वर्षतक अन्नादिसे बचाकर केवल दूधपरही उनका निर्वाह रोना चाहिये ।

बालकोंक भोजनके समयमें कभीभी उपेक्षा न करनी चाहिये। रोग रहित स्क बालकोंका रुदन करनाही उनकी क्षुधाका ज्ञान देता है और जो बालक बोलना सीख जाते हैं वह तो स्वतः ही कह देते हैं। अतः जिस समय बालक क्षुधासे पीड़ित होकर रुदन करें या कहें तो तत्क्षण उन्हें आहार देनेका प्रयत्न करना चाहिये। किन्तु यदि बालक क्षुधाका ज्ञान न होनेसे रुदन द्वारा या बोलकर भोजनकी इच्छा न करें तो मूखी खियोंके कहनेसे कथा भूलकर आहार न देना चाहिये। बालककं भोजन में तिनकभी बिलम्ब होने या समयसे पूर्व आहार देनेसे हानिकी अपेक्षा लाभ नहीं है। क्योंकि भोजनिसे उसी प्रकार कारण हमारे कोमल बालक पोषक पदार्थोंके कुसमय प्राप्त होनेसे उसी प्रकार कारी जनति होनेसी अपेक्षा जीवन हीन होते रहते हैं, जिस प्रकार किसी बृक्षका छोटा विरला जलकी अनुपस्थिति या उसके कुसमय प्राप्त होनेसे वृद्धिकी अपेक्षा छोटा विरला जलकी अनुपस्थिति या उसके कुसमय प्राप्त होनेसे वृद्धिकी अपेक्षा छुक हो जाता है या निर्वल रह जाता है; और क्षुधासे पूर्व भोजन मिलनेका परिणाम यह होता है कि जिस प्रकार वृक्षके छोटे विरलको आवश्यकतासे अधिक जल द्वारा सीचनेपर निक्षय वह गलकर मृत्युको प्राप्त होता है या भयक्कर रोगसे प्रसित हो। जाता है, उसी प्रकार हमारी सन्तान रोगी होजाती है या मृत्युका ग्रास बन जाती है।

पश्चम-बालकोंके रोगोंकी चिकित्साके विषयमें, चाहे वह गर्भमें हो, या दुग्ध-पान करता हो, या भले प्रकार समर्थ हो, केवल वहीं साधन हैं, जो प्रौढ़ों और इंद्रोंके लिए हो सकते हैं। कारण यह कि हमारी चिकित्सामें केवल जीवन-कोषोंका विकृत कणोंमें रूपान्तर होनेसे उनकी रक्षा करनी हैं। क्योंकि विना जीवन-कणोंके जीवनके रासायनिक पदार्थोंका विषैले पदार्थोंमें रूपान्तर हुए किसी रोगकां उत्पात्त नहीं होती; और यह आगे पाठ करनेपर ज्ञात होगा कि जीवन-कोषोंका दूषित जीवोंमें रूपान्तर होनेसे किस प्रकार एकई। चिकित्साके मूल सिद्धान्तर रक्षा की जा सकती है।

षष्ठ-बालकोंको पहिननेके वस्त्र ऋतु और देशके अनुसार दुर्तापवाहक, ढीले

और स्वच्छ होने वाहियं; और ओड़ने बिछानेके उनकी प्रकृतिके अनुसार कोमल होने आवस्थक हैं। इसीसे पक्षी अपने बाळकोंके निमित्त कोमल तृणोंके चोंसलेकी रचना करते हैं। वस्न और स्थानादिके विषयमें गत् निबन्धोंमें बहुत कुछ लिखा जा चुका है, इस लिए यहां पुनः विस्तारसे लिखनेकी कोई आवस्थकता प्रतीत नहीं होती। किन्तु इतना कहना आवस्थक है-बाळकोंको मुंह ढककर कभी न पुळाना चाहिये और यथाशक्ति उनको गोदमें कम लेना चाहिये। क्योंकि गोदमें लेनेसे वह प्राकृतिक व्यायाम द्वारा शरीरको पुष्ट करनेसे विश्वत रहते हैं। इसीसे जब वह सरकने योग्य हों तो मनमाना सरकने दो, जब खड़े होनेका यत्न करें, विना भयके खड़ा होने दो। सारांश यह है कि किसी प्रकार उनकी कियाओंमें बाधा न डाळनी चाहिये। हो, यदि वह वर्षकोही पकड़नेकी चेष्टा करें तो दूसरी बात है अन्यथा उनकी स्वतन्त्रतामें बाधक होना उनकी बढ़ती शक्तियोंपर अपकार करना है।

#### स्वच्छता

स्था के अनुमानसे स्वच्छताकी जो कुछ प्रशंसा की जाय वही थोड़ी है। इसीसे पृथ्वीपर सभ्य मानव जातियों के प्रत्येक धर्म तथा विकित्सा शास्त्रने स्वच्छ रहनेका उपदेश दिया है। परन्तु वह वास्तवमें स्वच्छताकी गुण-प्रशंसा करतेहुएभी पछु, पक्षियोंसे गये बीते हैं,। वह छिपे-पुते घर, रङ्ग, विरक्षे गळीचों आदि द्वारा कृत्रिम रीतिसे सुसज्जित पिचीकारीके विशाल भवन, अनेक प्रकारके वस्त्रोंके प्रयोग, नाना प्रकारके नित्य नृतन फैशन, अनावस्थक तक्षिण गन्धोंसे गन्धित भोजनों आदिके सेवनकोही स्वच्छता समझे हुए हैं। परन्तु इस प्रकारकी कृत्रिम टीप-टाप स्वच्छताकी अपेक्षा बनावट है, या यों कहना चाहिये कि सुवर्णके पात्रमें विष भरा है।

अप्राकृतिक अर्थात् प्रकृतिके प्रतिकृत्न जितनेभी पदार्थ हैं वह सभी एक ओरसे अस्वच्छ हैं। क्योंकि अस्वच्छ पदार्थ केवल वही हैं, जिनके प्रयोग या सेवनसे उनकी रुचिकी अपेक्षा हमारी ज्ञानेन्द्रियोंको दुःख या घृणा होती है। अतएव हमारे प्रचलित खान-पान या रहन-सहन, जो भूलसे कृत्रिम हैं, कोईभी स्वच्छ कहने योग्य नहीं । इस अप्राकृतिक पदार्थोंको कृत्रिम रीतिसे स्वच्छ. निर्मल, सन्दर एवं सस्वादिष्ट करनेकी चेष्टा करते हैं, परन्तु वह पहिलेसेभी अधिक अस्वच्छ हो जाते हैं। हां, केवल इतना कहा जा सकता है कि इस प्रकार क्रत्रिम रीतिसे अन्य ती-क्षण पदार्थों द्वारा दूषित पदार्थोंके दोष इतने छिप जाते हैं कि हमारी ज्ञानेन्द्रियां उनके पूर्ण रूपका अनुभव करनेको असमर्थ होती हैं । इसीसे करेलेकी कटता म-सालों, तैल एवं खटाई आदिसे कुछ छिप जाती है, इमली या नीबूकी खटाई जल और शकरके मिश्रणसे कुछ न्यून हो जाती है, मांसकी गन्ध लहसन और प्याज आदिसे अल्प प्रतीत होती है. शकरका मिठास गुड़मार बूटीसे छप्त हुआ जान पहता है, फिनाइल आदिके तीक्षण प्रभावसे विष्टे, और मुत्रादिकी गन्धका ज्ञान नहीं होता. और अपवित्र स्थानके विकारभी लीपने-पोतनेसे ढक जाते हैं। परन्त इसका यह अर्थ नहीं है कि खटाई आदिसे करेला स्वच्छ हो जाता है, या शकरसे खटाईके गुण जाते एहते हैं, या लहसन आदिसे मांस निर्दोष हो जाता है, या गुड़मार घाससे शकरके तीक्षण गुणोंका नाश हो जाता है, या फिनाइलसे मल, मूत्र पवित्र हो सकते हैं, या लीपने, पातनेसे कोई दूषित स्थान विकार रहित हो सकता है। नहीं ! कदापि नहीं !! इस प्रकार विषसे विषको मारना अर्थात अस्वच्छ पदार्थोंको अधिक अस्वच्छ पदार्थोंसे छिपा देना अपनी ज्ञानेन्द्रियोंको स्वच्छताका धोखा देकर अपने शरीरपर अपकार करना है । इसके अतिरिक्त हम शार्क एवं फलों आदिको स्वच्छ करनेके हेत लोहेके अस्त्रसे उनका छिलका पीछे उतारते हैं उससे पिहले फलोंकी खर्राई, द्वारा लेहास्त्रकी कलोंस और वायके अनावस्थक स्पर्शसे वह पदार्थ अस्वच्छ होने लगते हैं। इसीसे अनेकानेक धातुएं और वायुके संस-र्गसे उत्पादित विव हमारे भोजनोंमें सम्मिलित हो उदरस्य होनेपर अनेक रोगोंका कारण होते हैं। यहांतक कि कांच और चीनीके पात्रभी धीरे, धीरे घिस, घिस-कर कुछ न कुछ नित्य भोजनोंके साथ हमारे शरीरमें प्रवेश करते हैं । अपरश्च उनके धिसनेपर वह ख़र्दरे हो जाते हैं. और फिर उन ख़र्दरे स्थानोंके छोटे. छोटे गडोंमें तरस्र पदार्थोंकी सहायतासे मलके एकत्र होनेपर विषेले कीट जन्म लेलेते हैं. और हमारे स्वास्थ्यपर अपकार करते रहते हैं।

बड़ खेदका स्थान है, मनुष्य जो अपनेको सर्वश्रेष्ठ समझता है स्वच्छताके विषयमें भग्नुओंसेभी गया बाता है । कोई पग्नु जबतक घोखेसे या बलात् किसी अप्राकृतिक पदार्थका अभ्यस्त न कराया जाय. कभी उसे यथा शक्ति सेवन न करेगा। परन्तुः मनुष्य देवताने विष्टे और मुशादिकोभी सेवन करनेसे नहीं त्यागा है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि ऐसे मनुष्य बहुत कम हैं, जो बिष्टे और मूत्रादिको उनकी प्रत्यक्ष आकृतिके रूपमें भक्षण करते हों। परन्तु यह ठीकही है कि उन स्थानोंका निवास या वहां जाना जहां विष्टे आदिके ढेर लगे रहते हैं या मूत्रकी नालियां चलती हैं. मनुष्य प्रत्यक्ष वायु द्वारा गन्ध देनेवाले उनके अहस्य परमाण्ओंका आहार करता है। इसके अतिरिक्त मनुष्यकी असन्तुष्ट रहने वाली तुष्णा उसे अधिकाधिक वनस्पति उगानेको बाध्य करती है. जिससे वह मल, मूत्र, मांस, रक्त एवं अस्थ्या-दिके क्रिम खाद्यकी सहायतासे शाकादिकी अपवित्र कृषि करता है। इस समस्त घोर अपवित्रताके कारण सभ्यतापर निर्भर हैं। इसीसे जितने सभ्य देश हैं उतने ही बहांके कृषि विभागके वैज्ञानिकोंने घृणित और अप्राकृतिक साधनों द्वारा वन-स्पति उगानेकी चेष्टा की है, और यही कारण है कि विशाल और सभ्य नगरोंमें कृषि किये हुए शाकादि प्रामोंकी अपेक्षा स्वाद राहेत और अप्रिय गन्ध एव क्षार प्रगट करते हैं. या यों कहना अनुचित न होगा कि वहांके पुरवासी पांच, छ: सप्ताहमेंही शाकों द्वारा अपना मल, मूत्र स्वयं भक्षण करते हैं। हा ! धिकार है!! और केटिबार धिकार है ऐसी सभ्यताकी स्वच्छता पर!!!

इस समय यदि कोई स्वच्छताकी किसी देशसे तुलना करे तो सब एकही नौकाके यात्री हैं। कारण यह कि नृतन सम्य और वैज्ञानिक प्रणालीके देशोंमें यिद टीप-टाप या फैशनों द्वारा आर्थिक दशाकी उत्तमतासे कुछ थोड़ीसी कृत्रिम स्वच्छता प्रतीतभी हो, तो वहांके नगरोंकी जन संख्याकी अधिकता, ऐिकन, मोट्रों एवं होटलों आदिके धुएं और विवेले गैस और वियुत आदिके तीक्षण प्रकाश, उत्तेजक तथा अपवित्र पदार्थोंकी गन्ध, मल, सूत्रादिके तीक्षण खायसे उपने हुए फल, धान्य तथा शाकादिका सेवन केवल नाम मात्रकी स्वच्छता है। इसके अतिरिक्त भारत सरीखे धन हीन, विदेशी, अन्यायी राज्यके आर्थान और विज्ञानसे विश्वत देशोंका तो कुछ कहनाही नहीं, जहां चारों ओर भींतसे थिरे हुए भागनवाले छोटे, छोटे वायु एवं प्रकाशसे सर्वथा रहित, सीलन और दुर्गन्य युक्त तथा मकड़ीके जालों, खटमल, पिस्सू और मच्छर आदिसे परिपूर्ण घर हैं, द्वारपर चौकचे, कृहा और निख्यां सड़रही हैं, वक्ष मल और श्रेद से दुर्गन्वित और जुओंसे भरपूर

हैं, और भोजनभी अपवित्रताके साथ बना हुआ विपैली धातुओंके पात्रोमें रक्खा हुआ वासी, तिवासी मिलता है। इसके अतिरिक्त उनके निवासार्थ घरोंमेंही लकड़ी- डिगरी, चूला-चक्की, मिर्च-मसाला, आंटा-दाल, कपड़े-लते, पशु-पक्षी एवं समस्त जगतकी दारिक्रता भरी होती है। अपरब इस देशमें दीन और कङ्काल तो एक ओर रहे विज्ञानकी अनुपस्थितिके कारण बड़े, बड़े धनिकभी अपवित्रताके दास बने हुए हैं; प्रस्युत प्राय: यहांके वैज्ञानिकोंके घरमेंभी यही होना है।

आजकल विज्ञानोन्नतिके कारण समस्त भूमण्डलपर छूत-अछूतका विचार बढ़ता जाता है। इसीसे नृतन वैज्ञानिक शिक्षा इस बातका उपदेश देती है-भोजन आ-दिको बनाते या सेवन करते समय हाथसे स्पर्श न किया जाय और उसके स्थानमें यन्त्रों आदिकी सहायता ली जाय। परन्तु हमारा कहना है कि स्वच्छता छुरी-कांटेकी सहायतासे विना हाथके स्पर्श किये भोजन करनेसेभी नहीं रह सकती । क्योंकि छुरी, कांटे या अन्य यन्त्रोंसेभी कुछ न कुछ धातुओं आदिके विष उदरस्थ होते हैं. और जो भोजन कृत्रिम रीतिसे बनाये जात हैं निश्चय वायुके स्परीसे दूषित होने लगते हैं । इसपरभी हमारे देशकी छताछत दिखावे मात्रकी दकोसलाही है। हम किसी अन्य जातिसे स्पर्श होनेपर विना स्नान किये भोजन करना पाप समझते हैं, परन्तु स्नान करकं मलयुक्त धोती पहन्नेमें स्वच्छताकी मर्यादासे नहीं गिरते: इम किसी अन्य वर्णके अपनेसेभी सुन्दर एवं स्वच्छ मनु-ध्यके हायसे स्पर्श किये हुए भोजनको अपवित्र कहते हैं, किन्तु अपने वर्णके वृणितसे वृणित और अपवित्रसे अपवित्र मनुष्यके हाथका भोजनभी पवित्रहा समझते हैं, हम अन्य व्यक्ति द्वारा दुःद्ध जलके बिन्दुके आपड़नेसेभी अपवित्र हो जाते हैं. परन्तु लीद और गोबर सरीखे दुर्गन्धित और दूषित पदार्थोंसे हमारी स्वच्छतामें बाधा नहीं होती; इस धोबीके धुले हुए वस्त्रोंको धारण करके भोजना-लयमें नहीं जा सकते. किन्त मल और दुर्गन्धसे उत्पादित विषैले कीटाणुओं युक्त हलशहर्योंके वल्लों द्वारा छने हुए, दूध, घी आदिसे कोई बचाव नहीं करते: हम अपने भोजनके पात्रोंको कदापि अन्य जातिसे स्पर्श करानेको प्रस्तत नहीं हैं. परन्त जिन तणदिसे हमारे पात्र स्वच्छ करनेके हेत्र घर्षण किये जाते हैं नित्यके काम-काजसे अपवित्र कीटाणुओं के केन्द्र हो जानेपरभी ग्लानिकी दृष्टिसे नहीं देखे जाते. हमारे मिटी, पत्थर एवं काष्ट्रादिके पात्र यदि किसीसे स्पर्श हो जावें तो तुरन्त फेंक दिये

जाते हैं, परन्तु उन्हीं पात्रोंके दूध, छाच या अन्य रसीले पदार्थोंके सोक लेनेसे विषेले कीटों और दुर्गन्धयक्त होनेपरभी सदा पवित्रही समझे जाते हैं. हम जलके पात्रमें हाथ पड़ जानेसे उसका पान करनेसे बहुधा घूणा करते हैं. परन्तु हाथसे घचोल, घचोलकर गुंधे हुए पिसान ( आटा ) की रोटियां भर पेट खा जाते हैं; हम सन्दर, सन्दर मेज कर्सियोपर भोजन करना दोष समझते हैं, परन्त नित्य चौका पोतनेके अपित्र वस्त्रसे चौका पोतनेमें किसी त्रिटिका अनुभव नहीं करते. हम अन्य जातिके कोरे और भिडीके स्वच्छ घडेका कल पीनेसेंभी जातिसे पतित हो जाते हैं. किन्त अपवित्र एवं अस्वच्छ जातियों द्वारा घोर अपवित्र मिट्टीके पात्रोंमें लाया हुआ दूध स्वार्थवश पवित्रहा समझते हैं, हम मांसादिका देखकर भी घृणा करते है, किन्तु देशी शकर मीठेपनके कारण सहस्रों मक्खी, चींटे, ततैये आदि अनेक जीवोंका चूर्ण होते हुए और नीच जातियोंके पगें द्वारा खुंदे जानेपरभी पवित्रही मानते हैं. इस अपने भोजनोंपर अन्य व्यक्तिकी छायाभी नहीं पड़ना चाहते. किन्त अस्वच्छ जातिकी पिसनहारियोंके पीसते समय एवं हलवा-इयों द्वारा मीठा आदि बनानेमें पिसान और मिठाइयोमें श्वेद विन्दु गिरने, बिल्ली आदिके घटादि जुंडा करने. पनिहारियोंके हाथ पानीमें घचोलने तथा उनके मासिक रजसावके जल खोंचते समय कृपमें गिरने एवं अनेक घणित बातोंसे बचाव नहीं करते; सारांश यह है कि हमारे अचार, मुख्बे, मिठाइयां पूरी, पकवान इत्यादि, इत्यादि केवल चांदी-सोनेके पत्रोंसे भषित, तीक्षण गन्धोंसे गन्धित और मेवा आदिसे अलंकत और कृत्रिम टीप-टाप किये हुए समस्त भोजन हुट मात्रको ही सन्दर और पवित्र प्रतीत होते हैं. अन्यथा वह मूलसे अपवित्र हैं: और ऐसेही हमारे रेशम और ऊन आदिके वस्त्र हैं, जिनको हम वर्षों पर्यन्त इसीसे नहीं धुलवाते कि उनमें छतका विचार नहीं रक्ला गया है। परन्तु इस प्रकारकी हटका आधार मिथ्या है। ऐसे पदार्थ विज्ञानकी दृष्टिसे पवित्र कभीभी नहीं कहे जा सकते। निदान दिखावे मात्रकी छताछतके मिथ्या आधारपर चलनेवाले जबतक स्वच्छ और अस्वच्छका ज्ञान प्राप्त करनेके हेत अपनी ज्ञानेन्द्रियोंसे उचित काम न लें कदापि अन्धानयायीके अतिरिक्त स्वच्छ नहीं कहे जा सकते ।

अतपुत्र हमारे बहुपूर्य कृत्रिम भोजन, जो थोर अपवित्रतासे बनाये जाते हैं, या बड़े, बड़े सुन्दर और रङ्गीन वस्त्र, जिनके मलादिकें दोवाको उनके रङ्ग और इन्न् आदिकी गन्थसे छिपानेका प्रयत्न किया जाता है चिरकालतक न धुरुनेके कारण शरिरको अस्वच्छ करनेसे अपनी छुन्दरताकोभी कालिमा लगाते हैं, या वह असू-त्य छुवर्णादिके आभूषण, जिनपर मोहित होकर हमारी कोमल, और यह मंजुळ किया उनके घर्षण एवं मलादिसे शरीरको कठोर तथा अस्वच्छ करके कुरूप करलेती हैं कैसी मिथ्या स्वच्छता और कृत्रिम टीप-टाप है ?

उपरोक्त कथनसे यह परिणाम निकालना, कि हम छताछतके विरोधी हैं या अन्य जातियोंके साथ भोजन करनेका उपदेश करके प्राकृतिक धर्मका खण्डन करना चाहते हैं, निर्मूल है। नहीं! कदािप नहीं!! हमारी सम्मतिमें दिखावेके अतिरिक्त जितनीभी छूताछूत एवं स्वच्छतासे काम लिया जाय उतनाही उत्तम है क्योंकि अस्पृतीयता केवल जन्हीं पदार्थोंसे होती है, जो किसी प्रकार इमारे शरीरको अस्वच्छ करते हैं। हम यहांतक छूताछूत सम्बन्धी विचारके अनुकूल हैं कि अप्राकृतिक या कृत्रिम मोजन तो एक ओर रहा, वरन् नैसर्गिक आहार अर्थात फलादिभी मनुष्यको स्वयं अपने हाथों द्वारा वृक्षोंसे प्राप्त करके सेवन करने चाहियें. जिससे अन्य व्यक्तिके शारीरिक दोषोंके कारण हमारे रोवनार्थ फलोंके दूषित होनेसे इमारे शरीरपर रोगों द्वारा अपकार न हो । इसके अतिरिक्त किसी अन्य व्यक्तिके शयनागारमें विश्राम करना तो बहुत बात है, वरन् किसी मनुष्यके वस्तों गठीचों एवं क़र्सी आदिका प्रयोग करना अन्य व्यक्तियोंके काममें आनेवाले अस्त्रोंसे भद्र कराना, उन घोवियोंसे, जो अन्य मनुष्योंके वस्त्रोंके साथ वस्त्र घोते हों. वस्त्र धुलवाना और अन्य व्यक्तियोंके अङ्गोछे, साबुन, कंघी या पात्रादिको काममें लानाभी स्वास्थ्यके विचारसे अस्वच्छ होनेके हेतु निषेध हैं। अपरख यदि कोई छताछतको स्वास्थ्यका एक सर्वोच अङ्क समझकर उसका इससेभी अधिक पालन कर सकता है, तो नगरोंसे पृथक ऐसे स्थानोंमें निवास करना चाहिये जहू. अप्रिके धुएं और गेसों, दूषित पदार्थोंके परमाणुओं एवं धचा-घच जन संख्याके श्वांस द्वारा अपवित्र की हुई वायुकीभी पहुंच न हो। किन्तु हमारे अनिर्वाय सामा-जिक बन्धनोंसे ऐसा होना प्रायः असम्भव है। इसलिए यथाशक्ति खुले और पवित्र वायुके स्थानोंमें रहना चाहिये । इसके उपरान्त यदि हम छुताछूतके विचा-रको औरभी गम्भीर दर्ष्टिसे देखें, तो अन्य देश या जातिमेंही नहीं वरन अपनी आतिमेंभी दम्पति सम्बन्ध के ल उन्हीं निकटवर्त्ती कुट्रम्बोंसे होना चाहिये जिनकी

प्रकृति अधिकारा हमारी प्रकृतिक अनुकूल हो। कारण यह कि अन्य जातिक जी, पुरुषोंसे मैशुन करनेपर यदि एक पक्ष स्वच्छ है और दूसरा अस्वच्छ अर्थात् रोगी है, तो प्रकृतिमें अन्तर होनेसे यद्यपि अस्वच्छ पक्षको लाभ है तथापि स्वच्छ पक्षको केवल हानिहाँ है।

आज-कल हमारे देशमें प्राकृतिक धर्मके विपरीत उन अस्पृशीय जातियोंको, जो पीढ़ियोंकी अस्वच्छताके कारण नीच और अछुत समझी जाती हैं उच जातियोंके समान देखे जाने और उनसे छुताछतका विचार त्याग देनेकी लहर उठ रही है । अतः हमभी इससे सहमत हैं। परन्त खेद है कि यह बात विज्ञान विपरीत है कि अछत जातियोंको उदार विचारसे हम एकैक अपने समान कर लें। क्योंकि यदि हम अपने हाथसे भले प्रकार एक घन्टे पर्यन्त विष्टेको मर्थे तो साबुन सरीखे तीक्षण पदार्थोंको मलकर हाथ घोनेसे भी कई घन्टेतक हमारा हाथ दुर्गन्वसे मुक्त न होगा । अतः ऐसी दशामें जबतक हमारा हाथ दुर्गन्धसे शून्य न हो जावे मुखके सेवनार्थ भोजन देनेके निमित्त अस्प्रशीयही रहेगा: और उसीके सदश उन जातियोंका, जो वास्तवमें हमसे भिन्न नहीं है, हिन्तू पीढियोंसे विष्टे या चामका या अन्य कोई अपवित्र कार्य करती रही हैं. और जिनके गात्रके प्रत्येक कणमें उस कार्यके करनेसे उसके अपवित्र और द्षित परमाणुओंका मिश्रण हो गया, एक जन्ममेंही नहीं, प्रत्युत पीढ़ियोंमेंभी उन दोषोंसे मक्त होना दुर्लभ है। अतएव उन नीच जातियोंसे जबतक वह दुषित विकार, जिनके द्वारा वह अस्प्रशीय हो रही हैं सर्वथा प्रथक नही जाये तबतक विज्ञा-नकी दृष्टिसे किसी प्रकार उनका स्पर्शीय होना नहीं स्वीकार किया जा सकता । क्योंकि जबतक वह अस्वच्छ जातियां पूर्ण प्राकृतिक स्वच्छताको प्राप्त न हो जावें हमको उनके स्पर्शसे उनके द्वित स्वभावके कारण अपने स्वच्छ शरीरके रोगोंसे पीडित होनेकी सम्भावना है; और इसीसे प्रकृति हमारी ज्ञानेन्द्रियों द्वारा उनके शरीरकी विषेठी गन्धादिका ज्ञान कराकर उनसे भिन्न रहनेका उपदेश करती है । किन्त इसपरभी हमारी सम्मति है कि नीच जातियोंसे अपवित्र व्यवसायोंका त्यागन करा-कर उनकी कमशः उन्नतिका मार्ग दिखाना चाहिये । अन्यथा यह बड़ा अन्याय है कि इस अपने स्वार्थका किसी मनुष्यकी जातिके पतनका हेत बनें ।

स्वच्छताका वास्तविक अर्थ प्रकृतिका अनुयायी होना है । क्योंकि हम पहिलेही कथन कर चुके हें—हमारी हानेन्द्रियोंकी छूणा केवल उन्हीं पदार्थीले होती है, जो

हमारे शरीरको अस्वच्छ भर्यात रोगी करते हैं, और हमारे शरीरको अनावस्यक अस्वच्छ करनवाले केवल वही पदार्थ होते हैं, जो मानवीय प्रकृतिके विपरीत हैं; और रोगमी बेवल उन्हीं पदार्थोंसे होते हैं जो प्रकृतिके विपरीत होनेके कारण शरीरको द्षित करते हैं। अतएव प्रकृतिपर न चलनाही अस्वच्छताको स्थान देना है; और अस्य च्छताको मार्ग देनाही निर्मल शरीरको रोग मन्दिर बनाना है। निदान अस्व-च्छताके केवल उन अनिवार्थ और सूक्ष्म दोषोंके अतिरक्त, जो प्रकृतिने क्रमशः हमोरे शरीरको धीरे, धीरे अस्वच्छ बनाकर आयुकी पूर्णावधिको प्राप्त होनेपर उसकी मृत्युकै माधन रक्खे हैं. स्वच्छताके मार्गपर चलनेवाला कभी रोगी नहीं हो सकता । परन्त पर्णतः स्वच्छताका पालन करना आज कलके दिखावटी मनुष्योंको बहतही कठिन है। अतःन्यूनातिन्यून उन रोगियोंके लिए जो अपने दारुण रोगोंसे दुःखी होकर उनसे मुक्त होना चाहते हैं, चाहिये अपने खान-पान और रहन-सहनआहि-के विषयमें यथाशक्ति स्वच्छतापर घ्यान रक्तें, उसीमें उनका कल्याण हैं। जो पढार्थ निर्मल दीखते हुएभी हमारे शरीरके वाह्य या आन्तरिक पदार्थीको अस्तरूळ अथीत द्वित करें उसीसे उनको अस्तरूछ समझकर प्रथक रहना चाहिये । अन्यशा विना स्वच्छताकी शरण लिये हुए कोई रोगी अपने रोगोंसे मुक्त होकर आरोम्यता प्राप्त नहीं कर सकता। प्रत्युत स्वच्छ मनुष्यभी अस्वच्छताको स्थान देनेसे अस्वच्छ अर्थात् रोगी शरीरका हो जाता है।

## आरोग्यताके मुख्य नियम

क्यों कि 'प्राकृतिक विज्ञानको ' एक एक पंक्ति और अक्षरका धर्म है कि साहित्यकी दृष्टिसे, एक, एक बातका कई, कई स्थानपर पुनः कथन करनेसे, च्युत होनेपरभी स्वास्थ्य सरीखे जिटल विज्ञानको समझानेके निमित्त मनुष्य मात्रको द्याल प्रकृति माताको शरणमें लाकर आरोग्यताके सुवर्ण मार्गपर चलानेका भरसक प्रयत्न करे। इसीसे यहांपर उन बातोंका जो अनेक बार कही जा चुकी हैं पुनः संक्षिप्त वर्णन किया जाता है। कारण यह कि हमारा जीवन और विकास केवल स्वास्थ्यपरही निभर है। बड़ेसे बड़ा सुख जो संसारमें किसीको प्राप्त हो सकता है, विना आरोग्यताके निरर्थक है। अतएव जीवनकी अभिलाकोंसे निम्न लिखित नियमोंपर पूर्ण ध्यान देना चाहिये:—

आज-ऋरुके खान-पानकी दुर्गतिसे हमको सबसे अधिक इसी विषयपर रोखनी उठानी पढती है। किन्त थोडा, थोडा हम सभी आवरयक विषयोपर लिखते हैं।

भोजन करनेसे कुछ समय पूर्व या उपरान्त कोई शारीरिक कड़ा काम या मानसिक बटिल समस्याओं के विचारनेका परिश्रम न करना चाहिये। अन्यया पारे-श्रम द्वारा श्वांसकी तीव गति उसे शारीरके बाहर फेंकनेका श्रयस्न करेगी या जो शिक्तयां उस समय भोजनके प्रति पाचनका कार्य करना चाहती हैं उधरसे हटकर शारीरिक या मानसिक परिश्रम करनेमें न्यय होने लगेंगी। अतः भोजनके उपरान्त धीरे, धीरे मानसिक चिन्ताओंसे रहित होकर टहलना या शारीरको अंगड़ाकर विश्राम करनाही सर्वोत्तम है।

सूर्यका उदय होतेही आवश्यकषे आवश्यक कार्यों से चिन्ता रहित होकर सबसे पहिले अपने जीवनकी स्थिति रक्खनेके निमित्त शरीरको आहार देनेकी आवश्यकता है। अतः जो मनुष्य ऐसा नहीं करते वह बड़ी भूलपर हैं। प्रत्युत वह उसी ड्राईवरके सहज हैं, जो विना अपि और जलके ऐजिन चलानेकी इच्छा रक्खता है।

इस बातका ध्यान रक्खना चाहिये कि कोई पदार्थ हमारी ज्ञानेन्द्रियोंके प्रतिकृत्र हांकर नासिका, जिह्ना, कष्ठ, दन्त और नखादिको सेवन करते समय कष्ट तो नहीं देता हैं; और यदि हम उसे प्रकृतिके विपरीत बलात् सेवन करते हैं तो आमाशय और अन्त्रादि नियमित रूपसे अपना कर्तेच्य पाठन करती हैं या नहीं; और प्रातःके सकाल शयन द्वारा विश्राम लेकर उठते समय इमारे शरीरमें चैतन्यता है या नहीं; और इमारा कष्ठ विकृत पदार्थोंसे उनके अटकनेके कारण दाहका हेतु तो नहीं होता है, जिससे हमको उस समय बहुतायतसे थूकनेको बाध्य होना पड़े; और सुखका स्वाद विगड़ा हुआ तो नहीं है ?

यदि हमारी अन्त्रादि नियमित रूपसे मल त्यागनका काम नहीं करती हैं या हमारे कण्ठ और मुखमें चाव होनेसे विकृत पदार्थ आकर एकत्रित हो जाते हैं, जिससे हमारे दांतोंकी छुन्दरता बिगड़नेसे उनको मुश आदि द्वारा स्वच्छ करनेकी आवस्यकता होती है, तो प्राकृतिक आहार और विकित्साके अतिरिक्त रेवक औष-िधों या पिचकारी (Enema) द्वारा अन्त्रसे मलको निकालने या पान, तम्बाकू आदि सरीखे तीक्षण पदार्थों अथवा ऊंगली आदि डालकर कण्ठको निर्मल या मुश दन्तोंको स्वच्छ करनेकी आवस्यकता नहीं है। क्योंकि इन अप्रकृतिक

साधनोंसे रोगके मूळ कारणोंका नाश नहीं हो सकता, प्रत्युत लाभकी अपेक्षा हानिही होती है।

यथा शक्ति रस हीन और तीक्षण भोजनोंसे पृथक रहना चाहिये। क्योंकि उनके पाचनार्थ उनको रसीला करनेके निमत्त उनसे रसोंकी प्राप्तिकी अपेक्षा हमारे आमाशयादिके रसोंका व्यय होनेसे हमको शरीरमें जलकी पूर्तिके निमित्त प्यासका ज्ञान होता है, और शरीरका पोषण करनेकी अपेक्षा उनके तन्तुमय और स्थूल होनेसे विदेकी अनावस्यक उत्पत्ति होती है।

यदि शुष्क और उत्तेजक भोजनों या कठोर परिश्रमके कारण शरीरके रसींका अनावस्थक व्यय होनेसे प्यासका रान हो, तो केवल अनुत्तेजक, शीतल, निर्मल, वैतन्यता युक्त, गन्ध हीन जलका धीरे, धीरे चुसकी लगाकर उचित मात्रामें पान करना चाहिये। किन्तु लेमनेड, सोडा, बियर, शर्बत और गुलाब, केवड़े एवं सौंफ़ आदिके अर्कसे सदा पृथक् रहना चाहिये।

अधिक शीतल या ऊष्ण जल अपने तापकी उत्तेजनासे शरीरको उत्तेजित करके उसके तन्तुओंसे सामर्थ्याधिक परिश्रम लेकर उसकी शक्तियों और रहोंका न्यय करता है। इसीसे पहिलेकी अपेक्षा और अधिक प्यासका ज्ञान होता है।

प्यासको दमन करनेके हेतु बियर अर्थात् यवकी मिद्रा या ताड़ी आदि शांतल जलसेमी उत्तेजक गुणींकी होनेके कारण जलकी अपेक्षा अधिक उत्तेजना करती है। इसीसे उसके पान करनेसे स्नायु जाल द्वारा शरीरकी त्वचापरभी दाहका झान होता है, और रक्त सम्रारंगे गृद्धि होनेसे उसका व्यय तथा हमारी शक्तियों एवं रसोंके कोषोंके श्रूत्य होनेसे, जितनी मिद्रा अधिक पान करते हैं उतनीही अधिक प्यास प्रतीत होती है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि शीतल जलसेमी रसीले फलोंकी अपेक्षा अधिक प्यास जान पड़ती है, किन्तु वह मिद्रा या बर्फ़ पान करनेके समान व्याकुल नहीं करती।

आवस्त्रकतासे अधिक जलका पान करनेपरभी हमारे शरीरपर अपकारही होता है। क्योंकि यह बात अनुभवसे सिद्ध है कि अधिक मात्रा और शीतल या जल्म तापके जल पीनेवालोंकी प्यास दमन होनेके स्थानमें षृद्धिको प्राप्त होती है।

प्रकृतिके नियमानुसार प्यासका झान होनेकी इच्छा शरीरमें रक्तके रतोंके आव-स्यक परिमाणकी मात्रा षटजानेपर अवलम्बित है । अतः जितना अधिक और त्यीक्षणं तापमय जल सेवन किया जाता है उतनीही अधिक उसकी उसेजना द्वारा खेद प्रवाह होनेसे शरीरके रसोंके परिमाणकी मात्रामें अनावश्यक न्यूनता हो जाती है। इसीसे जितनी अधिक मात्रामें जितना अधिक शीतल या कल्य तापका जल पान किया जाता है उतनीही प्यासकी वृद्धि होती जाती है। परन्तु यहभी उचित नहीं है कि प्यासका झान होते हुएभी रसीले फलोंके न मिलनेपर जल सेवनहीं न किया जाय। नहीं! कदापि नहीं! ऐसे समय जल अवश्य प्रयोग करना चाहिये। अन्यथा रक्तकण शरीरके तापसे नाश होना आरम्भ हो जावेंगे और रसोंकी न्यूनताके कारण रक्त सखार ही गांत उसी प्रकार कम हो जावेंगे जैसे गांदी कीच साधारण मिष्टी मिश्रित जलकी अपेक्षा बहुतहीं मन्द गतिसे किसी वह्ममें छानी जा सकती है। अतः रक्तको गति मन्द होनेसे हमोर शरीरका पोषण और शक्तियोंकी प्राप्ति उसी प्रकार रक्तसे होती हैं। क्योंकि शरीरका पोषण और शक्तियोंकी प्राप्ति उसी प्रकार रक्तसे होती हैं, जिस प्रकार जलकी वाष्य द्वारा ऐजिनको अपना काम करनेकी सामर्थ्य होती है, जिस प्रकार जलके वाष्य द्वारा ऐजिनको अपना काम करनेकी सामर्थ्य होती है, या जैसे जलसे वृक्ष अपने भोज्य पदार्थोंके सूक्ष्म होनेपर उनको जड़ों द्वारा चूंसता है।

जल सदा जुसको भरकर योड़ा, योड़ा पान करना चाहिये, जिससे श्लीतल या जज्ज जल मुखमें कुछ कालतक रहका शरीरके तापके समान हो जाय और आमाश्यमें पहुंचकर अपनी उत्तेजना द्वारा हमारे शरीरके जीवन कर्णोंको ऐसा शिथिल न करदे जो वह अपने रसको रोकनेमें असमर्थ हों और त्वचासे श्रेद प्रवाह होने लगे, एकैक चूंट भरके समस्त जल पीनेसे वायुसे भरे हुए ओमाश्यमें वैसीही खल-बली मच कर हानि न होवे जैसे वायुसे भरे हुए ओट मुंहके पात्रको एकैक जल्में डुबानेसे वायुका वेग होता है।

किसी परिश्रमके पश्चात् सदा कुछ काल टहरकर जल पीना चाहिये, जिससे हारीरका ताप कम होनेके घारण जल अधिक उत्तेजक तापका प्रतीत न होनेके निमित्त श्वेद प्रशाहित करनेका हेतु न हो ।

अधिकांश हमको उन्हीं पदार्थोंका सेवन करना चाहिये, जिनसे प्यासका झान न हो । क्योंकि फलोंके रसोंकी अपेक्षा जल इसारे लिए एक कृत्रिम और आहार है।

यथा शक्ति जल ऐसे कूपका प्रयोग करना चाहिये, जिसका जल बहुतायतन्हे

क्षित्रता हो, जिसके ऊपर कोई वृक्ष न हो, जो वर्षमें कई बार स्वच्छ किया जाता हो, जिसमें अपवित्र पात्र न बाल जाते हों, जिसका जल बहुत नीचेपर हो, जिसके जलसे घातुओंका रक्ष भद्दा न पड़ता हो, जिसके निकट न्यूनातिन्यूम सौ फीटतक नारों ओर कोई अपवित्र पदार्थोंका गढ़ा या नाली न हो, जिसका जल स्वादमें खारी न हो, जिसमें किसी प्रकारकी गन्ध न आती हो, जो किसी प्रकारके जीवोंके रहित हो, इस्यादि, इत्यादि।

प्रति दिन स्नान और भोजनके पश्चात् शरीरकी अवस्थाके अनुसार शुद्ध बायुमें प्राम या नगरसे पृथक् चैतन्यता और नवजीवन प्रदान करनेवाले स्वच्छ और रमणीक स्थानपर थोड़ा बहुत अप्तस्य धीरे, धीर टहलना चाहिये । क्योंकि हमारे प्रचलित रहन-सहनसे हमारा जीवन उदासीन हो जाता है।

यदि शरीर अनावश्यक परिश्रम या धाकित करने वाले टहलनेसे ताप मय हो जाय तो भूलकरभी प्रकृतिके विपरीत शांतल पवनमें न बैठना चाहिये। अन्यथा हमारे शरीरको उसी प्रकार हानि पहुंचती है जिस प्रकार प्रकाशले तिमिरके स्थानमें आनेपर हमारे नेत्रोंके दुःखस दीखना बन्द हो जाता है।

अति शीतल या कण तापकी वायुमें कभी न टहलना चाहिये। क्योंकि उसकी उत्तेजनासे हमारे शरीरकी शक्तियोंका व्यय एवं अनेक रोगोंको उत्पक्ति होती है। इसके अतिरिक्त कण्ण वायु जलसे हीन होनेके कारण हमारे शरीरके रसोंको चूंसकर उसे जीवनरहित करनेकी चेष्ठा करती है।

सूर्येके तीक्षण असहा तापमें चळना या बैठनाभी हमारे लिए लाभकी अपेक्षा हानि अधिक पहुंचाता है। कारण यह कि तापसे हमारे रसोंका व्यय होनेपर शरीर अचैतन्य हो जाता है और नेत्रोंकी ज्योति क्षीण होने लगतो है। इसीसे वन-पशु प्रीध्मकाल्में दोपहरके समय रमणीक हरे-भेरे स्थानोंमें जलाशयोंके निकट विश्राम किया करते हैं।

शरीरपर धारण करने या आंदने विद्यानेके प्रयोगमें ठानेवाले वक्र सदा कक्ष बटे हुए फीके सूत और छीदी बुनावटके ऋतुके अनुसार दुर्तापवाइक होने चाहियें। श्रीतकतासे बचनेके निमित्त अति भारी और अनप्रवेशनीय वक्र कभी धारण न करके चाहियें। क्योंकि ऐसा करनेसे जिस विचारसे उन विक्रोंको प्रयोगमें लाया जाता है, सदा उसके प्रतिकृक परिणाम होते. हैं। कारण यह कि अनप्रवेशनीय वस्न त्वनाको दृषित वायु त्यागने और निर्मेख वायु प्रहण करनेमें बाधक होते हैं, जिससे शरीरक विषणको अपेक्षा क्षति होती है; और अधिक दुर्तापवाहक बन्नोंसे वायुमण्डलका आवस्यक ताप शरीरतक न पहुंचनेसे हमारी त्वचा विव शून्य होने और चैतन्यता प्राप्त करनेकी अपेक्षा अचैतन्य और दृषित हो जाती है। अतः त्वचाको निर्मेख बनाना अधिक दुर्तापवाहक और अनप्रदेशनीय वस्त्रोंकाही प्रयोग है, और इसीसे ऐसे वस्त्र प्रयोग करनेवालोंकोही अधिकांश निमोनिया या शीतके रोग होते हैं अथवा शीप्र स्टूक्त प्रमाव पहता है।

शरीरको सदा साधारण शीतल और पर्गोको साधारण ऊष्ण रक्खना चाहिये। शिर और प्रीवाको साधारण शीतले बचाना बड़ी भूल है। क्योंकि ऐसा करनेसे हम बारम्बार शीत (जुकाम) की आखेट होते हैं। किन्तु सूर्यके तीक्षण ताप या असला शीतलतासे अवस्य रक्षा करनी चाहिये। अपनी प्रकृतिकी अनुकूल ऋतुओं में शिर और पर्गोको नम्न करके स्वच्छ स्थानों टहलना स्वास्थ्यकी दृष्टिसे बहुतही उत्तम है।

आरोग्य रहतेकी इच्छांसे मनुष्यमात्रको प्रकृतिकौ आज्ञापर स्नानादि द्वारा त्वचाको स्वच्छ रक्खनेमें उपेक्षासे काम न लेना चाहिये। क्योंकि त्वचा श्वेदका प्रवाह करनेके अतिरिक्त छुद्ध वायु प्रहृण करने और अछुद्ध वायुके त्यागन करने नेकामी काम करती है। अतः ल्लानादि द्वारा उसके छिद्र पूर्णता खुले रहनेकी भावश्यकता है। यदि शीतलताके कारण ऋनु और देश हमारी प्रकृतिके अनुकूल न हों तो प्रति सप्ताह एक बार सहा जन्म ललके लान द्वारा त्वचाके मलको फुलाकर उसे स्वच्छ करना चाहिये। किन्तु जन्म जल अधिके प्रभावसे जीवन हीन होनेके कारण शीतल (ताजा) जलके समान उपयोगी नहीं है।

अति शीतल या जल्ण जल अथवा वायुका लान कोईभी हितकर नहीं है। क्योंकि उसकी उत्तेजना रक्तकी गितमें इद्धि करके उसका और हमारी शक्तियोंका व्यय करनेके अतिरिक्त हमारे जीवन कोवोंको वेधकर उनमें दाह करती है। इसीसे अति शीतल पवनमें चलने या अति शीतल जल शिरपर डाल्नेसे हमारे जीवन-कणोंके हटनेपर शिरमें दाह और नासिकासे जल प्रवाहित होनेके कारण छींकें आने लगती हैं।

स्वास्थ्य रक्षार्थ श्रांसभा नियमित रीतिसे लेना वाहिये । क्वॉकि

अधिकांश मनुष्य अनुवित दशामें श्वांस लेनेसे फुम्फुस, कष्ट और बायु नाली आदिके रोगोंमें प्रासित हो जाते हैं। वह प्रकृतिके प्रतिकूळ नासिकाकी अपेक्षा मुखसे श्वांस लेते हैं। मुखका कर्तन्य केवळ बोळना और खाना-पीना है, और ना-सिकाका काम सूंचना और श्वांस लेना है। जो श्वांस नासिका द्वारा फुफ्फुसमें प्रवेश करता है, वह नासिकाके हेर-फेरके मार्गमें अनेक अवयवोंसे टकराकर उनके ताप द्वारा शरीरके तापकी श्रेणीका हो जाता है, परन्तु मुखसे बायु सेवन करनेपर, फुफ्फुसतक सीधा मार्ग होनेसे, वह शरीरके तापके समान तापकी न हो जानेके कारण अपने शीतळ या जल्ला तापसे फुफ्फुस एवं श्वांस नालीमें दाह करती है। अतःकभी मुखसे श्वांस न लेना नाहिये । प्रत्युत शीघ्र बोळना या स्वर खींचकर गाना अथवा विकानाभी फुफ्फुसादिपर वही प्रभाव करता है जो मुखसे श्वांस लेनेपर होता है । खेद है इम्पेर देशके मुवर्णकार फुफ्फुस रक्त कु करनेकी अपेक्षा अध्वालित करनेमें धींकनीका काम लेते हैं, और हमारे हुकेके रसिया उनको विषेठे गैसोंसे अपवित्र करते हैं।

यदि इम दीर्घायु होना चाहते हैं तो शयन करने और निद्रासे जागरित होनेका समय नियमित होना चाहिये। क्योंकि दिन भरके परिश्रमसे थिकत शरीरको पुनःचैतन्य और नवजीवित करनेका उपाय केवल रात्रिमें सूर्योक्त होनेपर शयन करना और सूर्योदके समय जागरित होना है। इसके अतिरिक्त प्रीध्म ऋतुमें सूर्योका अधिक तेजस्वी ताप होनेपर दिनके मध्य कालमेंभी विश्रामकी आवश्यकता है। शयन करनेके स्थान अन्य पदार्थों सूर्यूय, स्वच्छ और यथेष्ट वायु और प्रकाशको मार्म देनेवाले होने चाहियें, और उनकी खिड़कियां सदा शयन करते समय वायु सहार के निमित्त खुली रहनी चाहियें।

ऐसे रोगोंमें जिनमें रोगोको निद्रा नहीं आती है, कभी भूलकरमी डाक्ट्रोंको हैसा अवकाश न देना चाहिये कि वह Bromide of Potassium, Chloral Hydrate and Marphia सरीखी मादक औषियोंसे हमको कृत्रिम मुख्की लानेकी बेला करें। क्योंकि बास्तवमें उक्त मादक और विवैले पदार्थोंसे कभी प्राकृतिक निद्रा नहीं लागी जा सकती, वरन हम उनके मदमें हान तन्तुओंके शिथिल हो जानेपर हानसे विवित हो जाते हैं। इसीसे प्राकृतिक निद्राके उपरान्त विश्रामके कारण मनुष्य नैतन्य और नदजीवित हो जाता है, परन्तु मादक पदार्थों

द्वारा ज्ञान रहित किया हुआ मनुष्य मदका प्रभाव जानेके उपरान्त पहिलेसेभी अधिक शिथिल और यकित प्रतीत होता है; और कमशः हम उन मादक पदार्षों- की अधिक मात्रा प्रयोग करनेके ऐसेही अभ्यस्त हो जाते हैं, जैसे कर्तन्य हीन अन्त्रादि विना निस्य रेचक पदार्थोंकी मात्रा वृद्धि किये अपने धर्मका पालन नहीं करतीं। अतः मादक पदार्थोंका प्रयोग करनेवाले डाक्ट्रोंकी विकित्सा हमारे तन्तु- ओंको निष्क्रमं करके हमारे शरीरमें स्नायु और मस्तिष्क सम्बन्धी रोगोंकी कृषि करतीं हैं।

यदि इम बहुत अंशोंमें प्रकृतिके अनुकूल नहीं चल सकते हैं तोभी अति तीक्षण पदार्थोंसे बचना, क्षुघाके अनुकूल भोजन, समयपर विश्राम, शक्तिके भीतर परिश्रम, नियमित रूपसे मल, सूत्र त्यागन, आवश्यकतानुसार प्राकृतिक व्यायाम और भरसक स्वच्छतासे रहकर आडम्बर शृत्य जीवन निर्वोह करना चाहिये।

# औषधियोंका शरीरपर अपकार

उगाज पुरातन युग बीत गये हैं और यसस्त संसारमं युगान्तर हो रहते हैं, परन्तु औषिथोंने हमार शरीरको रोग मन्दिर बनाकर ऐसा आधीन किया है कि हमारा जल और भोजनभी उनसे मिश्रित होता है। क्योंकि जबतक हमारे प्रत्येक शाकादिमें बार, पांच तीक्षण मसाले ( शोषि ) सम्मिलित नहीं किये जाते या थोडा, नीबू और शकर आदिसे मिश्रित जल नहीं होता, या भोजनके उपरान्त पान, तम्बाक्, सिप्रेट, साँफ, इलायबी या किसी प्रकारके पाचक चूर्णीद प्राप्त नहीं होते तबतक हम उनके लिए विकलही रहते हैं। कारण यह कि मसाले या तीक्षण पदार्थ ( औषि ) हमारी आमाशयिक भीतके जीवन-कोषोंको नित्य खरचते, खरचते वैसेही कठोर और जीवन हीन कर देते हैं जैसे कड़ा काम करनेपर हस्त-तलकी त्वचा निर्जीव हो जाती है, और जिस प्रकार हस्त-तलके कठोर होनेपर त्वचाके रक्तहीन होनेके कारण सुईकी अमेक्षा अधिक तीम् क्षण अस्त जुमानेपरही रक्त निकलता है, उसी प्रकार आमाशयिक मीतिके कठोर और जीवन रहित होनेसे जबतक पहिलेकी अपेक्षा उन पदार्थोंकी तीक्षणताके हेतु उनकी मात्रामें अधिक इदि न की जाय तबतक वह आमाशयिक मीतिको खरक्कर मोज-

मैंके पाचनार्थ रसोंका साब करनेमें असफल होते हैं; और उनकी उत्तेजनासे रक्त सम्रारक्षी गति सामर्थ्येस अधिक तींब होनेपर कुछ कालमें वह उसी प्रकार मन्द्र या शिथिल हो जाती है जिस प्रकार घन्टेमें दस मील दौड़नेकी सामर्थ वाले घोड़ेको पीटकर बलात पन्दरह मील भगानेसे वह अगलेदिन दस मील प्रति घन्टाभी दौड़नेकी असमर्थ होता है। निदान जीविधयों द्वारा अवधवोंके शिथिल हो जाने पर उनसे काम लेनेके लिए हमको विवश हो उनकी मात्रा और तींक्षणतामें युद्धि करनेको दिनोदिन बाध्य होना पड़ता है; और इतना होते हुएभी हमारे बालक संसारमें जन्म लेने नहीं पाते कि हमारी ब्रियां उनके एए परींखे कोमल शरीरपर अपकार करके औषधियोंका दात बनानेके निमित्त पहिलेसेही उनके लिए घुटी आदि प्रस्तुत शक्सती हैं।

शोकका स्थान है हि: i अन ओषियोंको कृपास हम अपना वास्तविक स्वास्थ्य खो बैठे हैं, और जिनेक विना सहारे हमारे आमाशयादि एक दिनभी अपना काम नहीं कर सकते, उन्होंको अपना जीवन और मुक्ति कर्त्ता समक्षे हुए हैं। आज दिन समस्त संसारमें राज्यकान्तिकी लहर फैल रही है, धूतोंकी पोल खुल रही हैं और सिथ्या बन्धनोंकी सदाको रस्सी काटी जा रही हैं। अतःविचारशील अपने नेत्रोंकी पट्टी खोलकर यथार्थ बातका निर्णय करें और औषधियोंकी धोखेकी ट्टीसे बचें।

आज दिन ऐलोपैषिक विज्ञानके रसायन शास्त्री अनेक नृतन और प्रभावशाली आँपिषयोंका आविष्कार करते चले जा रहे हैं; किन्तु उनमेंसे प्रायः अनेक अनुभव पीछे भयंकर आपिस्त्रोंकी हेतु होनेसे निकित्सा शास्त्रसे प्रयक्त कर दी जाती हैं या उनमें अन्य पदार्थोंका मिश्रण करके उनके तीक्षण गुणोंके न्यून करनेकी चेष्टा की जाती हैं। इसका केवल एक मात्र यहीं कारण है कि वह औषिध्यां साधारण औ-पियोंकी अपेक्षा कहीं अधिक तीक्षण होती हैं; और उनके अवगुण शीघ दर्श जाते हैं। परन्तु हमारा यही कथन है " प्राकृतिक आहारके अतिरिक्त औषधि मात्र विष हैं " चाहे उसमें तीक्षणता न्यून हो अथवा अधिक । श्रीपिध मात्र विष हैं " चाहे उसमें तीक्षणता न्यून हो अथवा अधिक । श्रीपिध मात्र विष हैं " वाहे उसमें तीक्षणता न्यून हो अथवा अधिक । श्रीपिध मात्र विष हैं " वाहे उसमें तीक्षणता न्यून हो अथवा अधिक । श्रीपिध मात्र विष हैं " वाहे उसमें तीक्षणता न्यून हो अथवा अधिक । श्रीपिध मात्र विष्कृत पदार्थों स्थानता केवल एक अम है । प्रत्येक औषधि अपने प्रभावशाली तीक्षण गुणोंसे हमारे जीवन-कणोंको वेषकर वायुकी सहायतासे वा अपने श्रुलसाने बाले तापसे उनका नाश और विकृत पदार्थों स्थानतर एवं रक्त और शाक्तिक आहारके अधिक स्थानतर वा स्थान स्थानतर स्थ

अतिरिक्त ऐसी कोईमी औषधि नहीं है, जो अपनी तीक्षण प्रकृतिके कारण अनावस्थक मीठे, खहे, खारी, कधीले, कहु, अस्वादिष्ट, कष्टमें अटकनेवाले, या दुर्गन्यादिके गुणोंसे विश्वत अथवा हमारी प्रकृतिके प्रतिकृष्ठ साधनोंसे न बनायी गयी हो; और यह पहिलेही सिद्ध हो चुका है कि तीक्षण या उत्तेजक पदार्थ हमारे जीवन-कोषोंको वेषकर उनका विसङ्गठन करके उनके जीवनके रासायनिक पदार्थोंको उसी प्रकार वायुमण्डलमें लय और वायुकी सहा-यतासे विकृत कर्णोमें रूपान्तर करते हुए हमारे शरीरको क्षीण और अनेक रोगोंको उत्पन्न करते हैं, जिस प्रकार किसी अल्लसे काशीफल (कोड़ा) को त्वचा विहीन करनेसे वायुकी सहायता द्वारा उसका सड़कर दृषित पदार्थोंमें परिवर्त्तन हो जाता है । अतः हमारी ज्ञानेनिस्यों द्वारा औषधियोंकी उत्तेजनका ज्ञान होनेसे हमारी प्रकृति उनके सेवनकी आज्ञा नहीं देती। परन्तु खेद है हम नेत्र और बुद्धिका अभिमान करते हुएभी उन अज्ञान बालकोंसे गये बीते हैं, जो माताके स्तनोंसे किसी कहु पदार्थके लग जानेपर या माताके किसी रोगसे पीड़ित होनेके कारण दूधके अस्वादिष्ट होनेसे, क्षुधासे विकल होकर स्दन करते हुए प्राण जोनेके समय-तकभी स्तनोंको मुखमें नहीं लेते।

हमारे डाक्टर, वैय या हकीम औषधियों द्वारा हमारे दुष्ट रोगोंकी चिकित्सा करनेकी अपेक्षा दोनों हाथोंसे हमारा गळा घोटते हैं । हम डाक्टर महाशयसे आंबोंकी पाइमें मुक्त करनेकी प्रार्थना करते हैं, वह कोकिन लोशन (Cocaine lotion) या उसी प्रकारकी अन्य कोई ज्ञान तन्तुओंको शिधिल करनेवाली औषि लगा देते हैं; और हममी बुद्धिपर पत्थर पड़ जानेसे समझते हैं, कि हयालु और योग्य डाक्टर महाशयने ऐसी उत्तम औषि प्रदान करनेकी कृपा की, कि क्षण भरमें पीड़ा लुस हो गयी। हा ! हम यह विचारनेका कष्ट नहीं उठाते— हमारे नेत्र उस कोकिन लोशन द्वारा रोगसे मुक्त नहीं दुए हैं। केवल नेत्रों के ज्ञान तन्तुओंके शिथिल होनेसे हम उनकी पीड़ाका ज्ञान करनेमें उसी प्रकार असमर्थ हैं, जिस प्रकार मिदरा या अन्य मादक पदार्थ सेवन करनेके उपरान्त मनुष्य अपनी विन्ताओंका चिन्तवन करनेको असमर्थ होता है। किन्तु जैसे मादक पदार्थोंके मक्का प्रमाव जानेपर मनुष्यको पुनः उसकी चिन्ताएं घेरने लगती हैं, उसी प्रकार अवीवधियोंका ज्ञान तन्तुओंको शिथिल करनेवाला प्रमाव जानेके उपसन्त हमारे अवीवधियोंका ज्ञान तन्तुओंको शिथिल करनेवाला प्रमाव जानेके उपसन्त हमारे अवीवधियोंका ज्ञान तन्तुओंको शिथिल करनेवाला प्रमाव जानेके उपसन्त हमारे

नेत्रोंकी पीड़ा दुःख देने लगती है। परन्त कभी, कभी ऐसाभी होता है कि उपरोक्त प्रकृतिके ज्ञानतन्तुओंको शिथिल करनेवाले पदार्थोंका प्रभाव जानेपर पीडाका ज्ञान नहीं होता अर्थात् हम रोगसे मुक्त हो जाते हैं। किन्तु इसका श्रेय ज्ञान तन्तुओंको शिथिल करनेवाली औषधियों या हमारे डाक्टर महाशयकी चतुरताको नहीं है। इसका ऐश्वर्य प्रकृतिके माधेही है। क्योंकि जिस प्रकार भारी चोटकी पीडाएं या बिच्छके दंशनेका दारुण कष्ट अपनी परिमित अवधिके भीतर स्वयं जाता रहता है उसी प्रकार अनेक पीड़ाओंका कुछ कालमें स्वयं अन्त हो जाता है: और जैसे बिच्छके काटे हए स्थानके ज्ञान तन्तुओंको तीन, चार दिनके लिए शिथिल किया जा सकता है. उसी प्रकार अनेक उन रोगोंके जो स्वतःही शीघ्र शरीरसे जाते रहते हैं. पीडित स्था-नके ज्ञान तन्तओं को शिथिल कर देनेसे औषधियों का प्रभाव जानेकी अपेक्षा पूर्व रोगसे मक्त होनेके कारण हम शृंहाका ज्ञान नहीं करते । या यों कहना चाहिये कि कोई मनुष्य यह सुनकर कि उसका पुत्र विदेशमें मृत्यको प्राप्त हो गया है, शोकसे विकल है । किन्तु मदिरा पान करनेपर वह उस शोकको सब भूल गया और दूसरे दिन मदका प्रभाव जानेसे पूर्वही अकस्मात् उसका वह पुत्र, जो वास्तवमें जीवित था. विदेशसे आजानेके कारण मदिराका मद उतरनेपरभी उसका शोक नहीं होता। किन्तु यह मदिराकी कृपा नहीं है. वरन् मद उतरनेपर प्रत्रके उपस्थित मिलनेका कारण है। अतः कोई ज्ञान तन्तओं के शिथिल करनेवाली औषधि पीड़ाके मूल कारणकी चिकित्सा नहीं कर सकती । क्योंकि पीड़ा अपनी परिमित अवधिसे पहिले उसी प्रकार नहीं जा सकती जिस प्रकार बर्फका डला हस्त तलपर रक्ख देनेसे अपनी परिमित अवधिसे पर्व जबतक पिघल न जाय तबतक अवस्य शीतल प्रतीत होगा । किन्त इतना किया जा सकता है कि या तो ऐलो-पैथिक विज्ञान-के सहग्र हस्त तलकी त्वचाके ज्ञान तन्त्रओंको औषधियों द्वारा शिथल करदिया जाय या हमारी चिकित्साके अनुसार हस्त-तलपर दुर्तापवाहक ऊनी वस्न स्क्खकर उसपर बर्फको रक्ख दिया जाय तो जिस समयकी परिभित्त अवधितक वाय मण्ड-कादिके तापसे बर्फ पिघलेगा हमको उसके तापका ज्ञान न होगा। परन्तु उसके शीतल गुणको प्रथक करनेवाली औषधियां या ऊन नहीं हो सकती प्रत्युत उसकी प्रकृतिही कुमराः बायु मण्डलको शीतल करके स्वयं ऊष्ण होने, अर्थात् वायुके तापके समान तापका होनेकी है: और ऐसी ही हमारी प्रकृति हमारे दाहके तापसे बायु मण्डलको जन्म करके उसके सदश शरीरको शीतल तापका करके प्रत्येक समय रोगोंसे मुक्त करनेकी है । परन्तु शिथिल करनेवाली या अन्य तीक्षण औषधियों और कुपथ्यसे हमारे रोगके काँटाणुओंको सहायता मिलती रहती है। इसलिए हम रोगसे मुक्त होनेकी अपेक्षा अधिकांश रोगी हो जाते हैं।

हमारे डाक्टर महाशय अपना महत्व इसीमें दिखानेकी चेष्टा करते हैं, कि किसी प्रकार रोगको शरीरके भीतर इतना छिपारें कि रोगीके परिचारकों के उनमें पूर्ण श्रद्धा होजाय । इसीसे कृकादिकी विकल करनेवाली असहा पीड़ाओं के समय वह रोगीके रक्तको औरभी दूषित करनेके निमित्त मादक पदार्थों का टीके द्वारा शरीरमें प्रवेश करके मस्तिक और ज्ञान तन्तुओं को शियल करनेपर मूर्छित करनेकी चेष्टा करते हैं। परन्तु उन मादक पदार्थों को इसिश्ल करनेपर मूर्छित करनेकी चेष्टा करते हैं। परन्तु उन मादक पदार्थों को मुच्छी उससेभी अधिक है जो तत्रैयाके देशनेकी चिकित्सा विच्छूसे कटवाकर करायी जावे। उनके प्रयोगसे वस्तुतः रोगी पीड़ासे मुक्त नहीं होता, वरन् मस्तिक हीन होकर पौड़ाओं का करनेकी असमर्थ होता है। यथों कि जनतक प्राकृतिक साधनोंसे हमारा शरीर दाह रहित नहीं होता तवतक पीड़ा बनी रहती है। खेद है इसपरभी हमारे वैज्ञानिक डाक्टर औषधियोंकी महिमाका गान करते, करते नहीं थकते!

प्रत्येक रोगके कीटाणु प्रकृतिके प्रतिकूळ आहार-विहार करनेसे उसी प्रकार वृद्धि करते रहते हैं; जिस प्रकार पूंसकी सहायतासे अप्रि प्रचंड होती रहती है, किन्तु यदि हम रोगोंके कीटाणुओंक अनुकूळ साधनोंको वन्द करदें तो उनका पोषण न हो सकनेके कारण वैसेही उनमें अपनी जाति वृद्धि और हमारे जीवन-कोषोंको वेध कर उनका अपने रूपमें रूपान्तर करनेकी हात्त नहीं रहती, जैसे कई सप्ताहतक आहार न मिळनेके कारण अति निर्वेळ होकर सिंह मैधुन द्वारा अपनी जाति वृद्धि या अपनी शक्तिके हमारा हनन करनेको असमर्थ होता है। परन्तु वह मादक या तीक्षण औषधियां हमारे ज्ञान तन्तुओंको शिथिळ करने या अपनी उत्तेजना द्वारा हमारे जीवन-कर्णोंका विकृत पदार्थोंमें रूपान्तर करके रोगके कीटाणुओंको सहायता देनेके अतिरिक्त हमको कमीभी पीड़ाके वास्तिवक दूषित गुणोंसे मुक्त नहीं करतीं। अतः हमको उन मादक पदार्थोंसे कभीभी हितकी आशा न रक्खनी चाहिये म हमारे अवटर महाशय केवळ उन्हीं रोगोंमें उन मादक पदार्थों द्वारा प्रकृतिकी कृपा-अर्थेका मौर अपने शिरपर रक्खने योग्य होते हैं, जिनके अन्त होनेके समयकी

परिमित अवधि ज्ञान तन्तओंको शिथिल करनेवाली औषधियोंके प्रभावकी अवधिसे पूर्व होती है। अन्यथा जिन रोगोंके अधिक भयक होनेसे एकैक शरीरका नाश हो जाता है या जिनका इति होनेके कालकी परिमित अवधि शिथिल करनेवाले पदा-थोंके प्रभावकी अवधिसे अधिक होती है. वहां वह औषधियां शरीरको जीवन दान करनेमें या तो सर्वधाही निरर्धक सिद्ध होती हैं या उनके शिथिल करनेवाले प्रभा-वका काल समाप्त होतीही पुनः पीड़ाओंका ज्ञान होने लगता है। इसीसे बिच्छके दंशनेकी पीड़ाकी तीक्षणताका अनुभव करनेवाले ज्ञान तन्त तीन, चार दिनके लिए अनेक औषधियों द्वारा शिथिल किये जा सकते हैं; क्योंकि बिच्छके विषका प्रभाव स्वतः ही जानेके समयकी परिमित अवधि केवल तीन चार दिन है। परन्त उन मन्द पीडाओंमें जिनके प्रभावका अन्त होनेके समयकी नियमित अवधि अति-दीप होती है रोगी निरन्तर पीडित रहता है: केवल कुछ कालके लिए ज्ञान तन्तुओं को शिथल करकं हमको उनका ज्ञान होनेसे विश्वत रक्खा जा सकता है। यही कारण है कि हमारे महत्व पर्ण चिकित्सक यदि किसीको रक्त विकार होता है तो औषधियों द्वारा द्वित कीटाणुओंका हुनन करनेकी चेष्टा करते हैं: जिससे विकृत कणोंके अतिरिक्त हमारे अनेक रक्त कणोंकाभी हनन और निर्वेल होनेके कारण रक्तकी गति शिथल हो जाती है और जो विकृत कण हनन होनेसे शेष रहगये हैं धीरे, धीरे बृद्धि करते रहते हैं । क्योंकि किसी औषधिसे उन समस्त विकृत कीटाणु-ओंको जो रक्तके समस्त कर्णोंके साथ निवासकर रहे हैं तबतक नष्ट नहीं किया जा सकता जबतक कि उन औषधियोंसे हमारे रक्त कणोंकाभी पूर्णतः नाश न हो जाय । इसीसे रक्त विकारके रोगियोंको प्रतिवर्ष श्रीध्म ऋतुमें रक्तके दृषित वीर्य कणोंके वृद्धि करते हुए प्रभावको शिथिल और मन्द करनेके हेत्र चिरायते सरीखे पदार्थ सेवन करने या वसन, विरेचन द्वारा आमाशयादिको स्वच्छ करनेकी आवश्यकता होती है। इसके अतिरिक्त शिर पीडाओं और श्वांस रोगादिमें वही, वहा प्रभाव-शाली औषधियांभी कुछ अल्प कालके लिएही हमें पीड़ाका ज्ञान नहीं होने देती । परन्त कुछ काल पीछेही हम ज्योंके त्यों पीडामें प्रसित दीखते हैं। क्योंकि तीक्षण औषधियोंसे द्षित कणोंका बहुत अंशोंमें इनन हो जानेके कारण उनके निवल और शिथिल होजानेसे और हमारे स्नायु एवं ज्ञान तन्तुओंके करीव्य च्युत हो जानेके हेत हम अपनी पीड़ाका बहत कम अनुभव करते हैं। शिथिल हए, हए वृषित कण धीरे, धीरे रक्तसे अपने पोषण पदार्थ प्राप्त करके चैतन्य होने रुगले हैं और बन्द मुंहवाले गन्दे नालेके सहस शरीरके भीतरहै। भीतर अपनी वृद्धि करते. रहते हैं, और अन्तमें प्रगट हो जाते हैं।

अपरच प्रत्येक औषधि अभ्यस्त होनेके उपरान्त अपने गुणोंमें प्रतिकृत प्रतीत होती है। इसीसे तम्बाक सेवन करनेसे आरम्भ कालमें मितलीकी उत्तेजनांक कारण वमन हो जाती है. किन्तु उसका अभ्यस्त होने पीछे उसकी दीर्घ मात्राएंभी वमन करानेमें निरर्थक सिद्ध होती हैं: और इसी प्रकार रेचकातिरेचक और गरिष्ठातिगरिष्ठ पदार्थभा हमारे स्वाभाविक अभ्यासमें स्थान पा जाते हैं। क्योंकि आरम्म कालमें किसी निश्चित मात्राकी एक रेचक वटि विरेचन द्वारा मल प्रवाहित करनेको यथेष्ट होती है. तो कुछ काळतक उसका निरन्तर प्रयोग करनेसे उसकी उसी तिश्चित मात्राकी कई. कई गोलियां सेवन करनेपरभी विरेचनका हेतु नहीं होता । कारण यह कि जिस प्रकार एक मंदिरा पान करनेवालेको आरम्भ कालमें उसके कुछ बिन्दुओं सेही मदके प्रभावका अनुभव होता है, किन्तु उसके निरन्तर सेवन करनेसे हमारे ज्ञान तन्तओंसे उनकी सामध्येसे अधिक काम लिये जानेके हेत उनके शिथिल और कर्त्तव्य क्षीन हो जानेके कारण उसकी बड़ी, बड़ी बोतलें सटक-नेपरभी मदका प्रभाव नहीं प्रतीत होता । इसीसे जिस प्रकार गत दिवसके सहश मदकी उत्तेजनाकी इच्छासे मदिरापान करनेवालेको स्वभाव वश दिनोदिन मदिराकी मात्रामें बृद्धि करनेको बाध्य होना पडता है. उसी प्रकार प्रत्येक तीक्षण भौषधि दारा आदिकालमें शरीरके स्नाय और तन्तओंको उत्तेजित करके प्रतिक्रिया द्वारा जनकी सामर्थ्यसे अधिक परिश्रम लिया जानेके निमित्त रक्तकी गतिमें बदि हो. जानेसे जसका और शक्तियोंका अनावध्यक व्यय होनेके कारण उनके शिथिल और निर्वल हो जानेसे आगेको बलात परिश्रम लेनेके निमित्त गत् दिवसके समान उत्ते-जित करनेके लिए नित्य उनकी मात्रा और तीक्षणतामें वृद्धि करनी होती है: और इसारे शरीरके कर्तव्य हीन हो जानेके कारण हमको उनकी दासत्व स्वीकार करनी पडती है। क्योंकि ।फिर बिना औषधियोंकी उत्तेजनाके हमारे शरीरके अवयव प्राकृतिक रूपसे अपने धर्मका पालन करना त्याग देते हैं । अतः औषधियोंको निरन्तर सेवन करनेवाले उसी अपयश्चीके सदश हैं, जिसको विना अपयनके कलही वहीं पहती । परन्तु अन्तमें हमारा शरीर तीक्षणसे तीक्षण औषधिकी अधिकसे अधिक मात्रा सेवन करनेपरभी अपने कर्त्तेत्यका पालन उसी प्रकार नहीं करता जिस प्रकार एक क्षुधा पीड़ित और थिकत बैल यद्यपि पिटते-क्रूटते अपनी सामर्थ्यसे अधिक मार्गतक गाड़ी घसीटकर ले जाता है, किन्तु अन्ततः जब अति थिकत होनेसे उसकी शिक्त सर्वथा उत्तर दे बैठती है तो उसका शरीर काट डालनेपरभी वह एक पग नहीं सरकता।

हमारे चिकित्सक विद्वान, विद्वान पुकारते थक गये; परन्तु हसपरभी ऐसे तीक्षण क्षार, और अमलादि प्रयोग करते हैं, जो हमारे कोमल शरीरके अतिरिक्त लोहा, चांदी और पत्थर आदिकोभी काट देते हैं। यह कोन नहीं जानता कि तिनक असहा शीतसे दाह होकर हमारे द्वाय, पैर सूज जाते हैं, श्वांस नाली और सुखमें दस्य या अदस्य घाव होकर कष्टादिमें दाहका ज्ञान, और कफके विकृत कीटाणुं एंकंत्रित होने लगते हैं, किसी पदार्थके लेश मात्र तीक्षण गुणसे हमारे जीवनकणोंकी त्वचा कष्टका अनुमव करती है, तब क्या कोई डाक्टर विज्ञानकी शरण लेते हुए यह कहनेका साहस करेगा—किसी रोगीको किसी तीक्षण परार्थकी अल्पात्यल्य मात्राभी लाभ प्रद हो सकती है! हां, केवल इतनाही सम्भव है कि जिस प्रकार आरम्भ कालमें शांतसे सूज जानेवाले पैर निरन्तर शांतलताके संसर्गसे पग-तलेको त्वचा निर्जाव और कोरण अपने नीवेकी स्वस्थ त्वचाको शांतका ज्ञान नहीं होने देती, उसी प्रकार तीक्षण औषधियोंका अभ्यस्त होनेके उपरान्त हमारे अवयवोंकी त्वचाके जीवन हीन हो जानेसे हम उनकी तीक्षणताका साधारण रीतिसे अनुभव नहीं कर सकते।

लोहेंके बड़े, बड़े यन्त्र और ऐकिन आदिमेंभी कोई वैज्ञानिक ऐसे तीक्षण पदार्थोंकी सहायता लेनेसे यथा शक्ति पृथक रहता है, जिनसे लोहा क्षीण होकर यन्त्र निष्कर्म हो जाय किन्तु हमारे चिकित्सक इसी उधेड़-बुनमें रहते हैं—किसी प्रकार ऐसी तीक्षण औषधि हाथ लगे जो विकृत जीवोंके अतिरिक्त मांस, प्रन्थियों और अस्थि आदिकोभी काटकर फेंकदे। इसीसे बड़े, बड़े वैज्ञानिक डाक्टर कोमल खाबोंपर मांस काटनेके अर्थसे तृतिया सरीखें कट देनेवाले पदार्थ प्रयोग करते हैं, और अर्थादिको तो उनके शास्त्रमें केवल यही चिकित्सा है, कि औषधियों द्वारा अथवा शत्य कियासे रोगीके प्राणोंपर बीतते हुएमी उसके मस्सोंको काट दिया जाय। यहभी एक अच्छी चिकित्सा है ' क्षांख फूटी पीड़ा गयी।' परन्तु इसपर

भी अनेक रोगियोंके पुनः अर्शके मस्ते उभर आते हैं। कारण यह कि मस्से काट-कर अर्थ रोगके कीट निर्वार्थ कर देनेपरभी रोगका मूल कारण नहीं जाता। शोक है—इसपर भी हमारे विकित्सक प्रत्येक रोगके लिए तीक्षण औषधियां और अन्न लिये खडेही रहते हैं!

बड़े, बड़े, विद्वान चिकित्सक तीक्षण औषधियोंका प्रयोग केवल इसीसे करते हैं कि उनके द्वारा रोगके कीटोंका नाश हो, या उनकी उत्तेजनासे विश्रामकी इच्छा कर-नेवाला हमारा थिकत स्नायु जाल और तन्तु समुदाय कृत्रिम प्रतिक्रियासे उत्तेजित होकर उसी थके हए बैलके सहश काम करने लगे जो निर्देशी स्वामीकी मारसे विवश होकर फिर कुछ चलनेकी चेष्टा करता है, या उनकी खुरचनेवाली प्रकृतिसे आमशयादिकी भीतसे रसोंका स्नाव होकर पाचन शीघ्र हो. या उनकी उत्तेजनासे रक्तकी गतिमें बृद्धि होनेसे रोगके कीटाणु अस्तव्यस्त हो जायं. जिससे उनका प्रभाव कम हो जाय, या उनकी शिथिल करनेवाली शक्तिसे ज्ञान तन्तुओं अथवा मस्तिष्कके शिथिल होनेसे पीडाका ज्ञान न हो इत्यादि, इत्यादि । परन्त यह कोई नहीं विचारता कि इस प्रकार हमारी शक्तियों और रक्तका अनावस्थक व्यय करने और विश्राम एवं रसोंकी वृद्धि होनेकी अपेक्षा औषधियोंकी तीक्षणता द्वारा हमारे थकित शरीरसे अनुचित परिश्रम छेनेपर रसोंका इति होनेका कितना भयक्कर परिणाम है? यह तीक्षण औषियां इमारे शरीरको शद करनेकी चेष्टासे अशद करनेके अतिरिक्त उसी प्रकार क्षीण करती रहती हैं, जिस प्रकार मलयुक्त चांदी अमलादिसे निखारनेमें नित्य क्षीण होती रहती है, या जैसे तीस मील प्रति घन्टे चलनेवाले ऐजिनको चालीस मील प्रति धन्दा चलानेसे उसकी मैशीनरी आवश्यकतासे अधिक क्षीण होती रहती है।

अनेक औषधियां प्रत्युत किसी न किसी रूपसे समस्त औषधियां इस प्रकार अनुभवमं आयी हैं, जिनकी अल्प मात्रा हमारे जीवन कर्णोंका हनन करते हुए भी रोगके कीटाणुओंको नष्ट करनेमें असफल होती हैं, और दींघ मात्रा प्रयोग करनेसे जिह्ना या जिस स्थानसे स्पर्श हो उसपर दृश्य या अदृश्य छाले उठ आते हैं या चाव हो जाते हैं, कान गुनगुनानेका शब्द और शुष्कृता प्रगट करते हैं, नेत्रेंसे कम दीखने लगता है तथा अन्य अनेक नवीन रोगोंकी उत्पत्ति हो जाती है, अर्थात ज्वरसे मुक्त करनेके उपायमें अन्य कई व्याधियां पीछे हो लेती हैं। परन्तु इसपरमी हमारे चिकिस्सक औषधियोंको उपयोगीही कहते हैं!

हमारी देशी एवं विदेशों औषियां सभी एक ओरसे विष हैं। हम जब चिकित्सा-क्यों या रसायन शास्त्रओंमें प्रवेश करते हैं तो औषियोंकी तीक्षण गन्योंसे हमारा मस्तिष्क फटने और छींकें आने लगती हैं, और कभी, कभी उनके सूक्ष्म परमाणु-ऑके मुखतक पहुंचनेपर हमारा स्वाद विगड़ जाता है। परन्तु फिरभी हम यह विचारनेकी असमर्थ हैं कि शरीरके भीतर उनसे क्या उपहव हो सकते हैं।

प्रत्येक तीक्षण पदार्थ, जिसका किसी प्रकार हमारे शरीरपर प्रयोग किया जाता है. हमारी शक्तियोंका अनावस्थक व्यय करने, शरीरसे सामर्थ्याधिक काम लेने और जीवन-कणोंको वेधकर वायके संसर्गसे विकृत कणोंमें रूपान्तर करके रोगके कीटाणु-ओं को सहायता देकर विना अपकार किये नहीं रहता । इसीसे प्ररातन जल चिकि-त्मकोंकी आविष्कृत शीतल जल या शीतल वायुकी कियाओं द्वारा चिकित्सा करनेसे उनकी तीक्षणता द्वारा गरोरके कोमल जीवन-कोषोंका नाश होता है, और तन्त्रओंके जनेजित होनेपर स्नाय जाल अनावस्यक प्रतिक्रियाके परिश्रमसे रक्तका अनुचित ब्यय होनेसे शिथिल और थिकत हो जानेके कारण चिकित्सासे पहिलेकी अपेक्षा अपने प्राकृतिक धर्मका पालन करना अधिक त्याग देता है। अतः तन्तुओंके कर्तन्य होन हो जानेपर शरीरसे प्रतिक्रिया करानेके निमित्त जल या वायकी शीतलताकी मात्रामें उत्तेजनाके निमित्त पहिलेकी अपेक्षा उसी प्रकार शृद्धि करनी पड़ती है, जैसे थके हुए बैलको चलानेके लिए पहिलेकी अपेक्षा अधिक पीटना पड़ता है. या जिस प्रकार रेचक औषधिका अभ्यस्त होनेके उपरान्त विरेचनके हेत उसकी अधिक मात्रा सेवन करनेको बाध्य होना पड़ता है। इसके अतिरिक्त जैसे अन्य तीक्षण पदार्थ हमारे रोगके कीटाणुओंको. शरीरके स्वस्थ कणोंका विकृत कणोंसे क्यान्तर करके. उनकी बृद्धिमें सहायता देते हैं, वैसेही शीतल जल या वायकी तीक्षणता शरीरमें उपस्थित रोगके कीटोंको उनकी वृद्धिमें सहायक होती है। परन्त अमनका हमारे जल चिकित्सक इसका अर्थ उलटा समझे हुए हैं। उनका अनुमान है कि इस प्रकार छिपे हए रोग बाहर था जाते हैं। परन्त हमारा कथन है कि इतिरमें उपस्थित रोग कुणोंको उनके अनुकुल साधन मिल जानेसे उनकी बद्धि हो जाती है।

विष सदा विषद्दीका काम करेगा । यह दूसरी बात है कि अल्प मात्रा होनेके कारण अधिक हानि न पहुँचाये ।

यदि कोई चिकित्सक कहे कि अमुक औषधि अमुक स्थानके अतिरिक्त या उसकी अमुक मात्रा अमुक विकृत कणोंके अतिरिक्त शरीरके अन्य किसी स्थानपर बुरा प्रभाव नहीं डालती, तो यह सर्वथा असत्य है। क्योंकि यह कभी सम्भव नहीं कि कोईभी औषधि, जो हम सेवन करें, हमारे स्नाय, तन्तुओं और रक्त वाहिनी नाड़ियों द्वारा उसका थोड़ा बहुत प्रभाव हमारे शरीरके किसी भागमें न पहुंचे। हमारा शरीर चांदीकी प्रतिमा नहीं है. जो जिस स्थानपर अमल प्रयोग किया जाय उसी स्थानको हानि पहुंचे, वरन् शरीरके किसी भागमेंभी हानि पहुंचायी जाय तो सर्व शरीर विकल हो जाता है। पैरमें साधारण कथ्टक लगनेपरभी तुरन्त मस्तिकको सूचना मिलती है। इसीसे यदि सर्प हमारे पैरमें डसे तोभी हमारा प्राणान्त हो सकता है, और यदि हाथमें काटे तोभी वही परिणाम है। क्योंकि शिरसे पैरतक निरन्तर हमारा रक्त सम्रार करता रहता है। इसके अतिरिक्त शरीरमें दृषित और शुद्ध कणोंका निवास भीतमें चुनी हुई ईटोंके डाड़ेसेभी अधिक जटिल होनेके कारण एक विकृत कणका नाश करनेपर अवस्य शुद्ध कणोंकाभी नाश हो जाता है । निदान अल्पात्यल्प मात्रामें एक विकृत कणका नाश करनेके लिएभी जो विष (तीक्षण औषि) प्रयोग किया जाता है. वह प्रयोग करनेके स्थानके अतिरिक्त सर्व शरीरपर अपकार करता है। यह दूसरी बात है कि जिस प्रकार रङ्गकी अल्प मात्राका अधिक जलमें कम ज्ञान होता है उसी प्रकार सक्ष्म विषोंकी हामिका ज्ञानभी थोड़ाही हो ।

श्रारीरपर अपकार करनेवाली औषियोंका कलक्क विदेशी वैज्ञानिकोंके माथेही नहीं है, वरन इस दूषित कार्यके भागी हमारे देशके औषियों द्वारा विकित्सा करने वाले समस्त विकित्सक हैं। क्योंकि उनकी औषियोंकेमी प्रायःवही गुण हैं। इसीसे गुड़मार बूटी सेवन करनेसे मीठेका ज्ञान देनेवाले अर्थात स्वादक ज्ञान तन्तुओंके शिथल हो जानेपर हमको मीठे पदार्थोंका ज्ञान नहीं होता; सौंफ, इलायची और वन्दनादिके तैलोंका शिरपर मर्दन करनेसे उनके तीक्षण गुणोंका अनुभव करनेके कारण हमको शिरकी पीड़ा उसी प्रकार प्रतीत नहीं होती, जिस प्रकार विच्छके दंश लेनेपर तत्याके काटे हुएका ज्ञान, पीड़ाका कारण उपस्थित रहते हुएभी, नहीं रहता। इसके अतिरिक्त उक्त तैलोंकी उत्तेजनासे पीड़ाका ज्ञान देनेवाले ज्ञानतनुमी उस्तेजनाके कारण सामर्थ्यंसे अधिक कार्य करनेपर बहुत अंशमें शिथिल हो जाते हैं। अतःकोईभी औषधि या उत्तेजक किया अपने तीक्षण गुणोंसे विवित्त न होनेके कारण हमारे शरीरपर विना अपकार किये नहीं रह सकती।

### परिचर्या

मुत्येक रोगीकी चिकित्सामें परिचारकका सुयोग्य होनाही एक ऐसी बात है। अतएव रोगीका परिचारक-वहीं होना चाहिये, जो रोगीको प्रत्येक समय प्रसन्न रक्ख सके और इतना टढ़ विश्वासी और स्थायी चित्तका हो कि चिकित्सकके कथन और आज्ञाकाभी कभी उक्षंघन न करे। इसके अतिरिक्त आहस्य रहित और सहानुभृतिसे परिपूर्ण हृदयका व्यक्ति होना चाहिये। अतः ऐसे परिचारकको निम्न बातोंपर पूर्ण ध्यान देना चाहिये:-

प्रथम—रोगीके निवास ७.८नेका स्थान (कमरा) तृण या काष्ट्रादि सरीखे दुर्तापवाइक पदार्थोंसे रिजत, प्रकाश और वायुको यथेष्ट मार्ग देनेवाला, सीलन, अपवित्र वायु, धुपं, र्षित गैसों, शीत, ऊष्ण, अपवित्र पदार्थों एवं अन्य सामग्री श्रस्य, सर्व प्रकार स्वच्छ और सामाजिक झंझटोंसे पृथक एवं अन्तरसे होना चाहिये। कमरेमें यदि असदा शीतल पवनका प्रभाव अधिक प्रतीत हो तो खिड़-कियों आदिको बन्द करनेकी अपेक्षा स्वच्छ दुर्तापवाहक वस्त्र या तृणादिके पट लटका देना आवश्यक हैं। परन्तु किवाड़ों द्वारा सर्वथा वायुके सद्यारको रोकनेके

हेतु भूलकरभी खिड़िकयों बन्द न करनी चाहियें । यदि आवरण द्वारा खिड़ांकयोंको ढकनेपरभी शीतका अनुभव हो तो चित्राङ्कित यन्त्रसे कमरेके बाहर रक्षकर उसकी नलीका मुख कमरेके भीतर करंक उससे निकली हुई बाण द्वारा कमरेके तापको रोगीके शरीरके अनुकूल तापका ऊष्ण रक्खना चाहिये । इसीसे निमोनिया, क्षेग आदि सरीखे तीक रोगीमें रोगीके शरीरका ताप अधिक होनेसे उसके तापके अनुकूल कमरेको अधिक ऊष्ण रक्खना चाहिये, और मन्द रोगोमें शरीरका ताप कम होनेसे कम-रेके तापकी जणताभी न्यून रक्खनी चाहिये। परिचारकको



इस बातसभी सावधान रहनेकी आवदशकता है कि कभी भूलकरभी रोगीके कमेरेसें दहकता हुई अग्निन रक्खी जाय । क्योंकि ऐसा करनेसे कमरेकी वायुका जल इण्क और ओषजनका कार्बनमें रूपान्तर हो जानेके कारण रोगीकी श्वांस नालीमें शीघ्र दश्य या अदृश्य घाव और उसके रसोंके शुष्क होनेसे दाहकी बृद्धि हो जाती है। रोगीके कमरेमें अन्य मनुष्योंका निवास न होना चाहिये, वरन परिचारकको यहांतक दृष्टि रक्खनी चाहिये कि दीन रोगीसे सामाजिक कुन्यवहारके अनुसार सहानुभूति दिखानेवाले मित्रों और सम्बन्धियोंकोभी उसके कमरेमें आनेकी आज्ञा न दी जावे । क्योंकि उनसे वार्त्तालाप करनेके कारण रोगीके विश्वाममें बाधा और महित्रककी शक्तियां न्यय एवं अनेक प्रकारके दुःख होते हैं। इसके अतिरिक्त रोगीके अयनागारमें काना-फ्रंसी करने या पन्नों द्वारा धीरे, धीरे उचककर चलनेसे रोगी हमारी धीमी. श्रीभी बातों और चलनेकी मन्द आहट आदिके सननेका सामर्थ्यसे अधिक प्रयस्न करता है. जिससे उसके मस्तिष्कको विश्रामकी अपेक्षा परिश्रम करनेको बाध्य हाना पडता है। रोगीके कमरेके द्वारपर, यदि कमरेके बाहार मनुष्यादि चलते फिरते हों तो अवस्य आवरण डाल देना चाहिये. अन्यथा रोगी अपनी विचार शक्ति उधर लगा कर मस्तिष्कसे परिश्रम छेना आरम्भ कर देता है। निदान रोगीके कमरेमें सदा रोसे प्राकृतिक स्पष्ट स्वर और नैसर्गिक चालसे बोलना और चडना चाहिये जो न अति मन्द हो न तीन । चलनेके कामके लिए यदि परिचारकके जुते रबरकी तलीके हों तो अति उत्तम है। यह बातभी स्मरण करने योग्य है कि रोगीके कम-रेकी किवाड़ोंसे चड़चडका शब्द या अन्य पदार्थीका खटका न हो, और कमरा तीक्षण गन्धोंसे विश्वित हो । क्योंकि कभी, कभी अन्य तीक्षण गन्धोंके अतिरिक्त साधारण पुष्पोंकी गन्धभी बड़, बड़े उत्पात कर वैठती है। यथा शक्ति रोगोंको कृत्रिम प्रकाशसे बचाना चाहिये और यदि आवस्यकताही हो तो सदा नेत्रोंसे बचाकर शिरके पीछे दीपक रहना चाहिये।

द्वितीय—रोगींके खान-पानमें परिचारकको सबसे अधिक भोजनोंकी स्वच्छता पर दृष्टि रक्खनी चाहिये, जोिक विना छूताछूतके विचारके, जिसको नवीन सभ्यता ढकोसला मात्र समझती है, नहीं हो सकती । यदि आर्थिक दशाकी अधोगतिसे रोगीका आहार प्राकृतिक नहीं हो सकती है, तो जो शाक, हरे धान्य या शुष्क अन्नादि उबाले जावें उनके पात्रों या उसके निमित्त जो चूरहा कथ्ममें आबे उसपर कमी मिर्च, मसाले या किसी प्रकार उत्तेजक, अपवित्र एवं धृष्यित प्दार्थोंका रन्धन न किया जावे, वरन् यथा शक्त रोगीका रसोई भवन और प न्नादिही पृथक होना चाहिये। कारण यह कि विना मसालेके भोजनभी उत्तेजक भोजनों अपन क्राया आहे से पान्व-शास्त्र अमें

रन्धन किये जानेसे उत्तेजक गन्धों द्वारा और पात्रोंमें दृषित प्रभाव हो जानेसे रोगीके भोज्य पदार्थ तीक्षण हो जाते हैं । रोगीके काम आनेवाले पात्र स्वच्छ इनेमेल्ड (जो खुर्दरे न हों ) चीनी या कांचके होने चाहियें; और भोजन करनेसे पूर्व एवं उपरान्त कीट नाशक पदार्थीकी सहायतासे ऊष्ण जल द्वारा स्वच्छ करने चाहियें । यथा शक्ति रोगीको शुब्क धान्यादिके सेवनसे बचाकर रस युक्त हरे शाक, अन्न और फलों आदिपरही खुखना चाहिये। रोगीके लिए उबले हुए पदार्थों मेंसेभी यथा सम्भव वाष्प द्वारा रन्धित पदार्थही उत्तम होते हैं। क्योंकि जिन पदार्थोंपर अग्निका प्रभाव अधिक होता है वह शक्ति शत्य, कठोर. विषैते और कुपाच्य हो जाते हैं। भुने, सिके या घृतादिमें तले हुए पदार्थ रोगि-यों के शरीरपर विषका काम करते हैं। अतः उनके निमित्त सर्वथा वर्जित हैं। अधिक कालतक उबले हुए या उबालकर रक्खे हुए रसीले पदार्थीका देनाभी निषेध है। इसके उपरान्त पश्चिरकका यहभी धर्म है कि वह प्रत्येक रोगीको उसकी शक्तियोंके अनुसार खाद्य पदार्थ देनेका ध्यान रवखे: अन्यथा रोगी अपने आहारका पाचन न कर सकनेके कारण स्वास्थ्य और बल प्राप्त करनेकी अपेक्षा दिनोदिन अधोग-तिको प्राप्त होता जाता है। इसीसे उस संग्रहणीके रोगीको जो प्रत्येक पदार्थका पाचन करनेमें असमर्थ है या दिनोदिन निर्बल होता जाता है, कुछ सप्ताहतक निरन्तर केवल रसीले और सुक्ष्म फलोंका रस चुंसवाना और फोक थुकवा देना चाहिये. तद उपरान्त ज्यों, ज्यों शक्तियां चैतन्य होती जायं ऋमशः रसीले फल तथा अन्य अनुतेजक फलोंका आहार देना चाहिये । किन्तु इस काममें कभी शीघ्र-तासे काम न लेना चाहिये: अन्यथा लाभकी अपेक्षा किसी, किसी समय भारी उत्पात हो जाते हैं। फलोंका रसभी केवल रोगीके दोतों द्वारा दाबकर चूंसा हुआही लाभप्रद हो सकता है । क्योंकि यन्त्रों द्वारा या कृत्रिम रीतिसे रस निकालनेपर वह वायुके संसर्गसे दूषित हो जाता है। इसीसे गन्ना रेचक न होते हएभी उससे कृत्रिम साधनों द्वारा रस प्राप्त किया हुआ आमाश्यमें पहुंचकर पाच-नके अतिरिक्त सड़न उत्पन्न होनेपर रचकका काम देता है। रोगीको यदि क्षुधाका ज्ञान न हो तो कभी उसे बलात खानेके लिए बाध्य न करना चाहिये । परन्त यदि रोगीः कोधवश. जैसाकि प्रायः पुराने रोगियोंका चिड़-चिड़ा स्वभाव हो जाता है. भोजन ज करे तो बड़ी तमता और आधीनतासे उसके फ्रोधको ज्ञान्त करके भोजन कराना चाहिये । अन्यथा भोजन न करनेसे निर्वेळताकी अपक्षा कोधसेभी रोगकी वृद्धि होती है । यथा सम्भव ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि रोगीके हृदयमें कोध उत्पन्न-ही न हो । परिचारकको चाहिये कि वह प्रत्येक समय आवस्यक खाद्य सामग्री उप-स्थित रक्खे । क्योंकि दिन-रातमें न जाने किस समय गावस्यक खाद्य सामग्री उप-स्थित रक्खे । क्योंकि दिन-रातमें न जाने किस समय रोगी क्षुप्रासे पीड़ित हो कर दुःख पावे । रोगांको लोभ वश सड़े हुए या बासी फलादि न देने चाहियें । यदि रोगांका चिकित्सक किसी कारण वश द्धकी अनुमति दे तो यथा शक्ति गाँउका चारोष्ण दूध देनाही उचित है या इसके अतिरिक्त यदि चिकित्सक आज्ञा दे तो एक उफानका अथवा वकरांका दूध देना चाहिये । किन्तु आमाशयकी पाचन शक्ति-याँके निवल होने अर्थात् अर्जाणीदिमें चिकित्सक के कहनेपरभी दूधका पान कराना उचित नहीं है । परिचारकको दूधके पशुओंके स्वास्थ्य और खान-पानपरभी गहरी हिष्ट डालनी चाहिये ।

ततीय-रोगीके शयन और विश्रामका पूरा ध्यान रक्खना चाहिये। क्योंकि उसकी निदा भङ्ग होनेसे असहा कष्ट होता है। निर्वल रोगीका यथा शक्ति यहांतक विश्राम देना चाहिये कि नेत्र खोलने और मूंदनेकी कियाभी वह स्वतः न करे। रोगीकी शैयापर किसीको बैठने या स्पर्श करनेकी आज्ञा न होनी चाहिये। शैया ऐसे स्थानपर हो. जिससे चारों ओर कमरेकी भीतका अन्तर अधिक हो. जिससे रोगी जिस ओरसे चाहे उतर सके: और भीतके द्वित विकार शैयातक न पहुंच सकें। शैयापर ओढ़ने, बिछाने और रोगीके धारणार्थ वस्त्र अति स्वच्छ कोमल और ऋतके अनुसार हों. जिससे रोगी शीत और ऊष्णसे सुरक्षित रहे। बस्तोंके स्वच्छ करनेके निमित्त कीट-नाशक पदार्थों द्वारा ऊष्ण जलकी सहायतास बस्तोंको नित्य धोकर सर्थके ताप या अप्रिसे शुष्क करना चाहिये। जिन वस्तोंमें एक बार श्वेद आजावे तरन्त प्रथक कर देने चाहियें । हमारी चिकित्सा कियाओं के बन्धनों आदि द्वारा यदि बिछोनेके भीगनेका सन्देह हो तो मोमिया ( Oil cloth ) या मोटा गुदगदा ऊनी वस्त्र बिछा दिया जाय । बिछोना और शैया सदा ऐसी हो. जिसपर रोगी को कोई कष्ट न हो । क्योंकि असहाय रोगीका एक मात्र मित्र केवल बिछोनाही होता है। जो रोगी मल, सूत्र त्यागनके अर्थसे उठ-बैठ नहीं सकते हैं उनके लिए खरकी मूत्र थैली (Urine Bag) और चीनीके मल पात्र विद्योनेमें लगाने परमावस्थक हैं: और जिनकी दुर्बेलतामें अस्थियां निकलकर विछोनेसे कष्ट पाती हों या जिनकी पीठ आदिमें फोड़ा या घाव होनेसे वह सुख पूर्वक शयन न कर सकते हों उनके लिए मध्य भागसे शून्य आकृति ते रवरके तिकेये ( Air pillow ) प्रयोग करने चाहियें। सूत्रादिके पात्र कीट-नाशक पदार्थोंसे लग्ग जल द्वारा स्वच्छ करने चाहियें! रोगीके थूकनेके निमित्तभी एक चीनीका पात्र जो निल्य शुद्ध किया जाता हो निकट रहना चाहिये। परन्तु श्रूकनेके पश्चात् उसे पात्रका शुख बन्द करदिया जाय। इस बातका ध्यान रहे कि रोगीकी शैयामें खटमल आदि न हों और उसतक मिन्खयां न पहुंच सकें।

चतुर्थ — रागिके मन बहुळाव ीमी वैसाही आवस्यकता है जैसी उसके दुर्बेळ शरीरको रसीछे फळांकी आवस्यकता है । अतएव परिचारकको उचित है कि वह सदा रोगीको किर्झा ऐसी रीतिसे उसकी उदासीनता दूर करके प्रसन्न रक्ख-नेकी चेष्टा करे, जिसमें रोगीकी मानसिक शिक्तयोंका व्यय न हो । रोगीको कभी हताश न होने दे, प्रस्तुत उसे शीघ्र स्वस्थ होनेकी आशा दिस्प्रता रहे । किन्तु ऐसे मिथ्या वाक्योंकी रचता न करनी चाहिये जिनके शीघ्र असस्य प्रमाणित होनेपर रोगीका विश्वास परिचारक और चिकित्सासे उठ जावे । उसे छदा अपनी जिह्वासे ऐसे गोळ शब्दोंका उच्चारण करना चाहिये जो असस्य होनेपरमी मीठी, मीठी युक्तियों द्वारा सत्य प्रमाणित किये जा सकें । अतः परिचारकको नीतिज्ञ होनाभी आवस्यक है । किन्तु समस्त गुणोंके होते हुए दक्ष परिचारकको यहमी आवस्यक है कि वह प्राकृतिक चिकत्सा सिद्धान्तोंसेमी विचित्त न हो जाय ।

प्रश्चम—बालकोंका उत्तम परिचारक माताके अतिरिक्त अन्य कोई नहीं हो सकता । अतः माताओंको चाहिये कि यदि उनके बालक क्षुधाके अतिरिक्त अन्य किसी कारणसे रुदन करते हैं या दुग्ध पान करना त्याग देते हैं, या उनके मुखसे लार आदि जाती हो, या अतिसार अथवा कोष्ट-बद्धकी पीड़ा हो, या दन्त विकास होता हो या अन्य किसी रोगका कष्ट हो तो उसकी पीड़ा कश्चण जाननेका प्रयत्न करके उसीके अनुसार चिकित्सा और परिचर्यो करनी चाहिये।

षष्ट—-पिरचारकको पूर्ण ध्यान रक्ष्यना चाहिये कि उसका रोगी नियमित रूपसे मल, युत्रादि त्यागन करता है या नहीं। नियमित शब्दका यह अर्थ नहीं है कि उसका रोगी नित्य शौचादिकी क्रियाएँ करता है या नहीं। प्रत्युत यह जाननेकी आवस्यकता है कि रोगीके विष्टेकी मात्रा भोजनके पाचनमें न आनेके कारण परिमाणसे अधिक तो नहीं है, विष्टेमें तीक्षण गन्धका ज्ञान तो नहीं होता, विष्टा बन्धे हुएकी अपेक्षा द्रव रूप तो नहीं है, और उसके त्यागनके समय कष्ट तो नहीं होता, और उद्दर ठद्दरकर तो नहीं आता, या इच्छा होते हुएभी मल शुष्क हो जानेके कारण त्यागा नहीं जाता इत्यादि, इत्यादि । यदि उसके रोगीको काई, कई दिनतक मल त्यागनेकी इच्छा न होती हो और उससे कोई कप्टभी न हो तो कोई चिन्ताकी बात नहीं है । क्योंकि मुझ्म आहारके कारण मलकी उत्पत्ति कम होती है । इसलिए जबतक अन्त्रको पूर्ण भारका अनुभव न हो वह मलका त्यागन अनियमित रूपसे नहीं किया करतीं ।

स्तम — इसके कथन करनेकी तो आवश्यकताही नहीं कि परिचारक परिच-योंके विषयमें दक्ष हो । क्योंकि ज्ञान रहित और कटु स्वभावके परिचारकसे तो उसका न होनाही उत्तम है । अतएव विचारशील परिचारकको, हमारी आविष्कृत चिकित्सा कियाओंमें निपुण और उनके प्रयोग करनेमें चिकित्सककी आज्ञानुसार आकस्य रहित और श्रद्धापूर्ण होना चाहिये । कारण यह कि परिचारककी साधारण असावधानीसे किसी, किसी समय रोगीपर भारी आपत्ति इट पड़ती है प्रत्युत कभी, कभी उसका कुसमय प्राणान्त हो जाता है ।

अष्टम—बहुधा चिकित्सकोंका मत है कि भयक्कर रोगोंकी दशामें प्रति रोगोकी परिचर्यार्थ चौबांस घन्टेमें कमशः तीन परिचारक होने चाहियें, जिससे प्रति परिचारक आठ घन्टे काम करके विश्राम करने चला जाय । परन्तु हमारे मतसे प्रति परिचारक सावधानीसे केवल छः घन्टेही रोगीका काम कर सकता है अतः चौबीस घन्टेमें चार उपपरिचारक और एक मुख्य परिचारक होना चाहिये । अर्थात् चार परिचारकोंमेंसे प्रति परिचारक कमशः छः, छः घन्टे अपना काम करे, और पांचवां मुख्य परिचारक उन चारोंके उपर चिकित्सकके आधीन होकर उनका निरीक्षण करने और उनको उचित सम्मति देने या समय पढ़नेपर किसी उपपरिचारककी अनुपरिवरिकों उसका कार्य करनेके लिए रहे ।

नवम—सुयोग्य परिचारक केवल वहीं कहा जा सकता है जो स्वच्छ, स्वस्थ, सदा मृह, आक्षाकारी, आलस्य रहित, मितमान, नीतिक और दयाछ एवं कृपाछ हो, और इसके अतिरिक्त रोगीकी प्रत्येक अवस्थाको समयके समय पूर्ण विवरण सिंहत विस्तार पूर्वक लिखकर नित्य चिकित्सकको सूचित करे, और उस दिन करनेवाले कार्यों के विषयमें चिकित्सककी विस्तृत सम्मिति प्राप्त करे। प्रायः चिकित्सकों को रोगियों की अधिकतासे अवकाश कम होता है इस लिए बहुधा वह कुछकी कुछ बात कह जाते हैं, या कुछ प्रश्नोंका उत्तर दे देते हैं और कुछ भूल जाते हैं। अतः परिचारकको चाहिये वह उनको सावधान करके समस्त बातों का उत्तर ले।

## पाकृतिक चिकित्सा।

निया और मृत्युकी द्याख्या शीर्षक निवन्धसे यह स्पष्ट है कि हमारे जन जीवन-फणांकी, जिनके सङ्गठनसे हमारे शरीरकी रचना हुई है, रक्षा करनेवाले वर्मके तीक्षण पदार्थों या कियाओं द्वारा फटने या दूषित जीवेंकि विषेत्र प्रभावसे वेधना होनेके कारण उनमें दाह होकर हमारे जीवनके रासायनिक पदार्थों का विकृत पदार्थों या वायु आदिके तत्वोंमें रूपान्तर होता है, और उस दाहकी वेदना या उससे उत्पादित दूषित कीटोंका प्रभाव, उनके निकटवर्त्ती या रक्त वाहिनी नाड़ियों आदि द्वारा, जिस, जिस जातिके जीवन-कोषोंके समुदायतक पहुंचता है उसी जातिके जीवन-काणोंके अपनी तीक्षणतासे वेधकर प्रदाहित करके उनका विकृत कणोंमें रूपान्तर और पल, पलपर उनकी जाति वृद्धि करता चला जाता है, जिसका परिणाम सन्सनाहर, खुजली या पीड़ाका ज्ञान होता है।

यह बहुतही स्पष्ट है कि एक-कणित जीवन-कणोंका चर्म कट जानेपर किसी प्रकार उनकी स्थिति नहीं रह सकती। क्योंकि ऐसी दशामें उनकी वायुके तीक्षण गुणोंसे रक्षा करना असम्भव हो जाता है; किन्तु द्वि-कणित या बहु-कणित जीवन कोषोंके एक कणकी त्वचा नष्ट होनेपार अन्य कणकी त्वचा निर्देषि होनेसे उसकी रक्षा की जा सकती है। इसी प्रकार एक-कणित जीवन-कणके प्रदाहित होनेपर उसके वेथनेवाले बूषित गुणोंसे निकट सम्बन्धी अन्य जीवन-कोषोंको बचाया जा सकता है।

बहभी पहिलेही सिद्ध हो चुका है कि प्रत्येक जीवन-कण तीक्षण पदार्थों के संस-गेसे त्वचा विहीन होनेपर अपने जीवनके रासायनिक पदार्थों के दूषित पदार्थों और विकृत कीटोंमें क्पान्तर एवं अनेक अंशोंका वायु मण्डलमें लय हो जानेके कारण परिमाणतः पहिलेकी अपेक्षा वैसेही इलका हो जाता है जैसे किसी फलका सक़ा हुआ भाग उसीके स्वस्थ भागसे इलका होता है, और यह प्राकृतिक धर्म है कि इव पदार्थों के तल या मध्यमें जो इलके पदार्थ होते हैं वह स्वतः ही उस प्रकार कपर आजाते हैं, जिस प्रकार जलके तलमें डाला हुआ काष्ठ छोड़नेपर जलके उपर तैरने लगता है। अतः इमको उत्तेजक पदार्थों द्वारा द्वित पदार्थोंको शरीरसे बाहर निकालनेके प्रयत्में अनावस्थक परिश्रमिक हेतु अपनी शक्तियां व्यथ और उसे पहिलेकी अपेक्षा अधिक द्वित करनेकी आवश्यकता नहीं; क्योंकि वह तो हमारे तरल प्राय शरीरके ऊपर स्वमेव आजावेंगे। इमको तो केवल उनके उस द्वित गुणसे अपने जीवन-कार्योंकी रक्षा करनी है, जिससे उनका द्वित पदार्थोंमें रूपान्तर होनेके कारण सन्सनाहर, खुजली या पीड़ाका ज्ञान न हो।

हमारे स्वस्थ जीवन-कर्णोपर दुषित कीट या पदार्थ अपनी तीक्षणता द्वारा वेधन करके बेदना न करसकें इसका केवल यही उपाय है कि शरीरके प्रदाहित भागको ताप द्वारा ऊष्ण रक्खना चाहिये । क्योंकि ऊष्णताके तापसे तीक्षण पदार्थ स्वस्थ जीवन कोषोंपर अपने वेधन करनेके द्षित प्रभावको उसी प्रकार नहीं डाल सकते जिस प्रकार इमलीकी खटाई, जलसे भरे हए पीतलके पात्रमें तीक्षण अग्निक ऊपर रक्खे रहनेसे घन्टोंतक पात्रकी धातुके विष वमन करनेके प्रभावसे विश्वत रहनेके कारण, नहीं पितलाती । परन्त जैसे उस पात्रके अग्निसे पथक करनेपर खटाईका पीतलको क्षीण करनेका प्रभाव काम करने लगता है, वैसेही शरीरके प्रदा-हित भागसे ऊष्ण तापके प्रथक होनेपर शरीरमें पहुंचे हुए या उत्पादित तीक्षण पदार्थ अपने वेधनके प्रभावसे हमारे स्वस्थ जीक्न-कणोंका वेधन करके दाह और वायुकी सहायतासे उनमें पीड़ाकर उनका रूपान्तर करना आरम्भ कर देते हैं। इसके अतिरिक्त शरीरके प्रदाहित अङ्कका ताप दाहके कारण अधिक ऊष्ण प्रकृतिका हो जाता है । अतः ऐसी दशामें साधारण शीतल पदार्थभी उत्तेजक और प्रकृतिके प्रतिकृल तीक्षण प्रतीत होते हैं । यही कारण हैं कि शीतल पदार्थोंसे उनकी तीक्षणता द्वारा स्वस्थ जीवन-कोषभी प्रदाहित होने लगते हैं. जिससे उनमें पीड़ाका ज्ञान अधिक होता है। क्योंकि हमारे जीवन-कर्णोके नाशका मूल कारण

प्रकृतिके प्रतिकृत तीक्षणता उसी प्रकार है, जिस प्रकार शरद ऋतुमें दुर्तापवाहक मोजे धारण करनेवाला मनुष्य एकैक उन्हें उतारकर पत्थरकी शीतल चटानपर टह-लनेसे ततक्षण तापकी प्रतिकलताके कारण शीघ्र अपने पैरोंको प्रदाहित और खजली यक्त पाता है। इसीसे यदि किसी छोटे बालककी कंगलीमें चोट लगे तो वह तुरन्त उसे मुखके ऊष्ण तापकी बाष्प द्वारा शीतलता और वायकी तीक्षणताके प्रभावसे जीवन-कोषोंकी रक्षार्थ फुंकने लगता है, या मुंहमें दे लेता है, और यदि नेत्रमें खेलते समय किसी अन्य बालककी ऊंगली लग जाती है तो पीडा या दाहके कारण वह तत्क्षण उस समय नेत्रकी प्रकृतिके प्रतिकल उत्तेजक एवं तीक्षण वाह्य शीतल वायु और प्रकाशके बचानेके अर्थसे उसके पलक बन्द करके किसी कोमल वस्नकी पोटली बनाकर या केवल हथेलीको मखकी वाष्पसे ऊष्ण करके तप्त करने लगता है। अतएव उस अज्ञान बालक द्वारा हमको प्रकृतिका उपदेश होता है कि शीतलताकी उत्तेजनासे प्रदाहित अर्थात रोगी शरीरमें दाहकी बद्धि होगी. और तीक्षण पदार्थ हमारे जीवन कोषोंका वेधन करके उनका विकृत पदार्थीमें रूपान्तर करते रहेंगे । किन्तु शरीरके प्रदाहित स्थानको तप्त रक्खनेसे कोई तीक्षण पदार्थ हमारे जीवन-कर्णोका वेधन न कर सकेगा और स्वयं शरीरसे परिमाणतः हलका होनेके कारण गात्रके बाहर आनेको बाध्य होगा । अतः उसी अज्ञान बालकसे शिक्षा लेनी चाहिये जो प्रकृतिको आज्ञानुसार चुटेल ऊंगलीकी दाहको शीतल पदार्थीसे रक्षा करके मंहकी ऊष्ण तापमय वाष्पसे तीक्षण और विषेठे पदार्थोंके प्रभावको रोककर उसे स्वस्थ करनेकी चेष्टा करता है। कारण यह कि प्राकृतिक चिकित्सा केवल वही कही जासकती है, जो एक अज्ञान बालक विना किसीके सिखाये मुक प्रकृतिकी आज्ञानसार करता है।

अबतक हमने जो कुछ कहा उसका सार यही है कि प्रत्येक रोगका एकही कारण है, अर्थात् तीक्षण पदार्थों के वेचन द्वारा जीवन-कर्णों की त्वचा फटकर उनमें दाह होना और वायुके संसर्गसे उनका विक्रत पदार्थों में रूपान्तर होना है; और इसीसे उसकी चिकित्साका हेतुभी एकही है, अर्थात् ऊष्णताके तापसे तीक्षण पदार्थों के स्वस्थ जीवन-कोषों के वेचन करनेवाले प्रभाव और वायु द्वारा आगेको उनका रूपा-न्तर होनेकी क्रियाका रोकना है। किन्तु अप्रिके ऊष्ण तापसे प्रथम तो हमारे रक्तादि रसोंका नाम्न होता है, द्वितीय विक्रत पदार्थ ग्रुष्क हो शरीरके मध्यमेंही चिपककर उसी प्रकार रक जाते हैं, जिस प्रकार नासिकामें अति दाहकी करणतासे दृषित पदार्थ ( श्रेष्मादि ) चिपक जाते हैं। अतः शरीरको जलादिकी सहायतासे वाष्पके समान सहा तापकी जल्ण कियाएं, जिनकी रीति आगे मिलेगी, प्रयोगमें लानी चाहियें। उन कियाओंको शरीरके प्रदाहित अङ्गोपर या जहांसे दाहके प्रधान कारण आरम्भ होते हैं, जिनका विवरण आगे मिलेगा, प्रयोग करना चाहियें।

यद्यपि हमारी आविष्कृत ऊष्ण कियाओं या बालक मुखसे निकलनेवाली वाष्पकी विकित्साकी आनिवार्य उत्तेजनासेभी शरीरकी कुछ न कुछ हानि उसी प्रकार अवस्य होती है, जिस प्रकार अनारकी अनिवार्य उत्तेजनासे शरीरकी किसी न किसी मात्रामें शक्तियां व्यय होती हैं। परन्तु किसी पदार्थकी अनिवार्य उत्तेजनासे सुरक्षित रहना हमारे हाथमें नहीं है। क्योंकि प्रकृतिही हमारा विकास करनेके साथ, साथ कमशः पतन करना चाहती है।

## हमारी चिकित्सा विधि

यापि हमारी चिकित्सा विधि वास्तवमें संसारके सन्मुख कोई नृतन वस्तु नहीं है; परन्तु हमारे सिद्धान्तका ममें अज्ञान बालकों के अतिरिक्त प्रायः जगतके लिए एक अचम्मेमें डालनेवाला आविष्कार है। किन्तु यह कोई विस्मयकी बात नहीं है। प्रायः सभी वैज्ञानिक दाहपर जलिद द्वारा या पौल्टिससे ऊष्ण तापका प्रयोग करते हैं। परन्तु उन्होंने यह कल्पना कभी नहीं की है कि समस्त रोगोंका एकही कारण होनेसे केवल जन्म कियाओं द्वारा विना औषधिकी सहायताके किस प्रकार चिकित्सा हो सकती है। वह पौल्टिस आदिको केवल अनुभवसेही उपयोगी समझते हुए उनका प्रयोग करते रहे हैं। उनकी दिष्ट कभी उस अज्ञान बालककी ओर नहीं पहुंची जो अपनी चुटेल ऊंगलीकी चिकित्सा मुखकी वाष्पके तापसे करना, जानता है। वह केवल उन्ही जीवोंपर दृष्टि पात करते रहे हैं, जो प्रायः औषधियाँ प्रयोग करते हैं। इसिसे वह यह जानकर कि कुत्ता वमन करनेके हेतु घास सेवन करता है, मनुष्यकी प्रकृतिके लिएभी औषधियोंके सेवन करनेका परिणाम निकार-

बैठे। परन्तु मनुष्यकी प्रकृति किसी, किसी बातमें अन्य जीवींसे सर्वथा भिन्न है। इसीसे इमारे बालक औषिघोंके नामसेही भयभीत हो जाते हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं, डाक्टर कोहनी तथा कुछ अन्य चिकित्सकोंनेभी समस्त रोगोंका एकही मूल कारण स्वीकार किया है। किन्तु हमारे और उनके मतमें बहुत भेद है। हां, डा॰ कोहनीके सिद्धान्तोंसे हमारे सिद्धान्त बहुत अंशतक टक्कर खाते हुए प्रतीत होते हैं। किन्तु वास्तवमें गम्भीर दृष्टिसे देखनेपर बहुत अन्तर मिलेगा। क्योंकि हम कीट कल्पना (Germ Theory) के पक्षपाती हैं, और वह विकृत पदार्थोंसेही अपनी कल्पनाको पुष्ट करते हैं। उनका कहना है कि प्रत्येक रोगकी उत्पत्तिका मूल कारण उत्पर्दी है, और हमारा कथन है कि प्रत्येक रोगकी उत्पत्तिका एक मात्र हेतु हमारे जीवन-कर्णोंकी खवा तीक्षण पदार्थों क्यानर होना है। अतःरोग मात्रका एक ही कारण सिद्ध करनेमें हमारे और डा॰ कोहनीके सिद्धान्तेमें लगभग समानता होते हुएभी वैज्ञानिक दृष्टिसे तुलना करनेपर बहुत अन्तर मिलेगा। इसके अतिरिक्त उनकी और हमारी विकित्सा विधिमें आकाश पातालका अन्तर है।

हमें अपनी चिकित्सा विधिका आविष्कार करनेसे पूर्व कभी स्वप्रमेंभी यह ध्यान न था कि हमारे चिकित्सकों द्वारा दाहके स्थानपर एकत्रित विकृत जीवोंको रक्त-स्वार द्वारा अस्तन्थस्त करके निर्वेश्ठ करनेके अतिरिक्त समस्त रोगोंमें ऊष्ण ताप प्रयोग किया जा सकता है। किन्तु अनायास एक दिन हमारे चिक्तेन यही साक्षी दी कि यदि प्रकृतिके मर्म जानने हैं तो अज्ञान बालकोंसे शिक्षा लेनी चाहिये। निदान् बालकोंकी चिकित्सा विधिपर दृष्टि डालकर कीट करणनाकी सहा-यतासे हम इस परिणामको पहुंचे कि समस्त रोगोंका एकही कारण होनेसे उनकी एक मात्र चिकित्सा यही है कि ताप द्वारा तीक्षण पदार्थोंका प्रभाव रोक दिया जाय, जिससे वह हमारे जीवन-कर्णोंका वेधन करना बन्द करदें, और उनकी बेधन शक्ति रक्क जानेसे पीड़ाका अन्त हो जाय और वह हलके होनेसे स्वतः शरीरके बाहर हो जायं। अतः इस रीतिसे इम अपनी करणनाका स्वयं निर्माण करते हुए उसका कियात्मक रूपसे प्रायः पन्द्रह वर्षसे अधिक कालतक सहस्तों रोगियोंपर अनुभव करके निन्न लिखत चिकित्सा विधि रोगी जानेंके लामार्थ उपस्थित करते हैं:—

#### जल ताप

#### टब द्वारा

यदि समस्त शरीरको ताप पहुंचाना हो तो रोगीको जलसे भरे हुए टिन आदिके एक ऐसे टबमें लेट जाना चाहिये जिसके भीतर चारों ओर काष्ठकी तह हो और तलवाली काष्ठकी तह टिनसे छः इश्व कंचाई पर ऐसे काष्ठकी हो जिसमें छिद्र हों या टबके भीतर उसीकी आकृतिकी बेतकी बुनी हुई कुसीं हो, जिससे रोगी



चित्र संख्या १

टिनकी ऊष्णतासे जले नहीं। टबके नीचे चित्र संख्या १ के समान जलको ऊष्ण कर-नेके निमित्त स्टोव जलाकर रक्खदेना चाहिये।

जलको उसी श्रेणीतक जण्ण करना चाहिये जिसको रोगी सहन करसकता हो । अतः इसके निमित्त स्टोव द्वारा अप्रिका ताप न्यूनाधिक किया जा सकता है।

जल तापके उपरान्त रोगीको बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये या यदि चिकित्सक आज्ञा दे तो दुर्तापवाहक वस्त्र धारण करने चाहिये।

### भीगे वस्त्रों द्वारा

यदि शरीरके किसी विशेष भागको ताप पहुँचाना हो तो दो तहकी ऊनी फ्रेन्-नल (फुटाटेन ) शांतल जलमें निचोड़कर चित्र संख्या २ के समान रोगीके नमः शरीरपर फैला देना चाहिये, और दो, दो तहके दो ऊनी वस्न ऊष्ण जलमें स्टोवके ऊपर -रहने चाहियें जो कि वस्न निचोड़नेके यन्त्रमें एकके पश्चात् दूसरा निचोड़कर कमसे

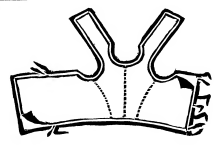


रोगीके शरीरपर शीतल जलमें निचोड़े हुए बस्नके ऊपर शीव्र, शीव्र फैलाने चाहियें ।

यदि वक्क निचोड़नेका यन्त्र, फ्लेनल और स्टोव पर्याप्त न हों तो वक्क चिस्टे आदिसे पकड़कर निचोड़े जा सकते हैं, फ्लेनलके स्थानमें, टर्किश टाविल या खहरके वस्त्र काममें लाये जा सकते हैं, और स्टोवकी अपेक्षा अंगीठीका प्रयोग किया जा सकता है। परन्तु फिरभी इससे परिचारकको कष्ट अधिक होता है और रोगीको उपरोक्त यन्त्र द्वारा ताप पहुंचानेकी अपेक्षा लाभ कम होता है।

## ्रमृत्तिकाताप

#### धड़ बन्धन



चित्र संख्या ३

वित्र संख्या ३ के समान दो सूती और एक ऊनी वल लेने चाहियें । सूती वल्लांको जलमें निवोड़ कर उनमेंसे एक को किसी चटाई या मेज़पर फैलाकर उस-पर लेही के समान पकी हुई विकनी मिट्टीका आध इब मोटा प्लास्टर कर लपरसे दूसरा सूती वल्ला बेला देना चाहिये। इस प्रकार मिट्टी दो सूती वल्लांके बाचमें होजानेपर मिट्टीके नीचेवाले सूती वल्लांके बाचमें होजानेपर मिट्टीके नीचेवाले सूती वल्लांके नीचे उसका ताप रोकनेको ऊनी वल्लांकि कितानेपर सिट्टीके नीचेवाले सूती वल्लांके नीचे उसका ताप रोकनेको ऊनी वल्लांकिक सिट्टीकिंग कितानेपर लिटा तिनियों द्वार बांच देने या सेफ्टी पिनों द्वारा कसदेनेसे वह चित्र संख्या ५ की नाई प्रतीत होते हैं।

मिट्टी बांधते समय ठन्डी न हो जाय और इतनी ठ.ध्यभी न हो जो लाचाको सहन न हो।

### पाकृतिक विज्ञान।

### उद्र बन्धन

उदर बन्धन धड़ बन्धनके सहराही बांधा जाता है। केवल अन्तर इतनाही है कि वह उदरसे ऊपर नहीं होता है। अतः उसकी आकृतिके लिए चित्र संख्या ६ देखना चाहिये।

#### अन्य बन्धन

अन्य रोंगोंके निमित्त जो बन्धन हैं वहभी उपरोक्त रीतिसे बांधे जाते हैं; केवल धावोंपर जो बन्धन प्रयोग किये जाते हैं उनमें यह



#### चित्र संख्या ४

अन्तर होता है कि मिट्टीके नीचे सूती और ऊनी वस्त्र होता है, परन्तु उसके ऊपर नहीं होता । क्योंकि घावोंसे मिट्टीका स्पर्श होना आवस्त्रक है। इसके अतिरिक्त घावों या कोमळ स्थानोंपर प्रयोग किये जानेवाले बन्धनोंकी मिट्टी कुछ अधिक पतली होनी चाहिये।

आवश्यक सूचनाएं

शरीरको जन्म जल मा जन्म निचोड़े हुए बल्लों द्वारा ताप पहुंचानेके उपरान्त नम न रक्खना चाहिये। अतः तत्थ्रण जल्में पकी हुई विकनी मिट्टीके बच्चनों ( Packs ) की ताप पहुंचाये हुए स्थानपर बांध देना चाहिये, या ऊनी बल्ल पिन्हा देना चाहिये।



चित्र संख्या ५

कमसे कम प्रत्येक रोगमें एक घन्टा पर्यन्त ताप पहुंचाना चाहिये, और यदि दो घन्टे किया जाय तो अति उत्तम हैं। किन्तु भयद्भर रोगोंकी दशामें किसी, किसी रोगीको निरन्तर चौबीस, या अड़ताठीस घन्टे या उससेभी आधिक अर्थात् जब-तक रोगी जोखिससे न निकल जाय ताप करना चाहिये।



**चित्र संख्या ६** 

यों तो प्रत्येक रोगीको चौबीसों घन्टे ताप पहुंचाना लाभप्रद है, क्योंकि प्रत्येक समय तापके पहुंचानेसे विकृत कणीका प्रभाव हमारे स्वस्थ कणीपर होना रक जाता है और तापके बन्द करनेसे कुछ कालमें या अधिक तीज रोगमें तत्थाण उसका प्रभाव जानेके उपरान्त द्धित कण पुनः स्वस्थ कणींका वेधन करना आरम्भ कर देते हैं। परन्तु तीज भयङ्ककर रोगोंमें रोगीको चौबीसों घन्टे ताप पहुंचाना चाहिये, और साधारण तीज रोगोंमें दो, दो घन्टेका ताप दो, दो घन्टे पीछेभी ठीक हो सकता है। किन्तु

यदि किसी रोगीको शीघ्राति शीघ्र उस रोगसे मुक्त करना है तो उस व्याधिका अन्त होनेतक प्रत्येक समय ताप पहुंचाना चाहिये, अर्थात जितने अधिक समय-तक ताप पहुंच या जायगा उतनीही शीघ्रतासे लाभ होगा । किन्तु जब रोगी उसस बास्तवमें जब जाय और उसका चिकित्सकभी आज्ञा दे तो ताप बन्द करिदया जाय ।

अच्छा तो यही है कि जलका ताप पहुंचानेके ऊपरान्त जो मृतिका बन्धन प्रयोग किये जायं उनको उसी समय खोला जाय जब दूसरे समय ताप पहुंचाना हो, और यदि उस समयके बीचमें मृत्तिका बन्धन शुष्क हो जाय तो तत्क्षण उसके शुष्क होनेसे पूर्व उसे खोलकर दूसरा बांध देना चाहिये। परन्तु यदि किसी रोगीके प्रत्येक समय किसी अध्विधावश बन्धन न प्रयोग किये जायं तो घावोंसे पीड़ित रामीके धावों पर तो सदा ताप पहुंचानेके उपरान्त मृतिका बन्धन रक्खनाही चाहिये, जिससे क्रिंगिक जण्णता फ्लेन्डकी सहायतासे मृतिकामें रककर द्वित कणोंके प्रभावको रोके रहे और वायुके दूवित विकारोंसे घावकी रक्षा करे।

बन्धनके शुक्ष हो जानेपर उसे कभी शरीरपर न रक्खना चाहिये, प्रस्मुत शुक्ष होनेसे पूर्व खोळदेना चाहिये। घावेंपर बन्धनका शुक्ष हो जाना सदा विषका काम करता है। अतः उससे सामकी अपेक्षा अधिक हानि होती है।

बन्धनोंके निमित्त सर्वोत्तम मृत्तिका मुरादाबादमेंही होती है । वहां उसको पिछोल कहते हैं । परन्तु प्रत्येक स्थानपर उसका पहुंचना कठिन है । इस लिए काष्ठ तन्तु और अपवित्र पदार्थोंसे रहित प्रत्येक पवित्र स्थानकी चिकनी मृत्तिका काममें लायी जा सकती है ।

मृत्तिका पकाते समय उसमें गांठ न पड़नी चाहियें; उसमें इतना अधिक जलभी न हो जो बह निकले, और इतना जमभी न हो कि वस्त्रपर फ़ास्टर न किया जा सके ।

ताप या बन्धन कियाओंका कार्य ऐसे स्थानमें न किया जाय जहां वायुका वेग हो। किन्तु शरीरपर वन्धनोंका प्रयोग होनेपर रोगी जहां वाहे पवित्र स्थानोंमें जा सकता है।

ताप होते समय या बन्धनोंका प्रयोग हुए, हुए यदि रोगीकी क्षुधाका ज्ञान हो तो आहार दिया जा सकता है।

मृत्तिकाकी अपेक्षा बन्नों द्वारा जलका ताप कहीं उत्तम है, और बन्नों द्वारा जलके तापकी अपेक्षा टब द्वारा जलका ताप कहीं उत्तम है। अतः चौबीसों घण्टे इरिरपर बन्धनोंका प्रयोग करनेकी अपेक्षा यदि प्रत्येक समय रोगीको रोगसे मुक्त होनेके कालतक जल ताप पहुँचानेके लिए टबमें रक्खा जाय तो अति लाभप्रद है।

ताप पहुंचाते समय बहुधा रोगी सुख पहुंचनेसे निहा प्रस्त हो जाते हैं। अतः ऐसी दशामें ताप बन्द न करना चाहिये, और ताप समाप्त करनेपर रोगीकी निहा भक्क न करनी चाहिये, उस समय यदि रोगीके शरीरपर बन्धनों का प्रयोग न किया जा सके तो शरीर के ताप पहुंचाये हुए स्थानोंपर ऊनी शुष्क बन्ध हाल देना चाहिये।

जल या मृत्तिका ताप ऐसी श्रेणीका पहुँचःना चाहिये जो शीतलमी न हो और असस कष्णभी न हो।

ताप और बन्धनका प्रयोग नित्य नियत समयपर होना चाहिये और अपने

ताप पहुंचानेसे पूर्व उसके उररान्त और यदि आवस्यकता हो तो बीचमें भी किसी प्रकारके ज्वरसे पीड़ित रोगियोंका टेम्प्रेचर लेना चाहिये।

इस पुस्तकमें जहां तापका शब्द प्रयोग हो उसका अर्थ जल या जलमें निचोड़े हुए वस्रों द्वारा ताप पहुंचाना और बन्धनका अर्थ उ.ण्ण जलमें पकी हुई मृत्तिकाका बन्धन समझना चाहिये।

## रोगीका आहार

याप यह जानना बहुतही कठिन है कि किस रोगीको कोनसा आहार उसके अनुकूल हो सकता है तथापि यह बहुतही खुगमता पूर्वक जाना जा सकता है कि उच श्रेणीका वह अनार (वेशाना या मस्कृती) जिसमें तीक्षण गन्ध या स्वाद नहीं है और जो स्वाद होन या अस्वादिष्टमी नहीं है अर्थात जो कष्टमें भीलश्रों समान अटकता नहीं है, जो कृन्धारी अनारके सहस दांतोको खहा नहीं करता है, जो चीकुकी नाई अधिक मींटा न होनेसे मुखमें दाह नहीं करता है, जो चोकुकी नाई अधिक मींटा न होनेसे मुखमें दाह नहीं करता है, जो पोपीतेकी नाई हीक नहीं होता है, जो लिबोली या करेलेकी नाई कट नहीं होता है, जो पोपीतेकी नाई हीक नहीं होता है, जो अवब्र्वेज़ेंक सहश तीक्षण और लहसनके समान अश्रिय गन्ध प्रगट नहीं करता है, जो आमकी नाई तीक्षण चेंपसे मुखमें कष्टका कारण नहीं होता है, जो कलेके सहश रसहीन नहीं होता है, हत्यादि, हत्यादि, किसी ऐसे रोगीको जिसके जीवनका अन्त नहीं हुआ है कभी प्रतिकूल नहीं हो सकता।

नोटः--प्राकृतिक चिकित्सा सम्बन्धी समस्त यन्त्र और सामग्री आदि सुगमता पूर्वक १५) रुपये एववान्स भेजनेपर निम्न पतेसे वी. पी. द्वारा प्राप्त हो सकती है:-

क्लम एण्ड सन्स, पर्लिभीत, यू॰ पी॰ Vallabha & Sons,

Pilibhit, U. P.

पत्र खिखते समय छाती और उररकी चौड़ाई, तथा शरीरकी लम्बाई, एवं पोस्ट और रेलेंद्रे स्टेशन आदिका नाम स्पष्ट अक्षरोंमें लिखना चाहिये। परन्तु उन्न श्रेणींके अनारके अतिरिक्त किसी रोगींके छिए अन्य फर्कोमेंसे किसीकी सम्मति देना चिकित्सकके अनुभवपर निर्भर है । अतः चिकित्सकको प्रारम्भिक अभ्यासमें केवल अनार या अन्य रसीले और सुक्ष्म फर्लोहीकी सम्भति देनी चा-हिये। क्योंकि प्रत्येक रोगीकी पाचन शक्तिका छुधार करके छुद्ध रक्तमें १दि करने-की आवस्यकता है; और विना रसीले और सुक्ष्म फर्लोके न पाचन शक्ति ठीक हो सकती है और न शुद्ध रक्तकी-उसिस और उसकी वृद्धि हो सकती है।

यदि अनार या अन्य उच श्रेणीके रसीले फल धनाभावसे या किसी अन्य कारण वश पर्याप्त नहीं तो रोगीका अवस्थानुसार कहू, तोरी, चर्चेडे, टिन्डे, टो-मेटो, परवल, या गाजर आदिनी वाष्प द्वारा उवालकर दिये जा सकते हैं। परन्तु जीणे रोगियोंके विषयमें शाकोंके देनेमें बहुत विचारके काम लेना चाहिये। क्योंकि संप्रहणी, क्षयी या अन्य दारुग रोगोंमें किसी, किसी रोगीको अनारके अतिरिक्त अन्य कोई फल नहीं दिया जा सकता।

अनार के अतिरिक्त स्ट्रांबेरी, संगतरा, ठीची, ठोकाट, खुर्मानी, आख्रचा, आद्र-बुखारा, काशमीरी नाशपाती, गन्ना, ठखनवी खर्बूजा, शरीफा, शहतून आदि फळभी दिये जा सकते हैं। परन्तु इन फळोर्ने कोई अधिक उत्तेजक या खष्टा न होना चाहिये। इसके अतिरिक्त प्रत्येक फलकी सम्मति देते समय रोगीकी दशाका अवस्य च्यान कर लेना चाहिये।

हमारे देशमें सबसे खुलम और उत्तम आहार गन्नेका है। परन्तु उसका रख भारी होनेके कारण अनारके समान दोष रहित नहीं है। इसीसे वह अजीर्ण या हुक सम्बन्धी रोगोंमें कुछ प्रतिकृल रहता है, और अनारकी समानता नहीं कर सकता। किन्तु फिरभी वह दमें और क्षयी आदिमें कभी, कभी अमृतका काम करता है।

रोगींके आहारका विचार करनेके लिए सबसे अधिक यह ध्यान रक्खना चाहिये कि सदा ऐसे फल हों जो रक्त बनानेके रससे परिपूर्ण हों, क्योंिक जीवन और स्वास्थ्यका आधार एकमात्र रक्तहीं हैं; और जो विना कष्टके सुगमता पूर्वक पाचनमें आ सकें, जिससे आमाश्यको विधाम मिलनेके कारण उसकी निर्वलताका अन्त होनेसे रोगींके करीरका पीषण होकर नवजीवन प्राप्त हो और शरीरके जीवन-कोष विकृत कर्णोंका हुनन करनेमें समर्थ हो रोगसे पीछा छुटा सकें।

रोगीको लोभवश कभी कुम्हलाय हुए बासी या विकृत फल्लेंका सेवन कराना उसके रोगको सहायता देनी है।

यथा शक्ति समस्त रोगियोंको दूधसे बचाना चाहिये, किन्तु संप्रहणी **का अजीर्णके** रोगियोंको तो विशेषकर किसी पशुका दूख न देना चाहिये।

रोगीको जिस पशु का दूध दिया जाय उसका स्वस्थ और स्वच्छ होना परमा-स्यक है। इसके अतिरिक्त उस पशुका आहारमी शुद्ध होना चाहिये।

यचिप समस्त पशुओंमें रोगीके निमित्त गौकका दूध सर्वोत्तम है। परन्तु किसी / किसी रोगीको, जिसको वह पाचनमें नहीं आता बकरीका दूधभी बहुत लामप्रद सिद्ध होता है। किन्तु फिरमी यथा शक्ति यदि दूधकी अपेक्षा रोगीको रसीले फलेंका आहार दिया जाय तो बहुत अच्छा है।

अनेक रोगियोंको अनेक प्रकारके फल विना किसी अधिक हानिक दिये जा सकते हैं। परन्तु फिरभी जितना रसीले, सूक्ष्म और अनुत्तेजक फल लाभ पहुंचा सकते हैं उतना रसहीन, भारी और उत्तेजक फलोंसे लाभ नहीं हो सकता; प्रत्युत जितने रसहीन, भारी और तीक्षण फल होते हैं उसी क्रमसे उनके द्वारा शरीरको क्षति पहुंचती है। अतः रोगीको यह विचारकर कि उसका रोग भयक्कर नहीं है निकृष्ट जातिके फलोंका सेवन, उस समयतक जबतक कि धनाभाव न हो, करना किसी प्रकारभी अच्छा नहीं है। इसीसे उच्च श्रेणीके फलोंका आहार मिलते हुएभी जो रोगी निम्न श्रेणीके फलोंका सेवन करके कुपथ्य करना चाइता है वह अपने दांतोंसे अपनी कब खोदनेका प्रयत्न करता है।

### पीडा

मूँ सारके समस्त रोगोंका दल हेतु तीक्षण पदार्थों द्वारा जीवन-कोषोंमें वेदना होनेपर पीड़ा या उसका दूसरा रूप खुजली अथवा उत्तेजना होना ही है। परन्तु वास्तवमें पीड़ा, खुजली या उत्तेजना द्वारा हमारी क्वांनेन्द्रशोंके जागारित और शरीरके जीवनमय होनेकी सूचना मिलती है। इसीसे जबतक हमारे कण स्वस्थ और जीवनमय होते हैं तभीतक उनमें तीक्षण पदार्थों या कियाओंकी वेदना द्वारा श्रीत और काबुका सम्पर्क होनेपर पीड़ा आदिका झान हो सकता है। किन्द्य जब हमारा शरीर अथवा उसका कोई भाग निर्जीव हो जाता है तो उसको उसी प्रकार पीड़ाका ज्ञान नहीं होता, जिस प्रकार कठोर कार्य करनेसे हस्त-तरुकी त्वचाके निर्जीव होजानेपर ज्ञान तन्तुओंके नष्ट होजानेसे उसमें छुई चुभानेसेभी कोई प्रभाव नहीं होता; और यही कारण है कि एक वह कुषक जो नम्न पग रहकर कष्टकमय क्षेत्रोंमें कार्य करता है पग-तरुकी त्वचाके निर्जीव होजानेसे बड़े, बड़े कांटोंके रूग जानेपरभी दुःखका अनुभव नहीं करता।

पीड़ाका केन्द्र हमारा अग्र मस्तिष्क है, और मस्तिष्कतक उसकी सूचना पहुंचनेवाले वह ज्ञान तन्तु हैं जो समस्त शरीरमें जालके समान फैले हुए हैं । अतः शरीरके सजीव होते हुएभी यदि अप्र मस्तिकको निकाल दिया जाय या क्लोरोफार्म अथवा अन्य किसी मादक पदार्थसे उसे शिथिल करदिया जाय या हमको मस्तिष्क सम्बन्धी कोई रोग हो जाय तो पीड़ाका डान होना बन्द हो जाता है। किन्तु मस्तिष्क स्वस्थ रहते हुएभी विना शीत और वायुके स्पर्शके साधारण वेदना या पीड़ाका ज्ञान नहीं होता है, या बहुत ही कम होता है। इसीसे कोमलाति कोमल आन्तरिक अवयवोंकी अपेक्षा वाह्य अङ्गोंमें पीड़ाका ज्ञान अधिक होता है; क्योंकि यह नित्यके अनुभवकी वात है कि मिर्च सेवनकी दाह अन्त्रादिकी अपेक्षा जिह्ना, गुदा, शिरके वालोंकी जड़ों या कर्णादिमें अधिक प्रतीत होती है; और इसीके सदश मूलीकी तीक्षणता अमाशयकी अपेक्षा जिह्ना और नासिकाको अनुभव होती है: हृद्यके तीव रोगोंमें कोहनीमें कष्ट होता है; अजीर्ण प्रसत रोगीको प्राय माथे और कन्पर्टीमें वेदना होती है; यक्कत रोगमें बहुधा दाहिने हाथ या कन्पर्टीमें दुःख प्रतीत होता है; अन्त्र पीड़ामें जंघाओंके पीछे और विशेषतः वाम जंघासे घुटने पर्यन्त दुःख होता है, और योनि रोगोंमें कमर, शिरके पिछले भाग, जंधा और घुट-नों आदिमें मुख्य स्थानकी अपेक्षा पीड़ाका आधिक ज्ञान होता है। कारण यह कि प्रथम तो शरीरके भीतर पहुंचकर वायु उत्तेजक नहीं रहती है, जिसके द्वारा हमारे कर्णोंका परिवर्त्तन होकर पीड़ा प्रतीत हो; द्वितीय शरीरके आन्तरिक भागमें प्रत्येक समय ऊष्ण तापके उपस्थित रहनेसे तीक्षण पदार्थ हमारे कर्णोका उसी प्रकार प्रभाव डालनेको असमर्थ होते हैं, जिसप्रकार अग्निपर रक्खे हुए पीत-लक पात्रपर खटाईका प्रभाव नहीं होता। किन्त तीक्षण पदार्थ बोसमें हलके होनेसे प्रत्येक समय हमारे क्यों द्वारा शरीरके ऊपर अनेक मार्गोंसे खदेड़े जाते हैं । अतःवह जिस

स्थानपर आते हैं वहांपर ऊष्ण तापकी न्यूनता और बायुके संसर्गसे वह शरीरके उन भागोंको पीड़ा देनेमें समर्थ होते हैं। परन्तु निरन्तर तीक्षण पदार्थोंके संसर्गसे शरीरके बाह्य अङ्गोंके दिनोदिन निर्जीव होनेसे ज्ञान तन्तुओंके नष्ट या शिथिल हो-जानेपर अधिक तीक्षण पदार्थभी सहा हो जाते हैं। इसीसे अतिसारके आरम्भ का-लमें यदि अधिक पीड़ाका ज्ञान होता है तो उसके संग्रहणीमें परिणत हो जानेपर तीव्र वेदनाका अनुभव नहीं होता। अपरख अनेक विषोंके सेवनसे शरीर इतना शिथिल हो जाता है कि तीक्षणाती तीक्षण पदार्थोंसभी कष्ट प्रतीत नहीं होता।

आन्तरिक अवयवेंमें जब अधिक पीड़ाका ज्ञान हो तो तत्क्षण यह जान लेना वाहिये कि या तो शरीरके ऊष्ण तापमें न्यूनता हो गयी है, या पीड़ित स्थानतक वेदनामें सहायक होनेके लिए वायुको यथेष्ट मार्ग मिल गया है, या उन तीक्षण पदार्थों का प्रभाव रोकनेके हेतु हमारे शरीरका ऊष्ण ताप यथेष्ट नहीं है । अत्तप्व पीड़ा अर्थात् समस्त रोगोंकी एक मात्र यही चिकित्सा है कि पीड़ित स्थानों, तथा जहांसे उनका सम्बन्ध हो उनकी जल अथवा जलमिश्रित मृतिका ताप द्वारा रक्षा की जाय ।

## तीव रोग

### Acute disease.

नि रोग उसी समय होते हैं जब हमारे जीवन कोष वैतन्यतासे ....... अर्थात अर्थात अर्थिक जीवन युक्त होते हैं। कारण यह कि तीक्षण पदार्थ स्वस्थ और कोमल जीवन कोषोंको वेधन करनेसे उनमें अति तीव्रताके साथ दाह होनी आरम्म हो जाती है; और उनकी दाहकी वेदनासे उनके निकट सम्बन्धी जीवन कोषोंमें दाह होने लगती है। अतः इसी प्रकार यथा कम बह दाह अपनी सामर्थ्येक अनुसार फैलती जाती हैं; और जितनी दाह बढ़ती जाती है हमारे शरीरके रखीले व्रव पदार्थ जलते या ग्रुष्क होते जाते हैं अर्थात जीवन शक्ति स्थाय हमी जाती है। निदान दाहकी चिकित्सा यही है कि पीड़ित स्थानपर हमारी बतायी हुई जल ताप द्वारा चिकित्सा की जाय। क्योंकि जलसे दाह द्वारा शरीरके रखीले पदार्थीका जलना या ग्रुष्क होना बन्द हो जाता है, और जल्म तापसे तीक्षण पदार्थी

स्वस्थ जीवन-कोषोंपर अपना प्रभाव नहीं करसकते । इसके अतिरिक्त दाहके समय वायुमण्डलका शीत हमारी प्रकृतिके अनुकृल नहीं रहता । इसीसे बन्दूक्की गोली खाया हुआ हरिण जबतक गर्मा रहती है दौड़ा चला जाता है, परन्तु शीतका प्रभाव होतेही पीड़ाका ज्ञान होने लगता है । निदान जितनी दाह हो उसीके अनुसार जल ताप या जल मिश्रित तापमय मृतिका बन्धन होने चाहियें, अर्थात जैसी रोगकी प्रकृति हो वैसीही रोगीकी सख और सुखप्रद जल ताप कियाओं द्वारा चिकित्सा करना चाहिये । कारण यह कि यदि जल ताप दाहकी मात्रासे अधिक शीतल होगा तो तीक्षण विस्ते पदार्थों हमारे जीवन-कोषोंकी रक्षा न हो सकेगी प्रस्तुत लग्नकी अपेक्षा हानिकी सम्भावना है, और यदि अधिक करण होगा तो रसीले पदार्थोंकी जलाना और जीवन-कोषोंको उसीजित करना आरम्भ करेगा । विना जलकी शहाय-ताके किसी प्रकारकी लग्ण कियाओंका प्रयोग या सेकना बर्जित है; क्योंकि इस प्रकार शरीरके रसीले पदार्थ क्षय होनेके अतिरिक्त विकृत पदार्थ शुक्त होकर शरीरके भीतर विपक्त जाते हैं ।

तीव रोगोंकी चिकित्सामें यहमी ध्यान रक्खनेकी आवस्यक्ता है कि जिस स्थान पर पीड़ाका ज्ञान होता है उसका किस स्थानसे सम्बन्ध है। जैसे-किसीके तो शिरमें चोट लगनेसे, किसीके शीतके प्रभावसे, और किसीके पाचन कियाके दोषके कारण पीड़ा होती है। अतः जिसके चोट या सर्दीसे पीड़ा होती है उसकी जल या मृत्तिका ताप द्वारा स्थानीय अर्थात पीड़ित स्थानको तप्त करके चिकित्सा करनी चाहिये, और जिसके पाचन कियाके विकारसे दुःख होता है उसकी स्थानीय अर्थात् शिर तथा पीड़ाके मुख्य हेतु अर्थात् उदरादिको ताप पहुंचाकर करनी चाहिये। परन्तु स्थानीय विकित्सामेंभी यदि दाह अधिक बढ़नेकी सम्भावना हो तो जहांतक उस दाहकी सीमा हो वहांतकके जीवन-कोषोंकी रक्षा करनेकी आवस्यकता है। जैसे-सर्पके काटने या मादक पदार्थोंका टीका लगानेका विष बड़ी तीव्रतासे रक्षवाहिनी नाड़ियों द्वारा सर्व करीरमें फैलने लगता है। अतः काटे हुए स्थानपर तथा उससे दूरतक या आवस्यका हो तो सर्व शरीरपर ताप पहुंचाना चाहिये; किन्तु जो स्थान जितनी अल्यनाको सहन कर सक्ता हो छसीके अनुसार ताप होना काहिये।

तीन सेगोंमें यदि भूलका ज्ञान न हो तो भोजन सर्वया बर्जित है, किन्तु भूख प्रक्षेत होनेपर अनुक्षेत्रक स्वस्य और अधिकतर रसीले फलोंका प्रयोग होन चाहिये। परन्तु मन्द और तीज मिश्रित रोगोंमें जिनमें रोगी क्षयो आदिके सहश अति निर्वेछ हो या संप्रहणीके समान पाचन किया अति न्यून हो तथा आमाश्य या अन्त्रमें धाव होगये हों तो कुछ काळतक या हो सके तो कई मास पर्यन्त रोगीको केवल रसीले फळोंका रस चूंसना और फोक थृक देना चाहिये; तद उपरांत रोगीको केवल रसीले फळोंका रस चूंसना और फोक थृक देना चाहिये; तद उपरांत रोगोंके अन्ततक केवल रसीले फळ लेने चाहियें या जैसी अवस्था हो वैसे भोजन हों। स्मरण रहे कि सबसे छुपाच्य और अधिक बळ देनेवाले सदा अनुतेजक और रसीले फळाही हैं और शेष जितने भारी या उत्तेजक फळ हैं उनसे कभी निर्वेछ रोगी लाभ नहीं उठा सक्ता। क्योंकि ऐसे अनेक धायी और संप्रहणी आदिके रोगी जिनको केवल साथारण फलोंपर रहनेसे लाम नहीं हुआ है और दिनोदिन इतने निर्वेछ होते चले गये हैं कि विना किसी दूसरेकी सहायता कर्वटभी लेनेको समर्थ नहीं थे। रसीले फलोंके रससे दो, तीन सप्ताहमेंही चलेने-फिरने लगे हैं, और बहुतसी पीड़ाओंसे मुक्त होगये हैं। जिन रोगियोंको कुछ दिनका उपवास हो जाय उनको भूलकरभी रसीले फलोंके अतिरिक्त कुछ न देना चाहिये।

# मन्द्र रोग

### Chronic disease.

 कम होनेसे जीवन-कोषोंके शीघ्र नाश होनेकी सम्भावना नहीं होती इस लिए अधिक कृष्ण ताप कभी न होना चाहिये और इसीसे हमने सहा जलतापकी सम्मति दी है मन्द रोगोंमें शीतल सहा पबनमें टहलना तथा इच्छा हो तो शीतल सहा जलसे स्नाउ करना बडाडी डितकर है। परन्त यदि सहा न हो तो लाभकी अपेक्षा डानिकी

सम्भावना है ।

मन्द रोगोंमें यदि तीक्षण पीड़ा न हो तो घावों या छाजन आदिके चिन्हों आदिके अतिरिक्त अन्य स्थानपर तीव्र रोगोंके सदरा प्राथमिक कालको छोड़ आपितिसे निकलनेपर प्रत्येक समय ताप पहुंचानेकी कोई विशेष आवश्यकता नहीं है। केवल प्रति दिन एक या दो बार ताप पहुंचानेकी काम चल सक्ता है। परन्तु यदि प्रत्येक समय मृत्तिका तापके बन्धन रहें तो बहुतही अच्छा है, और शीघ्र आरोग्य होनेका चपाय है।

मन्द रोगोंमें जिससं हमारी चिकित्साको कलङ्क न लगे सर्वोत्तम तो रसीले फल ही हैं; परन्तु यदि धनाभावसे फल पर्याप्त न हों तो अनुत्तेजक रसीले शाक या चिकित्सककी सम्मतिसे दूधभी दिया जा सकता है।

## शिर सम्बन्धी रोग

शिर पीड़ा Headache.

शिर पीड़ा एक अति दुष्ट रोग है, इसीसे नहीं कि यह बड़ी जन संख्याको अनेक प्रकार होती है, वरन् कभी, कभी ऐसे भयद्वर या निरन्तर रूपोंमें होती है कि हम नित्यके साधारण काम काज करनेकेभी योग्य नहीं रहते। बाल्या-वस्थामें इसको कोई साधारण रोग न समझना चाहिये। क्योंकि प्रथम तो शिर पीड़ा किसी मुख्य अवयवके भारी रोगका कारण होती है, द्वितीय आरम्भ कालमें थोड़ेही ध्यानसे दूर हो सकीत है। उस समय उपेक्षासे काम लेनेपर रोग स्थायी हो जाता है, और उससे नेत्र, कर्ण नासिकादिक रोगोंकीभी सम्भावना रहती है। किसी २ समय मस्तिष्क सम्बन्धी रोगोंसेभी शिर पीड़ाका भय रहता है। शिर पीड़ाभी प्रायः, जैसे शरीरके अन्य भागोंकी दाह स्नायु जाल द्वारा शरीरके अपरी भागोंपर जान पढ़ती है, उसी प्रकार माथे, खोपड़ी, वातरज्जुओं आदिमें प्रतीत होती है।

शिर पीड़ाओं में चिकित्सासे पूर्व मुख्य हेतु देखनेकी आवश्यकता है। अतः यदि ज्वर है तो उसके मूल कारण अर्थात ज्वरकी चिकित्सा होनी चाहिये; और यदि हकं, आमाशय, यकृत, फुरमुक्त, श्रीहा, वक्ष, कष्ठ या अन्न्नादिके रोगी होनेसे पीड़ा होती है तो स्थानीय चिकित्साके साथ मूल रोगोंके दूर करनेकीभी आवश्यकता है। जैसे यदि यकृत, इक, आमाशय, श्रीहा, अन्त्र तथा गर्भाशयादि द्वारा पीड़ा होती है तो उनकी चिकित्साके हेतु उदर या घड़पर जल ताप और उसके उपरान्त मृत्तिका तापके बन्धन प्रयोग करने चाहियें, और उनसे जो बिकृत पदार्थ शिरकी ओर जाते हैं उनको प्रीवापर ताप पहुंचाकर रोकना चाहिये। इसके अतिरिक्त शिरके जिस स्थानपर पीड़ा या दाह है वहांभी ताप पहुंचाना चाहिये। विदान इसी प्रकार यदि शिरकी पीड़ाका मूल कारण फुरमुक्त, बक्ष या श्रांस आदिसे पीड़ित होना हो तो छाती या कमरको ताप पहुंचाना चाहिये।

शिर पीड़ाओंकी चिकित्सा बड़ी सावधानीके साथ करनी चाहिये। यदि रक्तकी न्यूनतासे हो तो जहांतक हो रसीले फर्लोका सेवन हो। शेष बार्ते जिस हेतुसे शिरमें पीड़ा हो उस रोग में देखो।

यदि तीव्र पीड़ा हो तो ब्रीवा और पीड़ित स्थान तथा जहांसे पीड़ा आरम्भ होती है निरन्तर कई घन्टेतक दिनमें कई बार उक्षपर जल ताप पहुंचाना चाहिये, और जिस समय जल ताप बन्द किया जाय तत्स्रण शिर या आवस्यकता हो तो अन्य स्थानोंपरमी मृत्तिका बन्धन प्रयोग किये जायं। परन्तु मन्द रोगोंमें प्रात और सायंके समय दो, दो घन्टे केवल जल ताप और उसके उपरान्त दुर्तापवाहक वहाँ अथवा मृत्तिकाके बन्धन होने चाहियें। इसके अतिरिक्त रोगीको मस्तिक सम्बन्धी परिश्रमसे दर रहना चाहिये।

उपरोक्त विधिसे शिर सम्बन्धी तीव रोगोंकी चिकित्सा करनेपर प्रायः रोगी ताप होते हुए ही पीड़ाके न्यून होने या उससे सर्वथा मुक्त होनेपर निदा प्रस्त हो जाता है। क्योंकि यह एक बार नहीं प्रत्युत अनेक बार अनुभवमें आयी हुई बात है। सबसे पिहळे सन् १९१६ ई०में हमने प्रयागमें एक मासिक पत्रिकाकी सम्पादिकाकी विकत्सा की थी। हमारे अनुमानसे उससे पहिले हमारी चिकित्सामें वैसी भयद्भर शिर पीड़ाका कोई रोगी नहीं आया था। परन्तु उसको कदाचित पन्द्रह मिनिट तकही जलताप पहुंचाया था कि एकैक वह निदा प्रस्त हो गयी; और कोई दे

घन्टे पर्यन्त ताप देनेपर वह सर्वथा पीड़ासे मुक्त हो गयी। इसी प्रकार एक शीत ( जुकाम ) से पीड़ित रोगी जो कि इतना दुःखी था कि उसे समस्त रात्रि बैठकर ही व्यतीत करनी पड़ी, दिनके निकलतेही हमारे निस्ट आया। अतः हमने उसको दो, दो घन्टे दिनमें चार, पांच बार माथे और उदरको जल द्वारा तम करने. और उसके पश्चात तप्त किये हुए स्थानको नम्न न रक्खनेकी सम्मति दी। फल यह हुआ कि दूसरे दिन जब वह आया ते। वह रोनेके स्थानमें प्रफुछ वदन था और उस समय उसको कोई पीड़ा न थी। अतएव ऐसी महत्त्व पूर्ण घटनाओंसे इमको यह गर्व हो गया कि हम दारुणसे दारुण रोगोंको उस समयतक दूर कर सकते हैं जबतक कि शरीरमें जीवन शक्तियां उपस्थित हैं । परन्तु अन्तमें हमारा यह गर्व चूर होगया । क्योंकि बम्बईमें एक शिर पीड़ासे क्लेशित रोगी हमारे निकट आया: और हमने अधिमानपूर्ण उसको तत्क्षण उस पीड़ासे मुक्त करनेकी बात कही. और उसके शिरको ताए पहुंचाना आरम्भ किया । किन्तु स्टोवपर जल पात हो जानेसे वह बुझगया, और दुवारा जलानेपर वह फिर जल उठा, परन्तु तैल समाप्त हो जानेके कारण वह कुछ सेकिन्ड जलकरही रहगया । किन्तु हम यह न समझ सके कि तैलका इति हो गया है, प्रत्युत हमको यही ज्ञान रहा कि जलके गिर पड़नेसे स्टोव बिगड़ गया है। अतः उस रात्रिको अशक्त हो हमको अपना कार्य बन्द करना पड़ा, और हम उस रोगीको शिर पीड़ासे मुक्त न करसके । परन्तु दूसरे दिन सूर्यके उदय होतेही ज्योंही हमने यह जाननेके निमित्त स्टोब उठाया. कि देखें उसका क्या विगड गया है, त्योंही उसके बोझमें हलकापन प्रतीत होनेसे यह ज्ञान हुआ कि उसका तैल समाप्त हो गया था, और गत् रात्रिको उस रोगीको रो-गसे मक्त होना नहीं था इसीसे उस समय हमारी बद्धिनेभी घोखा दिया ।

मन्द शिर पीड़ाओं में कुछ वैर्थसे काम लेनेकी आवस्यकता है । क्योंकि तीव रोगकी उत्पत्ति बड़ी तीव गतिसे होने और शरीरमें जीवनकी मात्रा अधिक होनेके कारण उनसे ताप पहुंचानेपर शीघ छुटकारा हो जाता है, किन्तु मन्द रोगोंकी मन्द गति और शरीरकी शिथिलताके कारण उसके आरोग्य होनेमें विलम्ब होता है, प्रस्युत कभी, कभी ऐसे रोगियोंको मन्द शिर पीड़ाओंसे मुक्त होनेमें छः, छः सात, सात मास लग जाते हैं। परन्तु इस प्रकार वह सदाको इस दारुष दु:खसे इस्ट जाते हैं।

## मस्तिष्क सम्बन्धी रोग Brain Diseases.

ाँ, उन्माद, पक्षाचात, तथा मस्तिष्कके फोड़े हिस्टेरिया, ऐपायलेस्ती,

एफ़ेसिया, इपीलेपसी, मेनिनजाइटिस, हाइड्रोसेफ़ेलस आदि समस्त
मस्तिष्क सम्बन्धी रोग शरीरके अन्य अवयवोंके रोगी होनेपर होते हैं। अतः
स्थानीय चिकित्साके अतिरिक्त छाती या कमरपर गलेसे उदरके आगेतक जल ताप तथा धड़ या उदर बन्धन होना चाहियें। किसी र समय उन्माद सरीखे रोगोमें एक सप्ताइमेंही रोगियोंकी दशा बहुत अच्छी होती देखी गयी है, परन्तु पक्षाघात सरीखे रोगोमें कई मासमें सफलता होती है।

भोजन रोगकी अवस्थाके अनुसार होना चाहिये परन्तु यदि शीघ्र बल प्राप्त करना और हमारी चिकित्साका अद्भुत चमत्कार देखना हो तो रसीले फलोंका आहार होना चाहिये।

मस्तिष्क सम्बन्धी अनेक रोगियोंमेंसे भटिन्डेमें एक उन्माद रोग प्रसित प्राय पन्द्रह वर्षीय कन्या हमारी चिकित्सामें आयी । उसका रोग इस गतिको पहंच लिया था कि उसके शरीरमें किसी स्थानपर सुई चुभानेसे उसे उसका ज्ञान न होता था। अनेक डाक्टर उसकी चिकित्सा करचके थे । किन्तु किसीकी चिकित्साका परिणाम सन्तोष जनक न रहा; और उसका बहुने।ई, जिसके यहां वह उन दिनों आयी हुई थी. और जो कि रेलवेका एक उच पदाधिकारी था, इस लिए हमारी चिकित्सा नहीं करना चाहता कि रोगीके फल सेवन करनेसे धनका अधिक व्यय होगा। परन्त अन्ततः औषधियोंके मूल्य और डाक्ट्रोंकी फीसकी अपेक्षा उसको हमारी चिकित्सा सुलम प्रतीत हुई । क्योंकि एकतो उसे हमको फीस न देनी पहती थी. दसरे वह अपने कुछ रोगपर हमारी चिकित्साका अनुभव कर चुका था। परन्तु इस-परभी उसने हमसे यह प्रार्थना की थी कि हम केवल गाजरके आहारकी सम्मति दें, जिससे कौड़ियोंमें काम हो जाय । किन्तु यह हमारे सिद्धान्तके विपरीत था कि हम सत्यपर आवरण डालकर उसको ऐसे धोखेमें डालते । अतः हमने वही कहा जो उचित था और उसने वही किया जो एक अनुदार मनुष्य कर सकता है. अर्थात् अन्य रसीले और उच जातिके फलोंके स्थानमें केवल उबली हुई गाजरोंकाहा सेवन कराया और दिनमें दो बार दो, दो घन्टे पर्यन्त छाती और मस्तिषको जरू द्वारा ताप पहुंचाया । फलतः एकही सप्ताहमें वह प्राय उस रोगसे मुक्त होए.थी ।

4

किन्दु उसके बहुनोई महाशयने लोभ वश हमारी सम्मतिके अनुसार अधिक काल-तक उसकी चिकित्सा नहीं की, जिसके कुछ मास उपरान्त वह फिर उन्माद प्रस्त हो गयी। अतः हमारी सम्मतिके अनुसार मस्तिष्क सम्बन्धी समस्त रोगोंमें कई मासतक चिकित्स। करनी चाहिये।

## कर्णरोग Ear diseases.

कोमल प्रशेक रोगमें कभी विलम्ब न करनी चाहिये क्यों कि या बड़ाही कोमल तथा असूल्य यन्त्र है। प्रत्येक कानके रोगमें ऐसा अल्ज ताप पहुंचाना चाहिये कि पी। रेत स्थानतक उसका यथेष्ट प्रभाव हो सके और जल तापके उपरान्त मृत्तिकाका ऐसा बन्धन करना चाहिये कि कान दकर कष्ट न हो, या जलमें घुली हुई लक्ष्म की हुई चिकनी मिटी कानमें मरकर ऊपरसे फुलालेनका टुकड़ा बांव दिया जाय । कानके फोड़ों आदिमें ताप या मिटीके बन्धन अधिक उन्न्य होने चाहियें, जिससे तत्क्षण पीड़ा बन्द होनी आरम्भ हो जाय । यदि जल तापकी सुविधा न हो और मृत्तिका बन्धन प्रयोग किये जावें तो रेष्ट्र शीर बदलते रहना चाहियें; और किसी समय कानको रोगसे मुक्त होनेतक बन्धन हीन न रक्षवा चाहियें। किसी किसी समय कानको रोगसे मुक्त होनेतक बन्धन शि न रक्षवा चाहियें। किसी किसी कर्ण रोगमें कमसे कम दिनमें एक बार उदर या घड़पर जल ताप या मृत्तिका बन्धन तथा साधारण उन्डी वायु में टहलनेकीभी आवस्यकता है। उन्ड और वायु से अन्य प्रदाहित स्थानोंकी नाई कानकोभी सुरक्षित रक्षवा चाहियें।

भोजन रोग तथा शरीरकी अवस्थाके अनुसार होना चाहिये, परन्तु जहांतक हो रसीले फलढ़ी अच्छे हैं और शरीरकी निर्वेलता या कानके बहिरेपनकी दशामें उन्होंसे लामकी आशा है।

कर्ण रोगका एक रोगी सबसे पहिले हमारी चिकित्सामें बिजनीरके स्थानपर सन १९१५ ई॰ में आया था। उसके कानमें फोड़ा होगया था; और वहांपर बड़ेसे बड़े डाक्टर और हकीम निरन्तर पन्द्रह दिनतक अनेक उपाय करनेपरभी उसकी पीड़ामें न्यूनता न कर सके थे। पीड़ासे वह इतना दुखी था कि उसके कमरेमें चलनेसेमी वह विकल हो जाता था। परन्तु हमारी चिकित्सामें विश्वास रक्खते हुएमी अपनी जिहाके चटोरपनसे वह इमसे विकित्सा कराना नहीं चाहता था। किन्तु अन्तमें दुःबी हो हमसे विकित्सा करनेके लिए प्रार्थना की। अतः हमने उसके पीहत कर्णपर दिनमें कई बार ताप पहुनवाकर मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग करवाया। फल यह हुआ कि वह तीन दिनमें उस पीड़ासे मुक्त हो गया।

एक अन्य अनेक व्याधियोंसे पीड़ित रोगीने सन १९१७ ई० में हमको अस्त-सरके ज़िलेमें एक स्थानपर बुलाकर अपनी चिकित्साके लिए सम्मित मांगी ! अतः हमने उसे उदरको प्रति दिन दो बार ताप पहुँचाने और उसके उपरान्त बन्धनौँका प्रयोग करनेकी सम्मित दी। अतएव केवल उसी प्रयोगसे उसके अन्य रोगोंका इति होनेके अतिरिक्त उसके कानोंकी गुष्कता और कम मुन्नेकाभी अन्त हो गया।

सबसे अधिक हमको एक आगरेके रोगीका दुःख है। क्योंकि हमारी विकित्साधे गिनेक बिहरों और कानके नासूर वालोंको लग्न पहुंचा, किन्तु उस रोगीके कानके नासूरको इस लिए लाम नहीं हुआ कि वह एक महतहीं कृपण सेटका पुत्र था; और इसपर कि हमको उसने कभी एक कौड़ी न देनेपरभी विकित्सार्थ स्टोब आदिके मोल लेनेमें जो व्यय किया था उसका कई बार अनेक सनुष्योंके सन्मुख कथन किया था। इसीसे हमने उसे अन्य कोई सम्मति देना उचित न समझा अन्यथा हम उसके लिए कोई ऐसा टब बनवाते जिसमें लेटनेसे दोनोंकानोंके भीतर जल पहुंचकर अपने ताप द्वारा कर्ण रोगका नाश कर देता।

नेत्ररोग Eye Diseases.

स्थानाभावसे नेत्र रोगोंकी साधारण व्याख्याभी नहीं हो सकती। अतः इतनाही कहना उचित है कि नेत्र सम्बन्धी किसी रोगमें उपेक्षासे काम न लेना चाहिये।

तीव रोगोंमें यथा शक्ति दिन (२४ घन्टे) में कई बार जलका ताप पहुंचाना चाहिये और मन्द रोगोंमें दिनमें दो बार ताप देना चाहिये, और नेत्रोंको किसी समय खुळा न रक्खना चाहिये, अर्थात् ताप पहुंचानेके उपरान्त मृत्तिकाके बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये। क्योंकि यों तो समस्त नेत्र रोगोंमें परन्तु विशेषतः तीव रोगोंमें आंखके खुळे रहनेपर बायु और प्रकाशका स्पर्श होना बहुतही आपत्ति जनक है।

नेत्रोंके अनेक ऐसे रोगियोंको जो सर्वथा हतारा हो चुके थे फलेंके आहार और जलके ताप तथा मृत्तिकाके ताप मय बन्धनोंसे जो लाभ पहुंचा है उसका कथन बहुत विस्तृत है। इसलिए संक्षेपमें कुछ रोगियोंका विवरण देते हैं:—— सोमना ज़िले अलीगढ़में एक रोगी नेशोंकी तील पीड़ासे विकल था और निर-त्तर डेड़ वर्षतक एक नेत्र विशेषक्की चिकित्सामें आगरे रहमेपरमी उसे विशेष लाम न होनेसे वह हमारी चिकित्सामें आया। हमने उसको प्राय तीन, चार बार दो, दो घन्टेतक जल द्वारा ताप पहुंचाने और कृषण मृत्तिकाका बन्धन प्रयोग करनेकी सम्मति दी। अतः उसने बहुत अंशतक उसका पालन किया और प्राय एक सप्ताहमें पीड़ासे मुक्त हो गया।

ज़िले स्यालकोटमें एक रोगीके दोनों नेत्रोंमें कई वर्षसे रोहे एक गये थे और उनके वर्षणये एक नेत्रमें अधिक पीड़ा होनेके कारण उसके डाक्टर महागयकी यही सम्मति हुई कि बह नेत्र निकाल दिया जाय अन्यवा दूसरा नेत्रभी विगड़ जावेगा । अतः रोगी उस ओरसे हताश होकर हमारे विकित्साकी शरणमें आया । हमने दिनमें दो बार दो, दो, घन्टे जल द्वारा तस करने और प्रत्येक समय उज्जामिटी बांधे रक्खेनकी सम्मति दी । परन्तु वह प्रशंतः उसका पालन न करसका।अतः उसकी चिकित्सामें चार, मास व्यतीत हो गये । किन्तु फिर कोई यह नहीं जान सकता था कि वह नेत्र किसी समय रोगी था।

हमारी भार्याभी एक बार नेत्र रोगमें प्रधित हुई। उसकी दोनों आंखोंके कोय कटते थे और पत्कोंमें रोहे हो गये थे। किन्तु उसने उपेक्षासे काम लिया और उन्हीं दिनोंमें हमको आगरेसे बम्बई जाना था। अतःमागेमें वायुके स्पर्शसे आखोंमें स्नुज और पीड़ामें वृद्धि होगयी। परन्तु मार्गमें विकित्सा सम्बन्धी कोई सामग्री न होनेके कारण बम्बई पहुंचकर हमने उसकी आखोंपर जलके ताप और ऊष्ण मृत्तिका बन्धनींका प्रयोग किया, जिससे प्राय एक सप्ताहमें वह रोगसे मुक्त हो गयी। परन्तु उसने एक दिन जल तापके उपरान्त आंखोंको हुला रक्ता, विससे उसके नेत्र बहुत स्पूज गये। इसके अतिरिक्त वह कमीभी पथ्यसे नहीं रही। इस लिए वह पूर्णतः स्वस्थ बहुत दिनोंमें हुई।

साधारण नेत्र पीड़ामें तो अधिकतर यही देखनेमें आया है कि यदि आज आंखमें पीड़ा और छाठी हुई है और आजही ताप पहुंचाकर मृत्तिका बांध दी गयी है तो कछकोही नेत्र स्वच्छ प्रतीत हुए हैं । परन्तु रोगको निर्धूल करनेमें अवस्य कुछ दिन तमते हैं।

मोतिया बिन्दको छोड़कर प्राय सभी नेत्र रोगियोंपर उनके दुःख दूर करनेमें

हमको बिजय हुई है, और मोतिया बिन्दमें केवल उन रोगियोंपर सफलता हुई है जिनका रोग प्रारम्भिक दशामें था। इसके अतिरिक्त जिन रोगियोंके नेत्रसे देख-नेकी शक्ति विदा हो लेती है और पीड़ाका ज्ञानभी नहीं रहता उनको लाभ पहुँचना असम्भव है।

नासिका रोग Nose diseases.

अति शीतल, विषेली धूलमय वायु एवं उत्तेजक पदार्थों को सूंधनेक अति-रिक्त बहुधा नासिका रोग उदर सम्बन्धी रोगों तथा क्षयी, श्वांस और उपदंश आदि पीड़ाओंकाभी परिणाम होता है। परन्तु साथही साथ जिस प्रकार क्षयी आदिसे नासिका रोग होजाते हैं उसी प्रकार नासिका रोगोंसे क्षयी आदि-की सम्मावना रहती है। अतः साधारणसे साधारण सर्दी या जुकाममेंभी असावधान न रहना चाहिये।

नासिका रोगमें यदि प्रधान कारण भामाशय या फुफ्फुस भादिके रोग हों तो सबसेपूर्व उन हेतुओंकी चिकित्सार्थ छाती और उदरको तस करना चाहिये तत्-प्रधात् भीवा तथा माथे या नासिकादिपर अर्थात् अर्धा दाह प्रकट हो ताप पहुंचा-कर बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये। नासिकाका बन्धन सदा ऐसा हो जो माथे या कनपटीको बांधता हुआ नासिकापर आता हुआ नथनोंके ऊपर न आवे।

क्षयी आदि सरीखे रोगोंके हेतु जो नासिका रोग हों उनमें उन्हीं रोगोंके अनु-सार भोजन होना चाहिये किन्तु जो सदीं या गर्मी आदिसे साधारण जुकाम आदि हो उत्तों साधारण फळोंसेभी काम चल सकता है।

नासिका रोगमें सबसे पहिला रोगी हमारी चिकित्सामें सन् १९१२ हैं॰ में कुचावन स्थानपर आया था। उसको प्रत्येक प्रीष्म ऋतुमें प्राय बाल्यकालसेही रक्त जाया करता था। अतः हमने उसको पाचनके विकारसे रक्तकी जम्मताको झान्त करनेके लिए उदर और माथेको प्रति दिन दो, दो घन्टे जल द्वारा ताप पहुं-चाने और रसीले फलोंपर प्राय छः मास पर्यन्त निर्वोह करनेको सम्मति दी, जिसका फल यह हुआ कि जब वह हमें सन् १९९४ ई॰ में जोधपुर मिला तो उसने उस व्याधिसे मुक्त होजानेके ग्रुम समाचार सुनाये।

एक और नासिकामें शुष्कता रहनेका रोगी सन् १९१६ ई० में हमें आगरेके स्थानपर मिला। उसकी यह दशा थी कि प्राय दस वर्षसे रात्रिको शयन करनेके उपरान्त प्रातको उठते समय उसके दोनों नथनोंमें शुष्कताके कारण खुरण्ड जम जाते ये और वाम नथनेकी तो यह दशा थी कि उंगलीसे खुरण्ड उचालतेही रक्त प्रवाह हो जाता था, जिससे उसको प्रत्येक समय बड़ा दुःख प्रतीत होता था; और यदि किसी दिन घृतका पकवान या अधिक मिर्च अथवा गर्म ममाला सेवन कर लेता था तब तो उसकी पीड़ाकी कोई सीमाही न रहती थी। वह प्रत्येक समय नासिकासे खं, खंका शब्द करता रहता था और अपने इस स्वभावसे पीड़ाके अतिरिक्त इस कारणसे औरभी दुःखी था कि वह कहीं किसी समाजमें इस राजावश नहीं बैठ सकता था कि वहां उसके बुरे स्वभावका अनुकरण करके उसे चिड़ाया जाता था। अतः हमने उसके उदरको विकारमय जानकर उसके। उदर, प्रीवा और माथेसे नासिका पर्यन्त प्रति दिन दो, दो घन्टे दो बार जल तापके प्रयोग और सम प्राचन करनेकी सेवन करनेकी आज्ञा दी। परिणाम यह हुआ कि पहिले सप्ताहमें उसकी पाचन कियःओंके ठीक होनेपर उसका वह स्वभाव बहुत कम हो गया। और चार सप्ताहमें उसका लेशभी न रहा, परन्तु रोगके जानेपरभी इमने उसे कई मास पर्यन्त उसी आहार और चिकित्साके नियम पालन करनेकी सम्मित दी, जिससे रोगका सदाको अन्त हो जाय।

सन् १९१५ ई० के प्रारम्भमें एक पोनससे पीड़ित रोगी हमको बलरामपुरमें मिला । उसकी नासिकासे बड़ी तीज गन्ध प्रतीत होती थी, और प्राय छोटे, छोटे जन्तु झड़ा करते थे। इसके अतिरिक्त बह बहुतही रोगी था। अतःवह चिकित्सार्थ सामग्री प्राप्त करनेकोभी धन न रक्खता था । किन्तु उसकी स्त्री पूर्ण पतिवता थी । उसके हमारी सम्मत्यानुसार अंगीठीपर जल तप्त करके चिम्टेसे वर्षों को निचोड़कर प्राय सात मास पर्यन्त उसकी नासिका और उदरको प्रति दिवस दो, दो घन्टे कर दो बार ताप पहुंचाया और नासिकापर मिटीके बन्धनेंका प्राय चौबीसों घन्टे प्रयोग रक्खा । किन्तु धनाभावसे उब श्रेणीके फल न देसकनेके कारण गौऊका दूध और रसीले शाकोंका प्रयोग कराया । अतः वह शींग्र आरोग्य होने लगा और कुछही मासमें वह उस पीड़ासे सदाको मुक्त हो गया ।

मुख रोग Mouth diseases.

र्भानीय मुख रोग केवल वही हैं जो चोट लगने या अधिक शीतल, कम्प या कठोर पदार्थों के सेवन करने, अधिक तीव्रतासे चिल्लाने या गानेके हेत होते हैं; और इनके अतिरिक्त समस्त मुख संबन्धी रोगोंका मूळ कारण उदर या छातीमें होता है। अतएव प्रायः मुख रोगोंमें प्राप्तित होना आमाशय संबन्धी रोगोंका संकेत है। अतः दांतोका गिरता मस्कूलिंका फूळना या बाळकोंको दांत निकळनेमें मुंद और उदरमें कष्ट होना, मुखमें छाळ या फोड़े होना या खाद बिगड़ा हुआ रहना, कष्ट-नाळी-में दाह होना, उकारें आना, जिह्वा या दातोंपर मैळ जमा रहना, ठारका बहना तथा हकळाना या कण्ठमाळा आदिका प्रगट होना यह सभी आमाशय सम्बन्धी रोगोंपर अवलम्बित हैं। निदान् ऐसी दशाओंमें ध्यानीय विकत्साके आतीएक आमाशय सम्बन्धी रोगोंकी विक्तिसा करनेके लिए प्रीवाके साथ छाती और उदरपर ताप और बन्धन होने वाहियें।

यदि मुखमें क्षाधारण चोट आदिसे कष्ट होता है तो साधारण कोमछ फर्छोका आहार हो सकता है, किन्तु आमाशय सम्बन्धी रोगोमें उन रोगोंके अनुसार होना चाहिये।

सन् १९१५ ई० में एक वैश्या हमारी चिकित्सामें आयी। वह गान विद्यामें बहुत प्रख्यात थी। अतः उसकी। वायु नालीमें दाहके कारण कष्टमें पीड़ा होते हुएमी उसका गान धुननेवाले प्रेमी उसको गानेके लिए विवश करते थे, जिससे उसका रोग दिनोदिन उन्नतिको प्राप्त हो रहा था। इस लिए इमने उसे कष्टको विश्राम देनेके निमित्त तत्क्षण उस व्यवसायको बन्द करने और प्रीवापर दिनमें कई, कई बार रोगसे मुक्त होनेके समयतक दो, दो घन्टे ताप पहुंचानेकी सम्मति दी। किन्तु व्यवसाय छोड़ना उसके लिए एक अति कठिन समस्या थी। फलतः हमने उसको अपना विवाह करनेके लिए कहा, और यह बात उसकीभी समझमें आगयी। अतः उसने गान करना बन्द करके चिकित्सा आरम्भ की, जिससे प्राय तीन सप्ताह-में उसका दुःख दूर होगया।

अलीगढ़में सन् १९२० ई॰ के अन्तमें मस्ट्रोंकी पीड़ासे पीड़ित एक रोगी इमारी चिकित्सामें आया । दाहके कारण उसका वाम कपोल बहुत स्ज रहा था और दुःखके कारण आहार लेनेकोमी अशक्त था। अतः हमने उसको दिनमें कई, कई बार कई, कई घन्टे पर्यन्त गालपर ताप पहुँचानेकी सम्मति दी, जिससे तीन दिनके भीतर वह पीड़ासे मुक्त हो गया। किन्तु उसके मस्ट्रेड प्राय स्ज जाया करते थे, इस-लिए हमने उसको कुछ काल निरन्तर उदरपर ताप और प्राकृतिक आहार सेवन करने- की सम्मति इस निमित्त दी कि मसूड़ोंकी पीड़ाका चूल कारण उदरका विकार था । परन्तु खेद है वह अपनी जिह्नाके चटोरपनसे हमारी शिक्षापर न चल सका।

सन् १९१६ ई॰ में एक रोगी जालन्धरसे हमारी सम्मित लेनेके लिए आया । वह पायरिया अर्थात दांतोंकी जड़ोंसे पीप आनेके रोगमें बहुत कालसे प्रसित था । किन्तु यवन होनेके कारण बहुत समयतक उससे मांसादि पदार्थोंका त्यागन न हो सका। परन्तु अन्तमें उसको रोगसे दुःखी हो हमारी सम्मितिके अनुसार उन समस्त दृषित पदार्थोंका त्यागन करके कई मास पर्यन्त प्राकृतिक आहारपर निवाह करना पड़ा। हमने उसको उस रोगसे मुक्त होनेके निमित्त टोड़ोसे प्रावा पर्यन्त और उदरपर प्रति दिन दो बार दो, ते धन्टे ताप पहुंचानेकी सम्भित दो थी, जिसका वह पालन करके शिष्ठ अ।रोग्य हे। गया।

बम्बईमें हमारे एक भित्रकी स्त्रीको सन् १९२३ ई० में डेग्यू फीवर हो गया था. जिससे उसके दातोंमें पाड़ा होगयी थी, और वह पीड़ा जानेभी न पायी थी कि अजीर्णसे उसके मखमें छाले पड़गये । अतः हमने उसकी चिकित्सा अपने हाथमें ली और कोई एक सप्ताहतक प्रति दिन प्राय दो घन्टे पर्यन्त इस लिए स्वयं हाथसे उसकी प्रीवा, छाती और उदरका ताप किया कि हमें अपनी चिकित्साका महत्त्व दिखाना था। परिणाम यह हुआ कि उसके छाले उसी सप्ताहमें चले गये: और कदाचित वह पूर्ण पथ्यसे रहती तो तीन दिनसे अधिक छाले जानेमें न लगते। यदा-पि हमारी चिकित्सारे उसके छाले दूर हो गये थे तथापि उनके उत्पन्न होनेका मूल कारण उस समयतक उपस्थित था. और यह हमारी शक्तिसे बाहर था कि नित्य हम अपने हाथसे ताप पहुंचाते । क्यों कि हम मानासिक परिश्रम करने या सम्मति देनेके अतिरिक्त कोई ताप पहुंचाने सरीखा कड़ा काम करनेको असमर्थ थे। इसीसे चिकित्सा-के बन्द हो जानेके कारण कुछही समयमें अजीर्णके हेत् उसका शरीर फुलकर असा-भारण भारी होने लगा: और उन दिनोंमें हम एक सेठकी स्त्रीकी चिकित्सार्थ आगरे चले गये थे । इस लिए उसने केवल हमारीही चिकित्सामें विश्वास रक्खनेके निमित्त किसी अन्य चिकित्सककी सम्मति नहीं ही । अतः अब हमारा विचार हुआ है कि उसकी पाचन कियाओंको ठीक करने और फुले हुए विकृत शरीरको स्बच्छ करके घटानेके निमित्त उसके समस्त गात्रको नित्य प्रति टब द्वारा कई. कई बन्टे जल ताप पहुंचाने और पूर्ण प्राकृतिक आहारपर निर्वाह करने सम्मति हैं.

और यथा शक्ति उसको लाम पहुंचानेकी चेष्टा करें। क्योंकि हमने आज पर्यन्त ऐसी साध्वी स्त्री नहीं देखी। वह वास्तवमें दारिद्रतासे पीड़ित होते हुए भी हदयसे उदार सिद्ध हुई।

## धड़ सम्बन्धी रोग

क्षयी रोग Consumption or phthisis.

स् सारके प्रायःसभी चिकित्सकोंने क्षयी रोगकी असाध्य रोगोमें गणना की है, परन्तु वास्तवमें ऐसा नहीं है। हां, इतना अवस्य है कि इस रोगकी चिकित्सा करनेमें बड़े समय, पश्य तथा धावधानीकी आवश्यकता है। क्षयीके हेतुभी उसी प्रकार तीक्षण अपवित्र विषैठे पदार्थोंका खाना, पीना, सूंघना, क्षयीके रोगियों या रोगी कुटुम्बोंसे सम्बन्ध रयखना तथा अपने माता, पिताके दोष हो सकते हैं, जिस प्रकार अन्य रोगोंमें होते हैं। परन्त क्षयी रोगके बिसिली ( बीजाण) इतने कठोर जीव-नके होते हैं कि उनके श्लेष्म आदि द्वारा शरीरसे बाहर आनेपर विना सूर्य तापके सुखे नाश नहीं होता, जिससे उनके परमाणु श्वांस द्वारा फुफ्फुस आदिमें पहुंचकर अपनी जाति वद्धि और हमारे स्वस्थ जीवन कोषींका नाश करना आरम्भ कर देते हैं. और फ़फ़्स खोखले होने लगते हैं। अतः क्षयी रोगियोंके साथ रहने वालोंको बड़ाई। सावधानीसे रहना चाहिये। यों तो इस रोगका शरीरके किसी भागमेंभी होना चिन्तासे शून्य नहीं, परन्तु आमाशय अन्त्र या अस्थि आदिमें ट्यूबरक्कोसिसके बिसिली पहुंचकर शीघ्रही भयंद्वर आकृति धारण करलेते हैं । क्षयीमें खांसीकी अधिकतास फुफुसके स्वस्थ जीवन कोषोंपर इतना घर्षण होता है कि रक्त आने लगता है तथा शरीरमें भारी उपद्रव होनेसे यह विषैले विसिली बड़ी तीव्रताके साथ शरीरके अन्य भागोंमें पहुंच जाते हैं। यह रोग जिनके फुफ्फुस निवल हों या निवल आकृतिका गात्र हो तथा कण्ठमालाकी नीव पड़गयी हो या निरन्तर सर्दी अर्थात् जुकाम रहता हो; या क्रोमपाक ( निमोनिया \, श्वांस, खांसी या उपदंश आदि अधिक रहता हो, बड़ीही सुगमतासे उनके शरीरमें स्थान पाजाता है। क्षयीके बिसिली (उन पशुओं के दूध या मांस जो क्षयी रोगों में श्रसित हों ) दूध, मांस और गाहियों के गहीं आदिमें भी क्षयीके रोगियोंसे रह जाते हैं, और फिर उनके संवर्गसे हमारे शरीरमें पहुंच जाते हैं। अतः रोगीके कमरेको पानीके भीगे हुए पुचारेसे स्वच्छ करना चाहिये, जिससे क्षयीके परमाणु झाड़न द्वारा उड़कर श्वांसके साथ भीतर न जावें, इसके अतिरिक्त रोगीके कपड़ोंको नित्य जलमें उवाल कर धूपमें यथेष्ट समयतक सुखाना चाहिये: क्योंकि धुपसे बिसिली शीघ्र नष्ट हो जाते हैं। इसके आगे रोगीका मल-मूत्र तथा कफ आदि या तो बहुत दूर फैंकना चाहिये या अप्ति द्वारा नष्ट कर देना चाहिये । सारांश यह है कि रोगीको बडी स्वच्छतासे रहना चाहिये अर्थात चारों ओरसे खुला हुआ स्वच्छ वायु तथा प्रकाशमें वर्षा. सदी तथा गर्मीसे सरक्षित रक्खनेवाला कमरा हो और प्रत्येक समय स्वच्छ वस्त्र और भोजन आदि हों। कमरेकी खिडकियाँ किसी सम्य बन्द न की जावें। हां यदि ठन्डी पवन दुखप्रद हो तो कमरेमें विना भएके कोयलों या वाष्प द्वारा सहा गर्मी करनी-चाहिये और अधिकसे अधिक खिड़िकयोंमें पर्दे टांगे जा सक्ते हैं। मुखसे भूल कर भी श्रांस लेना या कोई पश्चिम करना अथवा अधिक भोजन करना सदा वर्जित है। क्षयी रोगमें जबतक रोगकी भयकर आकृति दूर न हो नित्य चौबीसों घन्टे रोगीको सर्वोङ्ग टबमें रक्खकर ताप पहुंचाना चाहिये । परन्त जब रोग कुछ वशमें आजावे तो रोगकी अवस्थानसार दो या एक बार दो, दो घन्टे शरीरको तप्त करके नित्य ऊष्ण धड़ बन्धनोंका प्रयोग रोगके अन्त समयतक रहना चाहिये । प्रत्येक रात्रिको यदि रोगी टबमें न हो तो शरीरपर बन्धनका रहना परमावस्यक है। कभी, कभी सुद्दावनी अनुत्तेजक धृष और मन्द्र, मन्द्र पवनमें समुद्र तटपर अथवा हरियालीमें बैठना या टहरूना बड़ाही हितकर है। यदि रोगीको कष्ट न जान पड़े तो विना पवनके स्थानमें अनुत्तेजक शांतल ( ताजे ) जलसे स्नान करनाभी जीवन दाता है। शरी-रके यदि किसी भागपर ट्यूबरक्लोसिसके फोड़े आदि निकल आवें तो दूरतकके स्थानपर घावोंके अच्छे होने पर्यन्त जल ताप और मृत्तिका बन्धनका प्रयोग हो । रोगीको नित्य या दसरे तीसरे अवस्थानसार ऊष्ण या शीतल जलसे उचित तापके कमरेमें स्नान करना चाहिये. जिससे शरीरपर मैल न जमे । क्षयी रोगोंमें वैज्ञानि-कोंका कहना है कि फेफड़े खोखले हो जाते हैं। अतः वह पूर्णतः काम नहीं कर सक्ते, इस लिए भारी श्वांस लेनेकी आवश्यकता है। परन्त हमारे अनुमानसे क्रत्रिम भांस कियाएं करना बड़ाही हानिप्रद है। क्योंकि ऐसा करनेसे क्षति पूर्ण फुफ्फ़-सकी सामर्थ्यसे अधिक काम करनेपर शक्तियां व्यय होती हैं. और इसीसे क्षति पूर्ण

फुफ्फुसकी क्षति पूरी न होनेके अनेक कारणोंमेंसे एक यह कारणभी है। इसके अतिरिक्त डाक्ट्रोंका यह कहनाभी निर्मूळही है कि फ़ुफ्फ़ुसकी क्षति पूर्ण नहीं की जासक्ती कारण यह कि यदि हमारे फफ्रसके जीवन-कोषोंके बीजाण समूल नष्ट नहीं हुए हैं तो हमको पोषक और रसीले पदार्थ प्राप्त होते रहनेसे यह सम्भव नहीं कि इमारे जीवन-कोषोंकी बृद्धि होकर कभी क्षति पूर्ण नहीं। क्योंकि यह नित्य देखनेमें आता है कि हमारे शरीरमें बड़े. बड़े घाव होनेपरभी वह भर जाते हैं। इमारे बाल कटने थीछे फिर उसी सीमातक बढ जाते हैं जहांतक प्रकृतिका नियम है । हां, केवल इस बातका ध्यान स्वत्वना चाहिये कि आगेको जीवन-कोषोंकी विषेठे जीवों द्वारा क्षति होना बन्द दो जाय. परन्तु इसमेंभी किसी औषधीकी आवश्य-कता नंहीं, क्योंकि विषैठे जीव हलके होनेसे स्वयंही बाहर आते रहते हैं, जिससे उनके मारनेका यत्न करना त्रथा है। निदान ताप और बन्धनों द्वारा द्वित कीटोंसे जीवन-कोषोंमें दाह होकर, क्षति होना बन्द हो जाती है और उनकी रसीले फलों द्वारा शीघ्र जीवन-कोषोंकी बृद्धि होकर क्षति पूर्ण होने लगती हैं। क्षयी रोगमें यद्यपि हमारी चिकिरसासे दो. तीन सप्ताहमेंही आशाजनक विचित्र सफलता दीख पड़ती है। क्योंकि अनेक पीड़ाएं योंही दूर हो जाती हैं। परन्तु इसपरभी यह ऐसा दारुग रोग है कि प्रत्येक रोगीको तीन वर्ष पर्यन्त चिकित्सा करके पथ्यसे रहना चाहिये।

भोजनके विषयमें बड़ीही सावधानीकी आवश्यकता है। क्योंकि प्रथम तो आमा-शय और अन्त्रआदिमें घाव हो जाते हैं, जिससे रसीछे परायोंके अतिरिक्त अन्य कोईभी सुखकर नहीं हो सक्ते । अपरख शरीरके प्रधान भवयवोंकी इतनी क्षति होने लगती है कि जबतक रसीले पदार्थ न मिलें वह क्षति पूर्णही नहीं हो सक्ती। अतः जबतक क्षयी रोगके लक्षण दूर न हो जानें केबल रसीले अनुतेजक फलोंका आहार होना चाहिये। किन्तु इसपरभी यदि पाचन कियामें कुछ गड़बड़ दीख पड़े तो दो, एक सप्ताहतक केबल फलोंके रसपरही रहना चाहिये।

हमारी इस चिकित्सा तथा आहारसे यदि तीसरे सप्ताहतक कुछ लाम अर्थात् खांसीमें कंमी पाचन में उन्नति या शरीर में कुछ चैतन्यता दीख पड़े तो उन रोगियोंको जो जीवनसे हाथ घो बैठे हों कभी निराश न होना चाहिये; क्यों कि यह स्वयं हमारे अनुभवमें आया है कि बड़े, बड़े रोगियोंकोमी समयके मीतर इस चिकित्सा द्वारा पूर्ण लाम हुआ है। क्षयी या संप्रहणी आदि सरीक्षे रोगोंमें औषधियोंका प्रयोग या ट्यूबरक्युलिन आदिके टीके रोगीपर कुछ कालके लिएही अपना चमत्कार दिखाते हैं, परन्तु अन्तमें रोगी मृत्युका लक्ष्य बने विना नहीं रहता। अतः जो रोगी इस दुष्ट रोगमें फंस जार्वे उनको मूलकर वैज्ञानिकोंसे अपने शरीरपर अपकार न कराना चाहिये।

सबसे पहिले सन् १९१४ ई० में हमको क्षयी रांगीकी विकित्सा करनी पड़ी । परन्तु खेद है हम भरसक प्रयत्न करनेपरभी उसको आरोग्य करनेमें इस लिए सफल नहीं हुए कि रोग उस धीमाको पहुंच गया था कि मृत्युके दिन बहुतही निकट थे । परन्तु उस रोगीकी विकित्साधे द्रमको अपार लाम हुआ । क्योंकि उसकी मृत्युके उपरान्तहीं हम क्षयी रोगर्का क्षोंकों हाथ धोकर पड़ गये और बीसियों क्षयीसे पीड़ित रोगियोंके प्राणोंकी रक्षा करनेमें सफल हो सके । वह रोगी कीन था ? इसका उत्तर केवल इतनाही है कि वह हम सरीं अभागेको दारण दुःख देनेवाली वही देवी थी, जिसके पवित्र प्रेमने आज हमको इस योग्य बनाया कि हम संसारके सामने एक नृतन विकित्सा विधि उपस्थित कर रहे हैं । उसने अपनी संसार यात्रा समाप्त करते हुए हमसे सदाको विछोहा होते समय हमें उदासीन देखकर केवल इतनाही कहा था "आपकी वही हालत हुई:—

## " मेरे दिलकी आर्जूने, मुझे ख़ाकमें मिलाया, आख़िरको हुआ वही, जो नसीवमें लिखा था।"

इसमें कोई सन्देह नहीं कि उस देवीके कथनानुसार हमारी अभि-लाषाओंने सदा हमारे जीवनोद्देश्यको कुचल देनेका प्रयत्न किया है । परन्तु हमको इसीमें सन्तोष और प्रसन्नता रही है कि हमको आपत्तियोंका स्वागत कर-नेका सौमाग्य प्राप्त रहा है। वयोंकि इससे दिनोदिन नृतन चिकित्साकी खोज और संसारके स्वार्थी मनुष्योंका अनुभव करनेमें हमारी रुचि बढ़तीही गयी।

एक रोगी सन् १९१५ ई॰ में हमारी सम्मति लेनेके निमित्त, जब हम बिजनै-रमें रहते थे, आया। परन्तु वह हमारी आज्ञाका पालन इस लिए न कर सका कि वहांपर डाक्डर कोइनीकी रीतिसे चिकित्सा करनेवाले एक अनुभव रहन्य महाशयने उसको हमारे कथनानुसार रसीले अनुत्तेजक फलोंकी अपेक्षा गैहुंका दलिया और दूधादि सेवन करनेको विवश किया। अतः वह रोगी समयसे पूर्व मृत्युको प्राप्त होगया, जिससे हमको अपनी स्त्रीक्षी मृत्युसेभी अधिक दुःख हुआ । क्योंकि यदि वह पथ्यसे रहता तो निस्सन्देह वह क्षयी रोगवश अपने जीवनसे हाथ न घोता ।

सन १९१४--१५ ६० के मध्यतक हमारी चिकित्सासे प्राय दस या ग्यारह क्षयीके रोगी आरोग्य हो चके थे. किन्तु हमको किसीसे धनका लाभ नहीं हुआ था । इस लिए हमारा जीवन बहतही दु:खसे कटने लगा । परन्तु उस समय हमको यह अनुभव हो गया कि जगत बड़ाही स्वाधी है। अतः एक वैश्य महा-शय अपने पत्र, और प्रतीको हमारी चिकित्सार्थ छाये। उस समय उन दोनों बालकों के रोगकी ऐसी दशा थी। कि अवश्य वह क्षयीके पन्नेसे बच जाते। किन्तु उनके लोभी पिताने ५०००। ह० देने स्वीकार न किये. और हमभी न जाने क्यों उस समय ऐसे निर्देशी हो गये कि कहां तो हम किसीसे एक पैसाभी नहीं मांगते थे और कहां हमारी यह अड़ हो गयी कि या तो वह हमसे धर्मार्थ चिकित्सा कराना स्वीकार करे या ५०००। रु० भेंट करे । परिणाम यह हुआ कि उनका पिता पुत्रको तो शोलन पर्वतपर चिकित्सा कराने लेगया और पुत्रीको घरपरही छोड़ गया । किन्तु वहां उसको इसके अतिरिक्त और कोई लाभ न हुआ कि उसके शरीरके बोझमें बृद्धि हो गयी थी और वह शरीरसे मोटा दीखने लगा था: प्रत्युत उसके एक हाथमें ट्युबर्क्कोसिसका फोड़ा हो गया था । अतः उसके पिताने ट्युबरक्रोसिसको अच्छा न होते देखकर कई मास उपरान्त हमको ५०००। रु० देना स्वीकार किया और उस समय ५००] रु॰ हमको भेंटभी किये । किन्तु उस समय उसके पुत्रके रोगकी दशा बहुत बढ़ चुकी थी। वह क्वेवल काड लिवर आइल पीकरही फुला हुआ प्रतीत होता था । इसके अतिरिक्त उसकी माता बहुधा उसको चावलोंके भाड़ द्वारा भूने हए अर्थात् रस और जीवन द्वीन परमल खानेको देदिया करती थी, जिससे दिनोदिन वह दुर्बल होता चला गया, और सन् १९१६ ई॰ के मध्यमें मृत्युको प्राप्त हो गया। अतः हमको उसकी कुसमय मृत्युसे इस बातका बहुतही पश्चात्ताप है कि समयपर हमने उसकी चिकित्सा इस लिए नहीं, कि उसका कृपण पिता धन सम्पन्न होते हुएभी इमको ५०००। ६० देना नहीं चाहता था। उसके दिये हुए वह ५००। ६० इमको आज पर्यन्त खटकते हैं, और इमारी समझमें नहीं आता उस पापका प्रायक्षित किस प्रकार होगा ?

सन् १९१५ ई० के अन्तमें एक क्षयी रोग प्रस्त पन्द्रह वर्षीय कन्याकी चिकित्सार्थ

हम लाहीर गये। वह देखनेमें बहुतही सुशीला थी और उसके आरोग्य होनेकीभी बहुत कुछ आशा थी। अतः हमने उसे प्रति दिन तीन बार दो घन्टे प्रातके समय. एक घन्टा मध्यानमें और दो घन्टे रात्रिको ताप लेनेकी सम्मति दी. जिससे प्रथन सप्ताइमेंही वह, जोकि कुछ पगभी न चल सकती थी. तीन खण्डके घरसे विना किसीकी सहायताके नीचे उतरकर टांगेमें बैठके टहलने जाने लगा. और प्राय दो सप्ताहमें, जिस खांसीसे वह व्याकुल थी उसका नामभी न रहा । परन्तु उसको चलने-फिरनेकी शक्तियोंका प्राप्त होनाही एक दर्भाग्यका कारण था। क्योंकि इससे वह नीचे रसोई वाले घरमें पहुंचकर चोरीसे दूषित और तीक्षण पदार्थ सेवन कर आती थीं। निटान जितना पनद्रह दिनमें उसको चिकित्सासे लाभ होता था उस एक दिनके कपथ्यसे उससे अधिक उसे हानि पहुंच जाती थी: और गां कारण था कि उसकी गयी हुई खांसी दुबारा होगयी, और अन्तमें वह शैयाकेही आधीन होगयी। उससे हमने अनेक बार पश्य करनेके लिए कहा, परन्तु उसकी मृत्युके दिन बहुतही निकट थे, अतः उसने हमारी एक न सुनी: अन्तमें हमनेभी दुःखी होकर उसकी चिकित्सा अपने हाथमें न रक्खी । उसकी चिकित्सा करनेमें हमको यह अनुभव अवस्य प्राप्त हुआ कि रसीले फलोंके आहारसे ताप द्वारा कितनी शीघ्र खांसी दूर होकर शक्तियां प्राप्त हो जाती हैं: अन्यथा उन दिनों हमारे समय और धनका बहुत बुरी रातिसे व्यय हुआ। क्योंकि उस समय हमारी चिकित्सामें वहां केवल गिने चने रोगीही थे। इसके अतिरिक्त फीस तो एक ओर रही लाहीर आने जानेका रेल भाड़ाभी हमको स्वयंही व्यय करना पड़ा।

सन् १९१५ ई० में जब हम उक्त कन्याकी चिकित्सार्थ लाहौर गये हुए थे, उधी समय काशमीर राज्यके प्रिंसका विवाह था। अतः उसके उत्सवमें सम्मिलित होनेको हमारे पिता हमारे लघु आता सहित जम्मू जा रहे थे। किन्तु वह हमको दर्शन देनेके लिए मार्गमें लाहौर उतर पड़े थे। उस समय उनके दर्शनोंसे बड़ा लाभ यह हुआ कि हमने अपने भाईको क्षयीसे पीड़ित होनेकी चताबनी देते हुए उसकी औरसे साब-धान रहनेकी सम्मित दी। परन्तु हमारी इस अविष्यकी चेताबनीपर उस समय हमारा भले प्रकार हास्य बनाया गया। इसलिए हमनेभी आगेको स्वयं किसीसे अपनी चिकित्सामें आनेके विषयमें कहना त्याग दिया। क्योंकि जब हमारे भाईनेही हमारी सम्मित स्वीकार न की तो अन्य कोन करता । परन्तु अन्तमें सत्यकी विजय होती है । अतः सन् १९१७ ई० में हमारे कथनानुसार क्षयी रोगके छक्षण प्रगट होने छगे और कई माससे निरन्तर हमारा भाई ज्वरसे पीड़ित रहने छगा । अतः वह हमसे दिल्ही आकर मिछा और अपनी विकित्सार्थ सम्मित देनेकी प्रार्थना की । अतएव उसकी सुविधाके निमित्त हमने उसको मृत्तिका धड़ बन्धनों द्वारा चौबीसों घन्टे ताप छेने और रसीछे फछ सेवन करनेकी आहा दी, जिससे प्राय तीन मासमें वह पूर्ण आरोग्य हो गया; क्योंकि वास्तवर्में उस समयतक उसको क्षयी रोग न हुआ था। हो, यदि उस समयभी उपेक्षासे काम छिया जाता तो निश्चय आपत्ति जनक परिणाम होता।

सन् १९१८ ई॰ में जब हम सोमना जिले अलीगढमें रहते थे. एक रोगी प्रभु राम शर्मा नामका हमारी चिकित्साकी शरणमें आया । परन्त वह गाजियाबाद रेलवे स्टेशनपर प्वाइन्टस मेनके पदपर होने. और प्राय दो माससे रोगवश कामपर न जा सकनेके कारण धन हीन होतेसे हमारी सम्मतिके अनुसार उच्च कोटिके फलोंका आहार न ले सकता था: और उस समय हमारी आर्थिक दशाभी अच्छी न थी, क्योंकि वहांके सम्पति शाली मनुष्यभी हमसे धर्मार्थही चिकित्सा कराना जानते थे। इस लिए हमभी उसकी कोई सहायता करनेको असमर्थ थे: और वहांके रईसोंमेंभी कोई ऐसा धर्मात्मा न था. जिसका धन उसके प्राणोंकी रक्षा करनेमें काम आता । अतः इससे हम बड़े असमजसमें पड़ गये । अन्ततः हमारा ध्यान गन्नेकी ओर गया । क्योंकि उस देशमें वही सबसे कम मूल्यमें प्राप्त होनेवाला और क्षयी रोगमें अति गुणदायक सिद्ध हुआ । उसको यह रोग इस प्रकार हुआ था कि उसे श्रेष्मज्वर ( इन्फ़्त्युएंजा ) होनेपर गाजियाबादके रेलवे डाक्टरने इस लिए छट्टीपर नहीं लिया कि उस समय श्लेष्मज्वरके कारण स्टेशनपर कर्मचारियोंकी परिमाणतः बहुतही कमी थी। अतः ज्वरकी दशामें विश्रामके स्थानमें कड़ा कार्य करनेपर उसको निमोनिया होगया। परन्तु इस्ट इण्डिया कम्पनीकै स्वार्थसे अन्धे डाक्टरने उस समयभी उसको सिक र्छ:व ( छुट्टी ) पर न लिया । अन्तमें उसको क्षयी रोगने आधेरा, जिससे अशक्त हो डाक्टरने उसको सिक लीवपर लेलिया । परन्तु दो मास निरन्तर चिकित्सा होनेपरभी उसका रोग बढताही गया। उसको खांस्ते, खांस्ते चैन न पड़ता था, प्रत्युत मुंहसे रक्त आने लगता था, उसमें कुछ पग

चलनेकीभी सामर्थ्य न थी, प्रत्येक समय उसका शरीर ज्वरसे विकल रहता था. उसके मूत्रका रङ्ग प्रायः लालही प्रतीत होता था, उसकी क्षुधाका ज्ञान सर्वथा शिथिल हो गया था. और इसपरभी उसको इस व्याधिकोही नहीं प्रत्युत अपने कुटुंबके जीवन निर्वाहकीभी चिन्ता घेरे रहती थी। परन्तु सर्वोत्तम बात यह थी कि उसने हमारी सम्मातिको उच्च दृष्टिसे देखा और फेब्रएरीसे हमारी चिकित्साका प्रारम्भ हुआ । हमने उसकी आर्थिक दशा ठीक न होनेके कारण उसकी जलतापकी क्रियाओंकी सम्मति नहीं दी, अन्यथा उसको बहुतही शीघ्र लाभ होता । हमने उसे केवल करण मत्तिकाके दिनमें दो बार ग्रीवा और धड वन्धन प्रयोग करनेकी आजा दी। अतः ब्रह नित्य प्रति प्रातके सक्षाके बन्धनोको सार्यकालतक शरीरपर रक्खता था और सार्यकालके बांधे हुए प्रात्के समयतक रक्खता था: अर्थात उसके शरीरपर प्राय चीवीसों घन्टे बन्धनीका प्रयोग रहता था, जिससे उसको बहुतही सुख प्रतीत होता था । वह हमारी आज्ञानसार प्रातःकालका बन्धन छः बजे करके कछही दिनमें दो मील टहलने लगा । वह अपने फल बागसे स्वयं लाता था, और उस समय मन्द समीरमें चलना उसे अति सहावना प्रतीत होता था। वह हमारी आ-ज्ञानुसार खुले स्थानमें शयन करता था। कई मासतक उसका जीवन निर्वाह केवल ईखपरही रहा, इसके उपरान्त वह शहतून सेवन करता रहा, और शहतूत या लोकाटभी न मिलनेपर वह उबला हुआ थिया [लांबा कर् ] या रसीले शाक और द्ध लेता रहा । परन्तु जितने दिन उसने ईखपर निर्वाह किया उतने दिन उसका शरीर देखने योग्य था; वह एक ओरसे सुन्दर और रक्त मय प्रतीत होता था. और उसका समस्त गात्र मांससे भरगया था । डेढ मासके भीतर उसको देखकर कोई रोगी नहीं कह सकता था, उसकी क्षुधामें इतनी बृद्धि हो गयी थी कि वह धन उधार लेकरभी उसकी पूर्ति नहीं कर सकता था, उसकी खांसी सर्वथा जाती रही थी और वह सदा मुद्र और प्रसन्न रहता था। किन्तु प्राय ढाई मास पर्यन्त उसका ज्वरने पीछा नहीं छोड़ा था । हां, उसके मूत्रका रङ्ग अवस्य श्वेद या कुछ पीत वर्णका हो गया था। इसके अतिरिक्त कई मास पर्यन्त उसके मुंहसे कभी, कभी रक्त जाता रहता था. जिससे प्राय मनुष्य उसको हताश करनेके लिए उसके सन्मखही उसके न बचनेकी बात कह दिया करते थे। परन्तु हमको उनकी यह बात भालेके समान प्रतीत होती थी । अन्तमें प्राय आठ मासके उपरान्त वह पूर्ण आरोग्य होकर अपने काम- पर चळा गया, जिससे हमको बहुतही प्रसन्नता हुई; क्योंकि यदापि वह धनसे हमारी सेवा करनेको असमर्थ था, परन्तु वह हमारा हृदयसे भक्त था।

सन १९२१ ई॰ में ७ जूनको एक हरिप्रसाद नामका क्षयीका रोगी हमारी चिकित्सामें अपनी मृत्यूसे २३ दिन पहिले दिल्ली आया । यद्यपि वह २१ वर्षीय नव यवक था तथापि थोडेही दिनमें उसको रोगने इतना जीर्ण करदिया था कि उसके शरीरमें केवल अस्थियांही रह गयीं थीं। परन्तु वह हमारी वर्तमान स्त्रीका बड़ा भाई था और हमसे इतना अधिक प्रेम करता था कि यदि उसके माता. पिता आदिभी हमारी खोटी किया करते तोभी वह हमसे कह देता था। इस लिए तथा अन्य कई कारणोंवश वह हमको प्राणोंसेभी अधिक प्रिय था। अतः हम उस समय उसके स्नेह वश ऐसे मूर्ख होगये थे कि हम यह जानते हुएभी कि उसके मृत्युके दिन बहुतही निकट हैं, उसको अपनी चिकित्सामें इस आशासे ले बैठे कि सम्भव है उसके प्राणों की रक्षा हो जाय । किन्तु हमारा यह अनुमान बुद्धिके विपरीत था: क्योंकि उसके शरीरसे जीवन शक्तियोंका इति होचका था: और वह अपनी मृत्युके दिन पूरे कर रहा था। हां, हुमारी जल तापकी चिकित्सा, पूर्ण विश्राम और अनारके सेवन द्वारा उसको इतना लाभ अवश्य हुआ था कि एक वर्षसे निर-न्तर जो उसको मूत्र त्यागनके समय असह्य वेदना युक्त दाह होती थी उसका दस दिनके उपरान्त सदाको अन्त हो गया और उसके शरीरके तापमें असाधारण न्यनता हो गयी, जिससे मूत्रका वर्णभी श्वेत प्रतीत होता था। इसीसे उसने एक दिन अपने पितासे कहा था कि वह अब घर जाकर जिमींदारीका प्रबन्ध करें, क्योंकि उसका रोग बीसमें केवल पांच शेष रहा है और पन्द्रह दूर हो गया है। उसको वह रोग इस प्रकार हुआ था कि बाल्य कालमें उसको किसी कुत्तेने काटा था और उसकी चिकित्सार्थ किसी मुर्खने ऐसी तीक्षण औषधी दी थी, जिससे उसकी छाती. उदर ओर मूत्राशयमें असहा वेदनायुक्त दाह हो गयी थी, प्रत्युत उसकी मूत्र नालीसे मूत्र त्यागन करते समय मांसके छी चड़ेभी निकले थे।अतः उसी समयसे उसके शरी-रमें ऊष्णता वृद्धि को प्राप्त हो गयी थी। सन् १९१८ और १९ ई॰ में उसकी छातीमेंभी कभी, कभी वाम ओर पीड़ा जान पड़ती थी । इसके अतिरिक्त वह सदा कोष्ट-बद्ध और शिर पीड़ासे पीड़ित रहता था । अन्ततः सन् १९२० ई० में उसके मुत्राशयमें दाह और वेदना निरन्तर निवास करने लगी। परन्त मूर्ख चिकित्सक

उस रोगको सूत्र-कृष्ट्रका निदान् करके उसीके अनुसार चिकित्सा करकर उसके रोगकी वृद्धिका कारण हुए। इसने उसे मिलनेपर कई बार समझाया कि वह सूत्र-कृष्ट्र नहीं है, प्रत्युत वृक्क और फुफ्फुल रोग तथा अन्त्रादिमें ट्यूबर्इग्रोसिस उपस्थित रहनेका कारण है। परन्तु वह इमारी चिकित्सामें बहुत कुछ विश्वास रक्खते हुएभी कहा करता था कि मृत्युको गोदमें शयन करना स्वीकार है, किन्तु इस बार पिताकी आज्ञाका उर्कृष्यन न होगा; और उसके पिताको हममें या इमारी चिचित्सामें किश्चित मात्र विश्वास न था। इधीसे जब वह अपनी मृत्युक्ते तीन मास पूर्व हमसे दिख्ली मिलने आया था, तो अपने पिताके भयसे हमारे बहुत कुछ कहनेपरभी अपनी चिकित्सार्थ न ठहर सका। अतः हमको उसके पिताको उपेक्षासे उसकी कुसमय मृत्युक्त आजन्म दुःख रहेगा। क्योंकि इमको अपने जीवनमें ऐसा सच। मित्र नहीं मिल सकता।

सोमना ज़िले अलीगढ़में एक क्षयीका रोगी फ़ीरोज़पुरसे सन् १९१८ ई० में अपनी चिकित्सा कराने आया था । वह कुछ पगभी बडी कठिनाईसे चल सकता था। उसके शरीरका ताप उन दिनों प्राय १०३° रहता था। खांसीभी उसे बहत दःखी करती थी, श्रेद प्राय माथे और छातीपरही प्रगट होता था. मूत्रका रङ्ग अधिकांश लालही रहता था, छातीपर समस्त पहिलयां गिननेमें आती थीं. क्ष्याका ज्ञान बहुतही कम होता था, माथेमें प्राय पीड़ा रहा करती थी, नासिकाके नथने सदा शुष्क रहा करते थे, समस्त शरीरमें हड़कल रहती थी, और दुबले-पनसे प्रीवा बहुत रुम्बी प्रतीत होती थी: किन्तु इसपरभी रुक्षणोंसे प्रगट होता था कि वह निश्चय उस रोगसे मुक्त होगा । अतः हमने उसको प्रति दिन तीन बार हो. हो घन्टे जल ताप लेने और प्रति ताप लेनेके उपरान्त दूसरे ताप लेनेके समय तक कृष्ण मृत्तिकाके प्रीवा और धड़ बन्धनोंका प्रयोग करने और कुछ मास पर्यन्त केवल अनार या गन्नेका आहार लेनेकी सम्मति दी। अतः उसने उसका पालन करना आरम्भ किया और पहिले सप्ताहमेंही उसको कुछ लाभ प्रतीत हुआ। क्योंकि उसकी खांसी पहिलेके समान दुःखप्रद न रही थी, उसका श्रेष्म पतला हो गया था. और उसमें कुछ चैतन्यताका सञ्चार हो गया था । परन्त सोमनामें उसको निवासार्थ कोई अनुकूल स्थान नहीं मिल सका । अतः उसको दस दिन उपरान्त वहांसे फ़ीरोज्युर जाना पड़ा । उसने हमसे विदा होते समय ५०] रु॰ हमारी भेंट किये थे और फीरोजुपुरसेभी

कभी, कभी अपनी सामध्योजुकुछ कुछ भेजता रहता था । वास्तवमें बही एक मात्र रोगी हमको ऐसा मिला था जो अपनी शक्त्याजुसार विना मांगे हमारी अनसे सेवा करता रहा, अन्यथा हमको आज पर्यन्त प्राय सभी ऐसे अन्धे मिले जिन्होंने एक पाईभी हमारी भेट इस लिए नहीं की कि हमको भिश्चक बनकर मांगनेका साहस न था और वह विना मांगे देना सीखेही नहीं थे। इस लिए हम अपना मन निन्न प्रकारकी पंक्तियोंको पड़कर बहला लिया करते थे:—

मांगेंगे कहा हम उनसे, देके जीवन दान ?
जो नित क्षींकत हैं हमसे, खोके अपनी मान ।
देवेंगे कहा वह हमको, होके यों धनवान ?
जो नित रोवत हैं धनको, देके अपनी प्रान ।
इच्छा नहिं हैं 'कर्नळ' मनकी, जो हों हम धनवान,
पाप कमायी छेके उनकी, जो हों नीच महान ।
और अन्तमें दुष्टोंकी ओरसे सन्तोष करके आपत्तियोंके स्वागतको प्रस्तुत रहते थे ।

वह रोगी फ़ीरोज़पुर पहुंचकर निरन्तर डेढ़ वर्षतक हमारी आज्ञानुसार चिकित्सा करता रहा। प्राथ दो माससे पूर्वही उसकी खांसी जाती रही थी, किन्तु ज्वरने बड़ी किन्तासे आठ माससे पूर्वही उसकी खांसी जाती रही थी, किन्तु ज्वरहें हो गयी थी, और कुछ मासके उररान्त उसमें बळभी अच्छा आगया था, परन्तु उसका शरीर प्रभुराम शमीके समान इस लिए गुन्दर नहीं हुआ कि वह प्रीड़ावस्थाको प्राप्त हो गया था, और वह एक नव युवक था। कुछ मास उपरान्त उसके समस्त शरीरमें श्वेद प्रगट होने लगा, उसकी शिर पीड़ाभी धीरे, धीर दो मासमें विदा होली, प्राय पांच मासमें उसकी समस्त पिल्ज्यां मांससे डक गर्या और वह उस समय सुगमता पूर्वक दो मील वल सकता था। परन्तु हमको इस बातका अवस्य खेद है कि उसने रोगसे मुक्त होकर हमारे कथनातुसार तीन वर्षतक सम्मति शाली होते हएभी चिकित्सा और एथ्यका कम नहीं रक्खा अन्यथा उसे अपार लाभ होता।

सन् १९२० ई० से पूर्व अम्माला छावनीके एक रोगीकी हमारी विधिके अनुसार विकित्सा की गयी। वह कई वर्ष निरन्तर स्वयीसे पीड़ित रहनेके उपरान्त छावनीके मिलिटरी होस्पिटेलके प्रधान एक मेजर डाक्टरकी चिक्टिसमें पहुंचा, और प्राय तीन वर्ष निरन्तर उसकी चिकित्समें रहा, क्योंकि मेजर डाक्टरकी उसकी चिकित्सम

करनेमें बहुतही रुचि थी। अतः वह एक योरोपियन होते हुएभी प्राय प्रत्युत नित्य प्रति उसके घर जाया करता था। किन्तु वह भरसक प्रयत्न करते हएभी सफल न हआ। इसीसे उसका कहना था कि वह मृत्युसे युद्ध करता है। हां, उसकी चिकित्साके प्रारम्भिक कालमें रोगी निस्सन्देह फुलकर देखनेवालोंको पहिलेकी अपेक्षा कहीं अधिक शक्तिशाली प्रतीत होता था, किन्तु तीसरे वर्षमें मेजर डाक्टरकी चिकित्सा उसके मोटेपनको स्थाया न रक्ख सकी । इसीसे उसकी समस्त अस्थियां दृष्टिगोचर होने लगीं, और अन्तमें उसे शैयाकी दासल स्वीकार करनी पड़ी, और वह बहुत अंशोंमें अपने जीवनसे हुताश होलिया । किन्तु उसके एक मित्रने, जो कि श्रांस रोगसे पीड़ित होकर हमारी चिकित्सामें रह चका था. उसपर हमारी चिकित्सा विधिका प्रयोग किया और आशासे अधिक लाभ होने लगा। वह कुछही दिवसमें कई मील चलने योग्य होगया, किन्तु उनमेंसे किसीको यह ज्ञान नहीं था कि इस उन दिनों कहां थे, इस लिए कभी, कभी डा॰ कोहनी या अन्य जल चिकित्सकोंके अनुयायी उसको भ्रममें डाल जाते थे । अतःवह उनकी चिकित्सा करने लगता था । इस कारसे कभी हमारी और कभी किसी अन्य चिकित्सकोंकी चिकित्सा तथा चिकित्साका कछ अंश हमारी विधिका और कुछ अन्य चिकित्सकोंका प्रयोगमें लाया जाने लगा। अतः रोगी एक वखेड़ेमें पडगया । उसकी चिकित्सा एक पचमेल खिचड़ी हो गयी । अन्तमें सन् १९२१ ई॰ के मध्यमें वह हमसे दिही मिलने आया । हमने प्रात और सायंके समय दो. दो घन्टे धड़को ताप देने और बन्धनोंका प्रयोग एवं रसीले फलोंका सेवन करनेकी सम्मति दी । परन्तु वह पचमेल चिकित्सामें पड़गया था । इसलिए हमारी चिकित्साका पूर्णरूपेण पालन न कर सका । हां, इतना अवस्य है कि वह हमारी चिकित्साके विषयमें कहा करता था-"तमाम इलाजोंसे यह फाके कशीका इलाज मुझे बरतर और मुफांद साबित हुआ है । लेकिन फलांपर ऐयामे गुजारी करना मेरे लिए बहुत मुक्तिल है। " उसने हमारी चिकित्साकी प्रशंसा करते हएभी उसके माथे ' फाके कशी ' का कलक लगाड़ी दिया । कदाचित इसका यही कारण है। कि वह एक साधारण रेलवे टिकिट कलेक्टरका पुत्र था, और धनाभावसे पूर्णरू-पेण रसीले फलोंकी यथेष्ट मात्रा प्राप्त करनेकी असमर्थ था। हमने उसकी ओर अधिक दृष्टि इस लिए नहीं रक्खी कि वह एकही समयमें कई नौकाओंपर यात्रा

करना चाहता था । इसीसे हमको यह ज्ञान नहीं हुआ कि अन्तमें उसका क्या परिणाम हुआ। परन्त एक बार इतना सना था कि वह रसीले फलोंकी बहत प्रशंसा करता है। प्राय सन १९९९ ई॰ में हमारे निकट एक क्षयीसे पीड़ित रोगी आया वह शरीरका अति दुर्बल था, और उसकी छातीमें टगुबरक्रोसिसके फोड़े एवं प्रीवामें कण्ठमालाके घाव थे। वह आयुमें रुद्ध और धनसे हीन था। इसके अतिरिक्त उसके शरीरमें उस रोगने बहुत दिनोंसे घर बना रक्खा था। अतः बुद्धि यह बता-नेको असमर्थ थी कि उसकी चिकित्सा किस प्रकार की जाय ? किन्त एक दिन उसके भाग्यसे अनायास हमको एक स्थानसे १००] रु॰ प्राप्त हुए, और हमने उनकी अपनी भार्याकों भी सचना न देकर उसके आहार और चिकित्साका प्रबन्ध कर दिया । हमने उसको प्राय एक मासतक निरन्तर स्टोवके ऊपर रक्खे हुए ऊष्ण जलसे भरे हुए टबमें रक्खा, केवल शौचादि कियाओंसे निवृत्त होनेके लिए उसको टबसे बाहर निकलनेकी आजा थी. अन्यथा दिन और रात प्रत्येक समय वह टब-मेंही रहता था । इसके उपरान्त दिनमें तीन, तीन बार दो, दो घन्टे उसको ताप पहुंचाकर उसके शरीरपर धड़ और श्रीवा बन्धनोंका प्रयोग कोई आठ मासतक रक्खा गया। उसके दांत भले प्रकार काम कर सकते थे, इस लिए हमने सबसे सुलभ और बहुत अंशोमें लाभप्रद आहार गन्नेको समझकर उसेही प्राय दस मासतक दिया । उसकी स्त्री हमारी आज्ञाओंका पालन करनेमें बहुतही दत्त चित्त रहती थी । अतः पहिले मासमेंही उसकी खांसी जाती रही, वह चैतन्य प्रतीत होने लगा, ट्यूबर-क्रोसिसके घावोंका सूजनभी क्हत कम हो गया, कण्ठमालाका बृद्धिको प्राप्त होना बन्द हो गया और घाव भरने आरम्भ हो गये, क्षुधाका ज्ञान वृद्धिको प्राप्त होने लगा. अन्त्र और आमाशय नियमित रूपसे कार्य करने लगे. मुखका स्वाद पहिलेकी अपेक्षा बहुत सुधर गया. श्रेष्मका त्यागन सगमता पूर्वक होने लगा. और मूलका रङ्ग फीका पड़ गया । दूसरेसे चौथे मासतक उसके समस्त घाव छप्त हो गये, और वह दो, डाई भील सरलतासे चलने लगा। छटे मास्तक उसका ज्वरसेभी पीछा छट गया: और इस प्रकार दस मासमें वह पूर्ण आरोग्य होगया । परन्त खेद है वह १००। रु० आठ मासमें ही समाप्त हो चुके थे, अन्यथा हमारी सम्मति थी कि न्यूनाति न्यून हेढ़ वर्ष पर्यन्त उसका आहार रशीले फलोपरही रहता । उसके ट्यूबर-क्रोसिस के घावों के अरोज्य होनेका एक मात्र यही कारण था कि हमने उसकी तार

पहुंचाने, उनपर बन्धनोंका प्रयोग होने भीर उनको कभी न सूखने देनेका भरसक प्रयत्न रक्खा था, अन्यथा ट्यूबरह्रोसिस और कप्ठमालाके घावोंका अच्छा होना बहुतही कठिन प्रत्युत कभी, कभी असम्भव होता है।

सन् १९२३ ई० के अन्तमें अन्धेरी (बम्बई) के स्थानपर एक सेठजीने हमसे एक क्षयीं के रोगीं के विषयमें सम्मति चाही थी। परन्तु उनके कहनेसे यह प्रतीत होता था कि उस रोगीका रोग बहुतही विकाल रूप धारण कर गया है, इसलिए हमने उसको एक बार देखनाही उचित समझा । अतः नोवेम्बरमें हम उन सेठजी के साध उस रोगीको देखने आगरे गये। वह क्षयी रोगसे पीड़ित एक दूसरे सेठकी स्त्री थी। वह प्राय दो वर्षसे अनेक रोगोंमें प्रसित थी। पहिले उसको प्रसवपीड़ाके एक मास पक्षात् ज्वर हुआ था और उसके दो मास उपरान्त मोती झरा प्रगट हुआ । मोती-झरेसे मुक्त होनेपर अतिसार एवं मेरू दण्डमें पीड़ाका प्रारम्भ हुआ। डाक्ट्रोंकी चिकित्सासे अतिसारसे तो पीछा छूट गया, किन्तु अजीर्ण और मेरू दण्डकी पीड़ामें कोई न्यूनता न हुई और ज्वरभी वृद्धिको प्राप्त हो गया । अतः एक डाक्टरकी सम्मतिके अनुसार मेरू दण्ड सम्बन्धी अस्थियोंका एक्सरेज द्वारा फोटो लिया गया, जिससे ज्ञात हुआ कि मेरू दण्डकी एक अस्थिका सङ्ना एवं गलना आरम्भ हो गया है। अतः एक योग्य डाक्टरने उसे आगरेसे पांच मील एक स्वच्छ स्थानपर रक्खा और उसको प्राय सात मासतक तख्तपर सीधा छिटाकर बाल्क्स भरी हुई थैलियों द्वारा बोझ डाल उसे ऐसा कर दिया कि वह किसी ओरको कर्वट न ले सके । इस प्रयोगसे उसकी कमरकी उभरी हुई अस्थियां सीधी हो गर्या, शरीरभी औषधियोंकी कृपासे पहिलेकी अपेक्षा बहुत फूळा हुआ प्रतीत होने लगा । परन्तु ज्वरके ताप और अजीर्गमें कोई न्यूनता न हुई, प्रत्युत खांसीकी व्याधि और पीछे लग गयी। इसके अतिरिक्त उसका उदरभी बहुत उभरा हुआ, और रसोलियोंसे पूर्ण था। किन्तु नोवेम्बरमें जब हमने उसे देखा था तो उसकी दशा किरभी बहुत कुछ अच्छी थी और खांसीभी अधीक न थी । उसको देखनेके उपरान्त हम फिर बम्बई लौट गये और हमारी चिकित्साका प्रारम्भ इस लिए नहीं हुआ कि उसका पति उस समय बम्बईमें था । अतएव बम्बई छोटनेपर उसके पतिसे बात चीत हुई, और उसने हमसे पुनः आगरे चलनके लिए प्रार्थना की। किन्तु 'प्राकृतिक विज्ञान 'का उस समय मुद्रण हो रहा था, इस लिए हमारा

बम्बईसे एक दिनको जानाभी बहुत क्षतिका हेतु था। परन्तु इसपरभी हम प्रसन्नता-पूर्वक एक सप्ताहके लिए आगरे जानेकी प्रस्तुत हो गये। इसपर उसने एक सप्ताहके लिए और आग्रह किया। अतः हमने पन्द्रह दिनके लिए आगरा जाना स्वी-कार कर लिया; और हम पहिली जेन्वेरी सन् १९२४ ई० को बम्बईसे प्रस्थान करके अगले दिन आगरे और वहांसे पांच मील रोगीके रहनेके स्थानपर पहुंच गये. और तीसरी नेन्वेरीको सार्यकालसेही रोगीकी चिकित्साका प्रारम्भ हुआ, क्योंकि उसका रोग दिनोदिन बढ़ रहा था और वह खांसी एवं पीड़ासे विकल थी। इसके उपरान्त हम अपनी स्त्री और बालिकाको लेने अपनी सुसराल चले गये, जहांसे हम भ्यारह जेन्वे रीको लौटे । हमारे लौटनेपर उसकी खांसी बहुत कुछ कम हो गयी थी. और उसका कर्राहना सर्वथा बन्द हो गया था। अतः हमारे अनुमानसे यह बहुत कुछ आरोग्य होनेके उक्षण थे। किन्तु वह महिला इतनी कृतन्न थी कि उसने कभी मखसे अपना अच्छा होना स्वीकार न किया । चिकित्साके तीन सप्ताहके उपरान्त उसके ज्वरके तापमेंभी कुछ न्यूनता होनी आरम्भ हो गयी और धीरे. धीरे वह कुछ उठने, बैठने और चलनेकोभी समर्थ हुई । परन्तु अनायास एक दिन उसके पतिको आगरेके बाजारमें उन डाक्टर महारायसे साक्षात हो गया, जिन्होंने प्राय छः या सात मासतक उसकी निरर्थक चिकित्सा की थी। अतुएव उसके पतिने लजावश अथवा हमारी परीक्षार्थ उन डाक्टर महाशयको एक दिन उसे देखनेके लिए बुलाया । अब क्या था एकैक आकाश दूर पड़ा । डाक्टर महाशयने आतेई। रोगीके पहिलेकी अपेक्षा अधागितको प्राप्त होने तथा निराशाजनक बातें कहीं और गोल, गोल शब्दोंमें हमारी चिकित्सा विधिपरभी अनेक आक्षेप किये. जिसका तत्क्षण उसपर ऐसा बुरा प्रभाव हुआ कि दोही चार दिनमें बह शैयासे उठनेकोभी असमर्थ हो गयी और उसके शरीरका तापभी मस्तिष्कर अधिक परिश्रम लिये जानेके कारण वृद्धिको प्राप्त होगया । अतः हमेन उसका विश्वास उन्हीं डाक्टर महाशयमें जानकर उसके पतिको उन्हींकी चिकित्सा करनेके िक्ष कहा । क्योंकि हम वृथा अपने माथे अपयश छेना नहीं चाहते थे. और हम 'प्राकृतिक विज्ञान' के मुद्रणके निमित्त अपना पीछा छुटाकर बम्बई जाना चाहते थे। किन्त उसके पतिके ज्येष्ठ भ्राता हमारी इन निराशा पूर्ण बातोंको सुनकर रुदन करने लगे. और इमको उनपर दया आगयी । इसलिए एक बार इमने पुनः परिश्रम किया

और इस भयसे कि रांगी दुर्वल न हो जाय, क्योंकि वह क्षुधाके अनुकूल फल सेवन नहीं करती थी, उसे बकरीका दूध और फल देना आरम्भ करिये, जिसका फल यह हुआ कि प्राय डेंढ़ मासमें वह फिर उठने, बैठने एवं धीरे, धीरे चलने लगी, और दिनोदिन उसकी अवस्था उन्नातिको प्राप्त होती गयी । उसको खांसीका लेशभा न रहा, पाचन शक्ति भले प्रकार काम करने लगी. निद्रामेंभी कोई कमी न रही, उदरका फुलापन जाता रहा, और रक्त एवं मांसकी बृद्धि और ज्वरसे मुक्त होनेके कारण उसकी समस्त अस्थियां छप्त होगयीं। केवल उदरमें कुछ रसोलियां शेष रही थीं. और मेरू दण्डके। दबानेसे कुछ पीड़ा भी होती थी। इसपरभी वह किसीसे अपना आरोग्य होना स्वीकार न करती थी. और यदि कभी कुछ इटयमें उदारता होतीभी ते केवल इतनाही कहना जानती थी-" रुपयेमें दो भानेभर लाभ है। '' प्रन्त फिरभी हमका यह देखकर सन्तोष होता था कि हमारा परिश्रम निष्फल नहीं गया: और जितनी वर शक्ति प्राप्त करती जाती थी उतनेही हम प्रसन्न होते थे । हां, केवल इतनी चिन्ता प्रत्येक समय हमारे हदयकी दग्ध करती रहती थी कि 'प्राकृतिक विज्ञान 'के मुद्रणमें बहुत विलम्ब हो रहा है। अतः इस चिन्तासे हम बहतही विकल थे । इस लिए यथा शक्ति एप्रिलके अन्ततक हम बम्बई चला जाना चाहते थे, किन्तु एप्रिल मासमें हमारी बालिकाके सहारनपरमें चेचक निकल आनेसे हम उसकी चिकित्सार्थ और उसके लेने वहां चले गये और वह ( रोगी ) हमारे पीछे बिना हमारी आज्ञाके आगरे चली आयी । किन्त उस समय वह बहुत कुछ चलने और कई खण्डके घरपर विना किसीकी सहायताके चढने योग्य हो गयी थी । परन्तु ग्रीष्म ऋतुका मध्य और आगरेकी अपवित्र वाय होनेसे हमने उसका वहांका निवास उचित नहीं समझा: इस लिए उन्तीस मेयको हम उसके निमित्त वम्बईमं समुद्र तटपर निवास करनेके हेतु इच्छानुकुल घर देखनेके लिए आगरेसे चल कर इकतीस मेय की बम्बई पहुंच गये । परन्तु आगरेसे चलते समय हमको इस बातका बहुत दुःख हुआ कि बम्बईसे तो हमको संकिण्ड इस्में ले जाया गया था और उधरसे रेलका भाडाभी नहीं दिया गया । इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसके पति ने हमारे साथ बड़ा उपकार किया । क्योंकि हमको उससे अमूल्य पाठ मिला और आगरेमेंभी हमको कुछ वहादि र नवाये गये । इसके अतिरिक्त हमको कुछ रपयाभी दियाही गया है । परन्त वह ऐसेही है जैसे

**ऊंटकी डाड़को जीरा । क्योंकि यदि हम कमसे कम पत्रीस रुपये प्रति दिनभी लेते तो** कई सहस्र रुपये होते । अच्छा हमें इस बातकी कोई चिन्ता नहीं है । क्योंकि यह हमाराही अपराध है कि हम अपनी चिकित्साका महत्व दिखानेके निमित्त इस आशापर कि उसका पति एक भारी सेट है, इस लिए न्यूनाति न्यून पांच सहस्र रुपया तो भेंट करेगाही, बिना कुछ अगाऊ लियेही आगरे गये और पन्द्रह दिनके स्थानमें पांच मांस रहे । अतः यह दण्ड हमारे लिए उचित्रही था; प्रत्युत इससेभी कड़ा दण्ड मिलता तो अच्छा था, क्योंकि हमने केवल एक रोगांके कारण. 'प्राकृतिक विज्ञान 'के मदणमें विलम्ब करके अन्य अनेक रोगियोंको पांच मास पूर्व लाभ प्राप्त करनेसे विद्यत रक्खनेका महा अपराध किया है । किन्तु कुछभी हो हमने एक बार यह अवस्य दिखा दिया कि ऐसे रोगीभी पूर्ण आरोग्य हो सकते हैं जो आठ मारातक कर्वटभी न ले सकते थे। जिस समय हम यह विवरण लिख रहे हैं. उससे तीन दिन पहिले अर्थात् २२ जुनके सायं हालको वह आगरेसे बम्बई पहुंच तीसरे खण्डके भवनमें विना किसीकी सहायताके चढ गयी थी. और आशा है 'प्राकृतिक विज्ञान' के प्रकाशन समयतक वह कई मील चलने योग्य हो जावेगी; और अभी जो उसके मेरू दण्डकी सह।यतार्थ बेस लगा रक्खी है वहभी दूर हो जावेगी। अतः हमारे लिए यही सबसे अधिक प्रसन्नताका कारण है कि हमारे हाथसे एक ऐसे रोगीको लाम पहुंचा: और इसीसे यदि उससे हमको कुछ धनका लाभ न हो तो कोई चिन्ता नहीं है। इसके अतिरिक्त हमको देनेवाले समय आनेपर बहुत हो जावेंगे। इस समय यदि दुर्भाग्यसे कोई हमारी भेंट कुछ नहीं करना चाहता है तो हमभी भिक्षकके समान उसके सन्मख कर फैलाकर धनकी याचना करना नहीं चाहते। क्योंकि हमारा सदासे यही सिद्धान्त रहा है:--

> बदनसीबी है खड़ी जो, आज होकर रोबरू, क्या ज्ञालत हम उठायं, उनके जाकर रोबरू? है बज़िंद यह क्या ज्माना, हम करें उनसे सवाल? हम न मांगेंगे हशरतक, उनके जाकर रोबरू! वह तो क्या उस कृतिरें, क्रैयूमसेभी हम कभी, क्या कहेंगे—हमको कुछदो—उसके जाकर रोबरू?

खुब निकला मुफ्तमें जब, उनका मतलव हमसे यों, क्या करेंगे फिर वह हज्रत, आज आकर रोबरू ? जां चुराते हैं जो हमसे, आज सुरत देखकर, क्या कहेंगे हमसे 'कर्नल, 'कलको होकर रोवरू ?

किन्तु इन घटनाओंसे हमको बहुत कुछ पाठ मिल गया है। इसलिए आगेको यदि हम अपनी चिकित्साका प्रचार करना चाइते हैं तो हमको स्पष्ट व्यवहार रक्खनेकी अवस्थकता है। क्योंकि इस जगतमें विना मांगे देनेवाले विरले पुरुषही निकलेंगे और विना धनके ियी विद्याकी उन्नति नहीं हो सकती । इसीसे धना-भावके कारण हम अनेक अन्दायक पस्तकोंका अवलोकन और बहतसे अनुभव प्राप्त करनेसे बश्चित रह जाते हैं । परन्तु इसपरभी हमारा सन्तुष्ट और शान्त रहनेका स्वभाव नहीं जाता. हम अनेक कप्टोंके होते हएभी मौनही रहना सीखे हैं: और कदाचित हम अपने उन दःखोंकी गाथाका यहां कभीभी कथन नहीं करते यदि आगरेंसे चलते समय हमको कमसे कम हमारी भेंट आदि नहीं तो रेलका भाडा तो दे दिया जाता: और इतना होते हुएभी हमने बहुतही संक्षेपसे और अनेक क्लेशॉका कथन न करते हुए लिखा है। क्योंकि इस दुःखको हम उस समय इसलिए सहन करनेको असमर्थ थं कि हमसे पहिले चिकित्सा करनेवाले डाक्टरकी चिकित्सामें कई सहस्र स्पया व्यय हो चुका था: और हम प्रत्यक्ष इस बातका अनुभव करके कि यह आवश्यकतासे अधिक स्वार्थ है. मनुष्यत्वके विपरीत है और हमारे साथ घोर अन्याय है विना लिखे न रह सके। निःशन्देह उसकी ओरसे हमारे दुःखी हृद्यपर आधात हुआ है। परन्तु फिरभी यदि वह हमारी आज्ञानसार तीन वर्ष पर्यन्त पथ्यसे रहकर चिकित्सा करेगी तो हमको इतनी प्रसन्नता होगी. जितनी दस सहस्र रुपये प्राप्त करनेसेभी नहीं हो सकती।

एक रोगी सन् १९१९ ६० में हमारे वर्तमान श्रमुस्से मिलने उनके बागमें आया । वह एक होनहार नवयुवक या और खुजें जिले बुलन्दशहरमें मुख्तार्राका व्यवसाय करता था। वह देखनेमें क्षयी पीड़ित रोगी न जान पड़ता था, और बहुतही मोला प्रतीत होता था। परन्तु अभाग्यवश क्षयी सरीखे दुष्ट रोगने उसकी मृत्युका मार्ग सर्वे प्रकारेण निष्कण्टक कर दिया था। इसे से हमने अपने प्रिय साले श्री हिंद प्रकार जीकों, जो कि स्वयं सन् १९२९ ई० में क्षयीसे पीड़ित होकर तीस

जुनको सायं के समय सदाको मृत्यु देवीकी गोदमें बले गये, उस रोगीके समीप, उसके संकामक दुष्ट रोगके भयसे, न बैठनेके लिए कहा था; और उससे अपनी विकित्साके विषयमें इस सन्देहसे नहीं कहा कि बहुत सम्भव है वह उसे स्वीकार न करे। परन्तु अपने श्वसुर द्वारा हमने उससे उस रोगसे सावधान रहने एवं प्यान पूर्वक विकित्सा करनेके लिए कहला दिया था। किन्तु उसकी मृत्यु उसके पीछे हाथ धोकर पड़ी हुई थी। अतः वह हमारा उपदेश कब स्वीकार करनेवाला था! अतएव प्राय दो मास उपरान्त हमने उसकी मृत्युके दुःख देनेवाले समाचारमी सन लिये।

सन् १९१५ ई० में एक अटारह वर्षीय कन्याके देखनेके निमित्त हम वन्धुवाली, लाहीरमें गये। वह देखनेमें बहुतही सुन्दर आकृतिकी थी। परन्तु क्षयी
रोगने उसके प्रति ऐसी निर्दयता दिखा रक्खी थी कि वह सर्व प्रकारेण अपने
जीवनसे दुःखी थी। इसपरभी वैज्ञानिक डाक्ट्रोंने ट्यूबरक्युलिन इजेक्शन्स और
विवेली औषिथयोंसे उसका जीवन दुःखप्रद बना रक्खा था। उसके पैरोंपर अले
प्रकार सूजन आरहा था। वह उस समय अतिसारसे पीड़ित थी। उसके घरीरको देखनेसे कहीं अस्थियोंके अतिरिक्त मांस या रक्त प्रतीत न होता था।
उसकी त्वचाका वर्ण जीवन शून्य और श्वेत जान पड़ता था। उसके नख खुदेरे
और कपरसे नीचेको गोलाई लिए हुए श्वेत वर्णके जीवन रहित हो रहे थे। उसके
ओछोंका रङ्ग समस्त रूपेण फीका दर्शता था। उसके खांसीको गतिभी जीवनकी
न्यूनतासे बहुत मन्द हो गयी थी। अतः हमने कोईभी अनुकूल ळक्षण न देखकर
उसकी चिकित्सा करना स्वीकार न किया। क्योंकि उपरोक्त लक्षणोंसे
उसके शरीरसे जीवन शक्तियोंके विदा होनेका ज्ञान होता था। अतः तीन सप्ताहके मीतरही हमने उक्ती मृत्युके शोकमय समाचार सुन लिये।

श्वांस रोग Asthma.

श्री से रोगके विषयमें प्राय यही कहावत है, 'दमा दमके साथ जाता है '; और वास्तवमें यह ठीकही है, क्योंकि जिसे यह दुष्ट रोग लग जाता है उसका पीछा सुगमतासे नहीं छोड़ता। परन्तु हमें इस बातका अभिमान है कि इमारी विकित्सा विधिने अनतक प्रत्येक श्वांसके रोगीपर केवल चार सप्ताहक भीतर अलौकिक चमत्कार दिखाया है, और वर्ष दो वर्धमें पुरानेसे पुराने श्वांस रागोको पूर्णतः लाभ पहुंचाया है। अतः इस बलपूर्वक कहते हैं कि कोई श्वांसका रोगी तब-तक हताश नहीं हो सक्ता जबतक कि उसमें जीवन शक्तियां संचार कर रही हैं और फुफ्नुस या श्वांसनाली समूल नष्ट नहीं हुई हैं।

श्वांसकी तीव दशामें दो मास पर्यन्त चौबीसों घन्टे रोगीको टबमें लिटाकर या वस्त्रों द्वारा छातीपर ताप होना चाहिये और यदि ऐसा न हो सके तो दिनमें तीन वार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाकर धड़ बन्धनोंका प्रयोग होना चाहिये। यदि इच्छा और ऋत अनुकुल हो तो रोगीको प्रात या दो पहर के समय स्वच्छ शांतल और सहा जलसे सर्वोङ्क स्नान करना या केवल राजादि धोना चाहिये। किन्तु यदि इच्छा न हो तो कभी शीतल जलसे स्नान न करे। दंः मास के उपरान्त रोगकी अवस्थानसार तीन बार ताप पहुंचाने और बन्धनंतके प्रयोग करनेकी अपेक्षा दो या एक बार प्रति दिन ताप देना और बन्धनोंक: प्रयोग रोगके अन्त समयतक रहना चाहिये। रात्रिका बन्धन कभी न त्यागा जाय । सामर्थ्यके अनुसार शांतल और चेतन्यता प्रदान करने वाला बाय तथा प्रकाशमें टहलना बड़ाही हितकर है। परन्त सामर्थ्यसे अधिक कोई काम ठीक नहीं। शांस रोगमें पहिले आठ सप्ताहतक हो सके तो केवल रसीले फलोंपर रहना चाहिये. परन्तु यदि रोग प्रराना और अति भयक्कर न हो तो अन्य फलभी दिये जा सक्ते हैं: और आठ सप्ताहके उपरान्त फलोंके साथ धारोष्ण दूधभी दिया जा सक्ता है। परनत यदि इस दृष्ट रोगसे सदाको पाछा छड़ाना है तो चिकित्सा कालसे कुछ दिन पीछ कभी रसीले फलही सर्वोत्तम सिद्ध होते हैं। इसीसे केवल अनार या गन्नेवर जीवन निर्वाह करनेवाले रोगी उनके अमृत मय गुणोंसे शीघ्र इस दारुण रोगसे मक्त हो जाते हैं।

श्वांस रोगसे पीड़ित अनेक रोगियोंकी हम बहुत पहिलेते विकित्सा करके लाभ पहुंचा चुके थे, परन्तु सन् १९१६ ई० में विजनौरके स्थानपर एक ऐसा रोगी हमारी चिकित्सामें आया जो प्राय दस पगभी चलनेको असमर्थ था। वह बहुत दिनोंसे श्वांस रोगसे पीड़ित था, परन्तु उन दिनोंमें उसकी पीड़ाको सहन करना उसकी सामर्थ्यसे बाहुर हो गया था। वह दिन और रात्रिमें किसी समय सीधा लेटकर शयन न कर सकता था; क्योंकि उसे खांसी बहुत दु:ख देती थी। उसे प्राय समस्त रात्रि बैठकरही काटनी पड़ती थी। अनेक औषधियोंका सेवन करते,

करते वह दुःखी हो गया था; और उनने लाभकी अपेक्षा प्राय हानिही सिद्ध होती थी। वह अनेक चिकित्सकोंके पन्नेमें फंसकर बहुत कुछ आर्थिक हानिभी उठा चुका था। इसके अतिरिक्त प्रथम तो वह पचास वर्षसे ऊपरकी आयुका था, दितीय वह प्राय समस्त प्रकारके मादक पदार्थ (तम्त्राकृ, गांजा, भांग, चण्डू, अफ्यून और मंदिरा आदि ) सेवन कर चुका था, इस लिए उसके शरीरपर किसी औषधिका प्रभाव न होता था। किन्तु हमारी सम्मतिके अनुसार चिकित्सा करनेपर उसको पहिले दिनहीं इतना लाभ हुआ कि वह सुगमता पूर्वक श्रेष्मका त्यागन कर सका, और उस रात्रिको वह कई घन्टे निद्रामें रहा । उसको हमने प्रात और सायंकालको छाती और उदरपर नित्य दो, दो घन्टे, ताप पहुंचाने तथा धड़ बन्धन प्रयोग करनेकी आज्ञा एवं रसीले फलोंके सेवन करनेकी अनुमति दी थी । परन्तु यह हमको स्मरण नहीं कि किस कारण वश वह अधिक रसीले फल नहीं ले सका । अतः हमने उसे धारोष्ण गौऊका द्ध और वाष्प द्वारा उबले हुए रसीले शाकादि सेवन करनेकी सम्मति देदी थी, जिससे प्राय तीन सप्ताइमें वह समस्त रात्रि सुख पूर्वक शयन कर सकता था और आनन्दसे दो मील टहलने जासकता था । पांचवें और छटे सप्ताहमें वह पर्णतः श्रांस रोगसे मक्त हो गया था: और एक धनिककी कन्याके विवाहमें उसने समस्त मिठाइयों और पकवानके बनानेका काम अपने हाथमें लिया था: क्योंकि वह हल-वाईके काममें बहुत निपुण था। उसको अग्निके सामने बैठकर काम करनेपरभी श्रांसका दौरा नहीं उठा था; और वह ठीक वैसेही काम कर सकता था जैसे एक स्वस्थ मनुष्य कर सकता है। चौथे सप्ताइमें उसे प्रातः कालको चार बजेके निकट कळ खांसी उठकर श्लेष्ममय रसोंकी ऐसी वमन हुई कि एक पात्र, जिसमें प्राय चार सेर या उससे अधिक जल आता हो भर गया. और उसी दिनसे उसका श्रांस रोग विदा हो गया । उसकी चिकित्सामें हमको एक यह अड़चन प्रतीत होती थी कि वह अफ्यून और तम्बाकू छोड़ना नहीं चाहता था; क्योंकि उसको उनके छोडनेसे कुछ भय प्रतीत होता था। किन्तु हम विना उन मादक पदार्थोंका त्यागन कराये किसी प्रकारभी चिकित्सा करनेको प्रस्तुत नहीं थे। अतः उसको चिकित्सा करनेसे पूर्व हुक्के और अफ्यूनका सेवन त्यागना पड़ा; और जैसा कि उसको भय था उसे किसी प्रकारका कोई कप्र नहीं हुआ; प्रत्युत सदाको उससे

नह दुर्व्यंसन छूट गये। उसने हमारी चिकित्साका पाठन केवल आठ सप्ताहतकही किया। परन्तु हमारी आज्ञा थी कि निरन्तर एक वर्षतक किया जाय, जिससे रोग समूल नष्ट हो जाय। परिणाम यह हुआ कि कुछ वर्षके उपरान्त उसे फिर श्वांस रोगने आघेरा, और फिर हमनेभी इस लिए उसकी चिकित्सा नहीं की कि उसके आज्ञा न पाठन करनेसे हमारी चिकित्साको कलक्क लगता था।

सन् १९१७ ई० के अन्तर्मे एक श्वांसका रेगी हमको दिल्लीमें मिला। परन्तु एक विशाल नगर होनेसे वहांका जल-वाय श्वांस रोगमें बहुतही प्रति-कल था । इस लिए हमने रोगीके पिताको दिल्ली छोड़ रोगीको अन्यत्र ले जानेकी सम्मंति दी । अतः वह रोगी और हमको लेकर अम्बोलके निकट एक प्राममें चले गये । यद्यपि हमारी उनके साथ समय जानंकी कोई विशेष आवश्यकता न थी। इसके अतिरिक्त उस समय प्रयागके एक प्रेमसें 'प्राकृतिक विज्ञान' के मुद्रणार्थ कागुज़ लिया हुआ था, जिसको हमारे उस रोगाँके साथ अम्बाले चले जानेके कारण प्रेसवाले बृष्टता पूर्वक अपने काममें ले आये: और 'प्राकृतिक विज्ञान 'का मदण झमेलेमें पड गया । अतः उस समय क्या उस रोगीके साथ जानेके कारण 'प्राकृतिक विज्ञान 'के सदणमें सात वर्षका विलम्ब हुआ । परन्त इसपरभी हमको यह सन्तोष था कि उस रोगीकी चिकित्सा दिहीके बड़े, बड़े डाक्टर करके कुछ लाभ न पहुंचा सके थे, और डाक्टर कोहनीकी जल चिकित्सा विधिसेभी कई मासतक चिकित्सा करनेपर कोई लाभ न हुआ था, इमारी विकित्साके पहिले दिनसेही लाभ होना आरम्भ हुआ। इसके अतिरिक्त वह हमारे एक परम सित्रका पुत्र था. और उसके कुटम्बियोंको हमारी चिकित्सामें किञ्चितमात्र विश्वास न था। अतः हमारी यह इच्छा थी कि हम अपनी चिकित्साके महत्त्वको कियात्मक रूपसे प्रमाणित करदें । इसीसे हम उस रोगीके साथ उस प्राममें प्राय डेट मासतक बडी प्रसन्नताके साथ रहे । क्योंकि हमको वहां कोई कष्ट नहीं था। हां, इतना अवस्य था कि कभी, कभी हमको ' प्राकृतिक विज्ञान ' के मुद्रणकी चिन्ता बहुत दुःख देने लगती थी, और रोगीके शरीरपर बन्धनोंका प्रयोग करनेके निमित्त हमसेही कहा जाता था. जिससे हमको कुछ परिश्रम न होते हुएभी अपार दुःख प्रतीत होता था; क्योंकि हमको आरम्भ कालसेही ऐसे कार्योंसे घणा रही है। किन्तु फिरभी जब हम अपने रोगीको उन्नति

करते देखते थे तो हमारे आनन्दकी सीमा न रहती थी। अपरच हमारा रोगीभी बहुतही प्रसन्न रहनेवाला था । वह एक सत्रह वर्षीय होनहार नवयुवक था । उसकी गुरकुल कांगड़ीमें सामर्थ्याधिक व्यायाम करनेसे बाल्यकालसेही श्वांस रीग होगया था। अतः हमने उसको प्रति दिन तीन बार धड बन्धनोंके प्रयोग करनेकी सम्मिति दी थी. क्योंकि जल द्वारा ताप करनेमें कुछ असुविधा थी । अन्यथा यदि जल तापका प्रयोग होता तो रोग अति शीघ्र जाता रहता । इसपरभी उसका रोग चौथे सप्ताहमें बहुतही कम होगया था और छटे सप्ताहमें वह श्वांसकी पीड़ासे प्राय मुक्त हो चुका था । उसके विताने उसके सेवनार्थ गन्नोंका यथेष्ट प्रवन्ध रक्खा था। इसीसे वह जल ताप न होनेपरभी शीघ्र श्वांस रोगसे अपना पीछा छटानेको समर्थ हुआ । वह प्रात और सायंके समय शरद ऋतुके होते हुएभी नदी तटपर कई, कई घन्टे टहलने जाता था, जिससे वह अल्प कालमेंही चैतन्यता युक्त हो गया था। उसकी अन्त्र और आमाशय नियमित रूपसे कार्य करनेको समर्थ हो गये थे। वह समस्त रात्रि विना किसी विश्वके चार सप्ताह पीछेडी शयन करने लगा था। तीसरे सप्ताहमें एक दिन खांसी होनेपर उसे श्रेष्मके साथ थुकनेमें बाज-रेके समान श्वेत वर्णके कई अस्थियोंके सहश कठोर पदार्थ निकले थे: और उनके निकलनेसेही उसका श्रांस रोग विदा होने लगा था। दूसरे सप्ताहतक उसे कुछ अधिक कष्ट रहा था: परन्त यदि जल तापका प्रयोग किया जाता तो पहिले समा-हमेंही उसके क्रेशोंका इति हो जाता । उसने कई मासवक हमारी चिकित्साको कम पूर्वक किया था। परन्तु हमें इस बातका खेद रहा कि उसने हमारे आदेशानुसार चिकित्सा और पथ्यका कम एक वर्ष निरन्तर नहीं रक्खा। इस लिए पुनः श्वांस रोगके हो जानेकी सम्भावना है। उस रोगीपर, हमारी रीतिके अनुसार मुरादाबादके एक डा॰ कोहनीके अनुयाया चिकित्सकने विना हमारे सिद्धान्तींसे परिचित हुएही. केवल अन्य श्वांस रोगियोंपर हमें विजय प्राप्त करते हुए देखकर, हमारी चिकित्सासे पूर्व, कण तापमय मृत्तिकाके बन्धनोंका प्रयोग ।किया था, जिससे रोगीको लाभकी अपेक्षा इस लिए भारी हानि पहुंची कि बन्धनोंपर ऊष्ण मृत्तिकाका किया हुआ प्लास्टर बांधते. बांधते शीतल हो गया था: और उन महागयको बन्धनोंकी शीतलतासे पहंचनेवाली हानिका इसलिए ध्यान नहीं था कि डा॰ लुई कोहनीने शीतल मृति-काके प्रयोगकाहा कथन किया है। अतः हम रोगियोंको उन चिकित्सकोंकी ओरसे,

जो हमारे सिद्धान्तोंसे अन्भिन्न हैं, या जिनकी चिकित्सा, अनेक भिन्न सिद्धान्तोंपर चलनेसे पचमेल खिचड़ीके समान है, सावधान करते हैं। क्योंकि इससे हमारी चिकित्सा विधिको कलक्क लगनेके अतिरिक्त किसी, किसी समय रोगी बहुत आप-तिमें पड़ जाता है।

सन् १९१६ ई० में प्रयागिक स्थानपर एक श्वांस रोगसे पीड़ित भङ्गी अपनी मृत्युसे एक दिन पिहले इक्केमें पड़कर ज्यों त्यों हमारे निकट आया था। परन्तु उसका यह कृत्य हमको उचित नहीं प्रतीत हुआ। क्योंकि उसको इक्केमें पड़कर आनेमें अपार दुःख हुआ होगा। किन्तु क्या किया जाय हमारे देशके निर्देशी चिकित्सकोंके कारण दारिद्रतासे पंडित रोगी पृति देनेशी सामर्थ्य न होनेसे उनको अपने घर खुळानेकी शक्ति नहीं त्वस्वते, और कदाचित इसी अनुमानसे वह अपने जीवनका अन्त होनेकी प्रशास वेदना सहन करते हुएमी हमको अपने घर खुळानेका साहस न कर सका। इनने उसकी ऐसी दशा देखकर उसका इक्केसे नीचे उत्तरने और फिर उसके ऊपर चढ़नेका कष्ट देना उचित न समझा। अतः हम उस उस उसके घरको लोटाकर उपने यहाँदी उसको देखने चले गये: किन्तु उसके शरीरसे जीवन शक्तिया विदा हो ली थीं, इसलिए हमने उसकी चिकित्सा करना उचित न समझा। परन्तु उसकी दुःखिया स्त्रीके बहुत आब्रहपर हमने उसको जल ताप और अनार सेवनकी अनुमति दी, जिससे उसको केवल इतनाही लाभ पहुंचा कि सत्य समयतक उसको अधिक कटोंका अनुमव नहीं हुआ, उसने बहुत शान्तिके साथ अपने प्राणीका त्यागन किया।

एक थोरोपियन नवयुवक, जिसको अवस्था प्राय तीस वर्षको थी, साईकिळपर बहुत बढ़नेसे प्राय बीस वर्षको अवस्थासेही उतके शरीरमें श्रांस रोगकी पीड़ाका प्रारम्भ है! गया था, सन् १९१८ ई० में हमारी चिकिर अमें आया। परन्तु इसपरमी उसने साईकिळका चढ़ना पचीस वर्षकी अवस्थातक नहीं त्यागा; प्रत्युत उन्तीस वर्षकी अवस्थामेंभी उसने एक रेसमें साठ मीळतक साईकिळ दौड़ायी थी, जिससे वह एकेक शैथापर लग गया। वह चौबीसों घन्टे विकळ रहता था, और किसी समय शयन करनेको समर्थ न था। क्योंकि सीधा छेटतेही उसे खांसी विकळ कर देती थी। उसे शौचसे निकृति प्राप्त करनेके छिएमी दिनमें कमसे कम चार बार कह उठाना पड़ता था; और इसपरभी उसको शौच जानेकी इच्छा बनीही

रहती थी । उसकी पाचन शक्तियां बहुतही शिथिल प्रतीत होती थीं; क्योंकि बहत दिनसे उसको यकत सम्बन्धी पीड़ाएंभी थीं। अतः हमने उसको प्राय डेट मासतक चौबीसों धन्टे समस्त शरीरको टब द्वारा जल ताप पहुंचाने और केवल बेदाने अनारपर निर्वाह करनेकी सम्मति दी: तद् उपरान्त चार मासतक दिनमें तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने और बन्धनोंके प्रयोग करने तथा आनारके अतिरिक्त अन्य रसीले और मीठे फलोंके लेनेकी आज्ञा दी; तत् पश्चात् तीन मास-तक प्रति दिन दे। बार डेट, डेट घन्टे और अन्तके चार मासतक दिनमें एक बार केवल दो घन्टे ताप पहुंचाने और प्राय समस्त अनुत्तेजक और सूक्ष्म फलोंके सेवन करनेकी अनुमति दी। परिणाम यह हुआ कि उसकी युवावस्थाके कारण वह चौथे सप्ताहमें प्राय श्वांस पीड़ासे मुक्त हो चुका था और सातवें सप्ताहमें कोई उसको श्रांसका रोगी नहीं कह सकता था। वह उस समय आठ, दस मील प्रांतके समय नित्य टहलने जाता था।उसकी अन्त्र नियमित रूपसे मलत्यागनका काम करने लगी थीं। इसीसे उसे शौचसे निवृत्ति प्राप्त करनेके लिए चौबीस घन्टेमें केवल एक या दो बार जाना पड़ता था: और उसे ऐसा बंधा हुआ मल आता जो न इतना कठोर होता था. जिसके त्यागनमें कष्ट हो, न ऐसा ढीला होता था, जिसके चिपकनेसे गुदाको स्वच्छ करनेके निमित्त कागज या जलकी आवस्यकता हो । उसकी पाचन किया इतनी उन्नति कर गयी थी कि एक दिन हमने उसको सोलह सेर शहतून खाजाते हए देखा था। उसका यकृत रोगभी सदाको उसका पीछा छोड़ गया था। परन्तु उसकी इस समस्त उन्नतिका कारण उसका हमारी सम्मतिके अनुसार पथ्यस रहकर एक वर्ष पर्यन्त चिकित्सा करना थाः और यह गुण केवल उसीमें नहीं था, प्रत्युत आज पर्यन्त हमने जितने योरोपीय रोगियोंकी चिकित्सा की है उन सभीमें यह प्रशंसनीय गण पाया है । इसका कारण कदाचित उनका शिक्षित होनाही है। इसके अतिरिक्त किसी थोरोपियन रोगीने हमें भारतीय सेटोंकी नाई असन्तष्ट नहीं रक्खा । क्योंकि वह स्वास्थ्यके सन्मुख धनको श्रेय देना नहीं जानते, और वह भारतीय धनिकांक समान ऐसे प्रलोभन देनाभी नहीं जानते कि अन्तमें प्रसन्न कर दिया जावेगा । वह रुपयेका व्यवहार स्पष्ट रक्खना सीखे हैं. और इसीसे उनके चिकित्सक असन्तुष्ट न रहनेके कारण हृदयसे रोगियोंका महा करते हैं: और हमारे धनिक जन रुपयेका प्रश्न आतेही शुष्क हो जाते हैं. उनकी आंखोंमें

िचिकित्सक खटकने लगता है, जिसका परिणाम प्राय वैमनस्यही देखा गया है।

सन १९२३ ई० के अन्तर्मे एक मोटर ड्राईवर जिसका प्राय दो वर्षसे आह रोग था. और जो उससे बहुत पहिलेसे उपदन्श रोगसे पीड़ित था बम्बईके स्थानपर हमारी चिकित्सामें आया। हमने उसको रसीले फलोंका सेवन और न्यूनाति न्यून दिन में दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुँचानेकी सम्मति दी थी। परन्तु वह न तो यथेष्ट फलही सेवन करता था और नदो बार तापही पहुंचाता था। वह फलोंके अतिरिक्त दूध-चावल और रोटीका सेवन करता था: और दिनमें केवल एक बार ताप पहुंचाता था। इसपरभी दो सप्ताहमें उसको इतना लाभ पहुंचा कि वह रात्रिको सुखसे शयन और विना हांपे मोटर स्टार्ट कर सकता था। इसीसे उसने मोटर चलानेकी छोड़ी हुई चाकरी पुनः करली। इसके अतिरिक्त उसके उपदन्शक चिन्ह प्राय छप्त हो गये थे, और उसके शरीरमें चैतन्यता आती हुई प्रतास होती थी। परन्तु हम उसकी ओरसे इस लिए प्रसन्न नहीं के कि प्रथम तो वह बोड़ी और चाय पान करना नहीं छोड़ता था. द्वितीय वह हमारी आजाके विपरीत चावल आदि सेवन करता था, तृतीय वह यथेष्ट ताप पहुंचानेका-भी प्रयक्त नहीं करता था: प्रत्युत जभी रोगमें कुछ न्यूनता होती थी तभी वह चिकित्सा करना बन्द कर देता था और जिस समय अधिक कष्ट प्रतीत होता था उसी समय ताप पहुंचानेकी सुझने लगती थी। अतः हमने उसे अनेक बार समझाया कि जबतक केवल फलोंपर निर्वाह करके हमारी सम्मातिके अनुसार ताप न होगा कभी लाम होना सम्भव नहीं है। परन्तु खेद है उसके एक बात ध्यानमें न आयी। अन्तेम हम एक सेठकी स्त्रीकी चिकित्सार्थ आगरे चले गये. और उसका पीछे वहीं कम चलता रहा। अन्तमें दुःखी होकर सन् १९२४ ई० के मध्यमें वह बम्बईसे अपने देशकी चला गया। हमारे अनुमानसे ऐसे रोगियोंकी बिकित्सा करनाढी पाप है। क्योंकि इससे वहभी झमेलेमें पड़े रहते हैं, और इमारी चिकित्सा विधिकोभी वृथा कलडू लगता है। किन्तु यदि ऐसे रोगियों-की चिकित्सा करनाही हो तो उसको समस्त रूपेण अपने आधीन रक्खकर करता चाहिये ।

सन् १९२१ ई० में एक वङ्गाली यवन श्वांस रोगकी चिकित्सार्थ हमोर समीप आया। वह पोलोका बड़ा खिलाड़ी था; और उसी खेलसे उसे वह रोग हुआ था।

बीस वर्षकी आयुमेंही उसका शरीर श्वांसका घर बन गया था, और पचीसवें वर्षमें वह उस रोगसे दुःखी होकर मृत्यु देवीकी शरणमें जाना कहीं उत्तम समझता था। क्यों कि पोलोके अतिरिक्त उसका कोई जीवनाधार न था. और पोलोही उसके प्राणोंकी पिपासी हो रही थी। अन्ततः सन् १९०० ई० में कहीं एक बड़ी भारी पोलोकी मैच हई. र्जिसम उसने श्वांसकी पीड़ा वश खेलना स्वीकार न किया । किन्त वह एक राजाके यहां पोलो खेलनेपरही नौकर था। इस लिए उसको विवश हो उस मैचमें भाग लेना पड़ा, जिसस वह खेलके समाप्त होतीही मूर्छित होकर गिर पड़ा । उस समय उसका श्वांस घोंकनीके समान चल रहा था। उसके जीवनकी आशा बहतहीं कम होती थी । उस समय उसको कुछ बांडी दी गयी, जिसकी तीक्षणता और उत्तेजनासे उसके कण्टमें अटका हुआ क्षेष्म बाहर हो गया और वह किसी प्रकार गिरता पड़ता ठहरनेके स्थानतक पहुंच गया. और वहांसे वह घर जानेकी अपेक्षा दो एक दिनके पश्चात् सीधा हमारे यहांको चल दिया । हमें उसकी यह दशा देखकर बहतही दुःख हुआ, किन्त यह अच्छा था कि वह चिकित्सार्थ यथेष्ट धन व्यय कर सकता था। अतः हमने तत्क्षण उसके लिए एक ६६" लांबा टब बनवाकर निरन्तर तीन मास-तक उसको चौबिसों घन्टे ताप पहुंचाया । इसके उपरान्त दिनमें दे। बार दो. दो घन्टे ताप पहुंचाने और उनके पश्चात् घड़ बन्धनोंके प्रयोग करनेकी सम्मति दी । वह हमारी आज्ञानुसार आठ मास पर्यन्त केवल अनारके आहारपर रहा था. जिससे उसके शरीरमें प्रत्येक स्थानपर रक्त भरा हुआ प्रतीत होता था, उसके समस्त शरीरपर मांस भर गया था । उसकी बैठी हुई छाती उभरी हुई जान पड़ती थी। देखनेसे कोई उसको श्वांसका रागी नहीं कह सकता था । उसेन यवन होनेपरभी मांस, मच्छली और मुर्गी, अण्डका आहार न करनेकी शपथ लेली थी। वह भले प्रकार यह समझ गया था कि मांस और धान्यादि कोई भी किसी प्रकार फलोंकी समानता नहीं कर सकते । इस लिए उसका विचार था िक यदि सदा फल प्राप्त हो सकें तो उन्हें।पर जीवन निर्वाह किया जाय । वह आठ मास चिकित्सा करनेके उपरान्त अपने घर चला गया था और वहीं प्राय और आठ मासतक अन्य रसीले फलोंका सेवन करके अपनी चिकित्सा करता रहा । उसके पश्चात यद्यपि वह हमको मिल नहीं सका है, परन्तु उसके पत्रोंसे प्रतीत होता है कि वह पूर्ण आरोग्य हो गया; और उसने उसी रीत्यानुसार अनेक श्रांस, क्षयी, संप्रहणी और निमोनिया आदि रेगोंसे पीड़ित अनेक रोगियोंको लाभ पहुंचाया है; प्रत्युत अब उसके जीवनका आधार प्राय दुःखी रोगियोंको लाभ पहुंचानाही है। हमारी इच्छा है कि जोभी हमारी चिकित्सासे लाभ उठाय उसको उक्त रोगीके समान अन्य रोगियोंकी चिकित्सा करके उन्हें लाभ पहुंचाना चाहिये।

# खांसी एवं क्रूकर खांसी Caugh and whooping caugh.

किसी प्रकारकी खांसी अथवा कृकर खांसीकी वही चिकित्सा और पृथ्य होना चाहिये जो एक श्वांस रोगीके लिए हो सकती है। केवल खांसी और श्वांस रोगमें इतना में है कि श्वांस मुक्त होने में बहुत समय तथा ध्येंकी आवश्यकता है और खांसी कुछ सप्ताहमेंही नहीं प्रस्थुत कभी, कभी कुछ दिनमेंही जानी रही है। परन्तु फिरभी खांसीसे बहुत सावधान रहना चाहिये। क्योंकि उससे अधिक समयतक पीड़ित रहनेपर श्वांस रोगका जन्म हो जाता है। इसके अतिरिक्त खांसी समस्त शरीरको हिला देती हैं, जिससे हमारी शक्तियोंका कोष अति शीध शुस्य हो जाता है, प्राय समस्त नाड़ियां कक्तेष्य हान हो जाती हैं, और कभी, कभी भोजन करनेके उपरान्तही वमन हो जाती है। अपरब क्षयांकी दशामें खांसीका होना रोगीके प्राणेंके लाले पड़ना है।

खांसांसे पीड़ित एक रोगी सन् १९११ ई॰ में हमको जोधपुरके निकट एक प्राममें मिला था। वह एक १३ वर्षीय बालक था। उसको सूखी खांसी उटा करती थी। खांस्ते, खांस्ते उसका मुंह और नेन्न लाल हो जाते थे, और बहुधा उसको भोजन करने के उपरान्त वमन हो जाती थी। औपधियोंका सेवन करते, करते वह दुःखी हो गया था, और उसका गात्र मांस एवं रक्तसे विधित होकर केवल अस्थियोंका पिजरही रह गया था। वह दो वर्षसे उस रोगमें प्रसित था। इसके अतिरिक्त उसकी विकित्सामें उसके पिताका कई सहस्र रूपया उठ जुका था। हमने खांसी रोगमें अपनी विकित्साका पिहला अनुमव उसी रोगीपर दिखाया था। हमने उसको उसला होते हुए जलके टबमें दो सप्ताहतक बीबीसें घन्टे क्वा । केवल शौचादिसे निम्नित प्राप्त करनेके लिए उसे कुछ कालके लिए टबसे बाहर निम्नित इसने कालके लिए टबसे बाहर निमित्त इसने

जोधपुरी, अनारकी सम्मति दी थी। अतः फल यह हुआ कि दस दिनके भीतरही उसकी खांसी छप्त होगयी । हमने उसकी चिकित्साका कम निरन्तर तीन मास पर्येत रक्खनेको कहा, जिससे शरीरमें रोगका बीज न रहे । अतएव उसके पिताने हमारी सम्मतिके अनुसार तीन मासके स्थानमें छः मासतक उसकी पश्यके साथ चिकित्सा की. जिससे उसका विजर समान शरीर मौस और रक्तसे गोल हो गया था। खांसीके अतिरिक्त उसका कोष्टबद्ध और शिर पीड़ासेभी छुटकारा हो गया। अपरस प्रत्येक ग्रीध्म ऋतमें जो उसके रक्त विकारसे फीडे निकला करते थे वह रक्तके स्वच्छ हो जानेसे सदाको बन्द हो गये: और इस प्रकार उसके पिताको प्रति वर्ष बहुत कुछ धनकी बचत होने लगी । परन्त उसके कृतप्र पिताने कुछ हमको भेंट करने या हमारे उद्देश्यमें आर्थिक सहायता देनेके स्थानमें हमको अम्रत्य पाठ यह दिया कि दाखितासे पीडित रोगियोंके अतिरिक्त धनिकोंकी निश्चलक सेवा करना प्रण्यके स्थानमें पाप है। परन्त हम अपने स्वभाववश किसीसे चिकित्साके परिवर्त्तनमें धन लेनेका साइसही न रक्खते थे । इसके अति-रिक्त हमको अपनी चिकित्साके प्रचारके आगे धन बहतही तुच्छ प्रतीत होता था। किन्तु अन्तमें ऐसे स्वार्थी अन्धोंकी परीक्षा करनेने हमको थका दिया। हम किसी. किसी समय भोजन और वस्त्रसेभी पीड़ित रहने लगे । हमारा शरीर सुख-कर पिझर हो गया। इमारी ओरसे प्राय समी नेत्रोंके होते हएभी बक्षहीन हो गये। हमने सन् १९०३ ई० के मध्यसे जून सन् १९२४ ई० तक बहुतही कम दिन अपनी क्षधाको पूर्णरूपेण सन्तुष्ट करनेके निमित्त यथेष्ट आहार प्राप्त किया होगा, अन्यथा आयुका अधिक भाग आधी भूल रक्खकरही व्यतती किया है। इस लिए इमको अशक्त हो अपनी नीतिमें परिवर्त्तन करना पड़ेगा और हमारे समस्त अनुभवोंका सारांश निम्न पंक्तियोंसे स्पष्ट प्रतीत हो जानेपर कदानित हमको कोई दोषी ठहरानेका साहस न करेगाः---

थे बिसारत अहल जो वह, आज यांसे मिट गये, कृजभी उनकी नहीं है, सब निशांही मिट गये। उस कृजदाने यारसे, किस कृजकी हो यास अब, दाद देनेके लिएभी, चश्म जिसके मिट गये? उनकी खिदमतके सिलेमें, सुपतमें बस यह मिला:— मुफ्तमें बदनाम हो हम, मुफ्तमेंही मिट गये। जालिमोंकी नीकरीसे, अब किनारा कीजिये, क्या करोगे फिर जो 'कर्नल र औरभी तुम मिट गये थे

सन १९१२ ई० के अन्तमें हम सम्भल जा रहे थे। अनायास मार्गमें हमारी गाडी दट जानेसे हमको सङ्कके किनारेपरही वह रात्रि व्यतीत करनी पड़ी। गाडीके टटनेसे पहिले तो हमको रेल द्वारा वहां न जानेका इस लिए पश्चात्ताप हुआ कि हम अपने पूज्य पिताजीके, जो उस समय सम्भल गये हए थे. दर्शनेंको बहुत लालायित थे, किन्तू थोड़ेही कालमें हमको उस गाड़ीके टुटनेसे इस लिए दुःखके स्थानमें बहुतही सुख हुआ कि वहां हमारे निकडही एक आमके वृक्षके नीचे एक खांसीकी असहा पीड़ासे होशित नवयुवक मिल गया। उसने हमको विना किसी पूर्व परिचयके, अपने निकट बुलाकर इमारे शयनार्थ अपनी चारपायी देकर हमको कुछ आम भोजनार्थ दिये और दौड़ा, दौड़ा हमारे लिए प्रामसे गौऊका दूध छेने गया । हम नहीं कह सकते क्यों उसने अन्य यात्रियोंसे बातभी नहीं की और हमारे साथ इतनी सहानुभति दिखायी ? हम नहीं चाहते थे कि वह विना परिचयके हमपर इतना अगुप्रह करे, परन्तु वह हमारी कब सुनता था। उसने तो हमको आम खिलाकरही छोडे, और विवश हो हमको दधभी पान करनाही पड़ा । हमारी इच्छा नहीं थी कि वह भूमिपर शयन करे और इम सुखसे चारपायीपर रात्रि व्यतीत करें, किन्तु इच्छाके पतिकृत उसके आप्रहसे हमको चारपायीपरही शयन करना पडा । शयन करनेसे पहिल बहत समयतक वार्तालाप होता रहा । इसके अतिरिक्त उसने कई प्रामीण और रोचक कहानियांभी सुनायां। इतनेमेंही अधिक बोलनेके कारण उसकी खांसी **उठ** खड़ी हुई, और प्राय एक घन्टेतक उसे चैन न लेने दिया। खांस्ते, खांस्ते उसके नेत्रोंसे अध्य पात होने लगे. उसका समस्त शरीर हिल गया और छातीमें पीड़ा होने लगी। अतः खांसीके कुछ शान्त होनेपर हमने उससे कहा कि वह उसकी चिकित्सा क्यों नहीं करता है ? इसका उत्तर देते हुए उसने बहुतही दुःखी होकर कहा कि वह तीन वर्षसे अपने रोगकी चिकित्सा कराते. कराते थक गया है. और जो टका गांठमें था बहभी व्यय हो चुका है, प्रत्युत एक वैद्यराजकी कृपासे घरमें जो पात्रादि थे वहभी बिक गये । हम उसकी इस दु:खमय गाथाको सुनकर

बहुतही दुःखी हुए और हमने उस समय, जो हमारी जेबमें दस रूपये थे उसकी देनेके लिए निकाले. और उसकी स्वयं चिकित्सा करनेको कहा। परन्तु उसने हमारे बहुत कुछ आग्रह करनेपरभी रुपये लेना स्वीकार न किया. किन्तु पूर्ण पथ्यके साथ चिकित्सा करनेको उद्यत हो गया। अतः हमने सर्यका उदय होनेपर उसकी चिकित्सा करना आरम्भ कर दिया, और एक सप्ताहतक सम्भल जानेका विचार स्थगित करके हम वहीं उसके साथ ठहर गये । स्डोव या कोयलेंकी अंगीठी न होनेके कारण उपलोंकी अग्निपरही जलको ऊष्ण कराकर और चिम्टेसे वस्त्रोंको निचड़वाके उसकी ग्रीवा. छाती, उदर और पीठपर प्रति दिन तीन बार दो, दो घन्टे अर्थात-प्रातके समय पांच बजेसे सात बजे तक, मध्यानमें एकसे तीनतक और रात्रिमें नौसे ग्यारहृतक ताप पहुंचवाते थे: और प्रति तापके उपरान्त मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग कराते थे. जोकि दूसरे तापके समयतक शरीरपर रहते थे। आहा-रके निमित्त फलोंके उपलब्ध न होनेसे हमने उसको केवल गौऊका दूध लेनेकी सम्मति दी थी। परिणाम यह हुआ कि एक सप्ताहमेंही उसको इतना सुख प्राप्त हुआ कि वह आनन्द पूर्वक समस्त रात्रि शयन कर सकता था। इस बीचमें उसको एक दिन अवश्य इस लिए दुःख हुआ था कि उस दिन गौऊके दूध न देनेके कारण उसने इस अनुमानसे आम सेवन कर लिये थे कि वहभी फल हैं । परन्त आम सेवन कर-नेके कारण खांसी उठनेसे उसे यह ज्ञात हो गया कि हमारी आज्ञा वास्तवमें केवल उन्हों फलोंके सेवन करनेकी है जो अनुत्तेजक और रसीले हैं। अतः वह पर्ग पथ्यसे रहने लगा और हम एक सप्ताहके उपरान्त सम्भल चले गये, तत् पश्चात् वह अपनी दशाका विवरण लिखाकर भेजता रहा, जिससे प्रतीत हुआ कि डेढ मासमें उसका -बांसीसे छटकारा हो गया था और तीन मासमें मुख एवं नासिका द्वारा जो श्लेष्म जाता था वह पूर्णतः बन्द होगया और कण्ठके घावोंका नामभी न रहा । परन्त उसने एक दिन रात्रिके समय ईख चल पड़नेपर गन्नेके स्थानमें उसका कोल्ह्रेस पिलकर निकला हुआ रस पीलिया था, जिससे एकैक उसकी छातीमें पीड़ा उठ खड़ी हई. कण्ठ घिर आया और श्वांस घटकर खांसी उठने लगी। अतः तत्क्षण उसने छाती और प्रीवाको ताप पहुंचाना आरम्भ किया, जिससे वह शीघ उस दुःखते मुक्त हो गया । इसके अतिरिक्त उनको सदाके। यह पाठ मिल गया कि फलोंसे कृत्रिम रीति द्वारा प्राप्त किया हुआ वही रस, जो शरीरकी नवजीवन प्रदान करनेवाला है. वायुके संसर्गसे दूषित और विवैश होकर उसपर कितना अपकार करता है ? इसी प्रकार उसको अपने चिकित्सा कालमें अनेक अनुभव हुए, और उनके द्वारा उसने कई खांसीके रोगियोंको लाभ पहुंचाया । परन्तु हमको यह खेद है कि हम उससे फिर कभी न मिल सके; प्रत्युत उसके अशिक्षित होनेके कारण अधिक कालतक हमारा उससे पत्र व्यवहारभी न रह सका ।

एक बार सन् १९१३ ई॰ के निकट जब हम महाराजा बलरामपुरकी कन्याके विवाहमें गये हुए थे तो एक खांसीसे पीड़ित रोगी हमसे सम्मति लेनेके लिए आया। उसकी आयु प्राय पचीस वर्षकी थी, और व्यायाम करते हुए सामर्थ्यसे अधिक बोहा उठानेपर उसको खांसी हो गयी थी। वह उस खांसीसे बहुतही दुःखी था। क्योंकि खांस्ते समय उसकी छातीमें बहुत पीड़ा होती थी। हमने उसको केवल छाती और प्रीवाको दिनमें दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने, और घारोष्ण दूध या रसीले फल सेवन करनेकी सम्मति दी। अतएव वह तीन दिनमेंदी उस खांसीके दुःखसे मुक्त हो गया, परन्तु उसने हमारी आज्ञानुसार पूरे एक सप्ताहतक चिकित्सा की।

सन् १९१८ ई०के अन्ततक हम प्राय दो सौ खांसीके रोगियोंको लाभ पहुंचा चुके ये, उसी समय लाहौरसे लौटते हुए दिल्लीमें हमें अपने ज्येष्ठ आताका पत्र मिला । उन्होंने हमारी सम्मित चाहते हुए लिखा था कि उनका लघु पुत्र, जिसकी अवस्था प्राय तीन वर्ष हो खांसीसे पी।इत है । अनेक रीतिसे चिकित्सा करनेपरभी कोई लाभ नहीं हुआ, प्रयुत होम्योपैयीभी निर्धक सिद्ध हुई । वह स्वयंभी आयुर्वेद शास्त्र और यूनानी तिवाबतके एक विद्वान चिकित्सक हैं, इसीसे हमारा उनका सदा मतभेद रहा करता था; और यह पहिलाही अवसर था जविक उन्होंने पुत्रका दुःख सहन न होनेके कारण हमारी सम्मित चाही थी । हमने पत्रके प्राप्त होतेही उनको केवल मुत्रका धड़ बन्धन प्रतिदिन तीन बार प्रयोग करनेको लिख दिया और आहारके निमित्त रसीले फल या दूध सेवन करनेको सम्मित देदी । फल यह हुआ कि उनके पुत्रकी खांसी जानेपर २८ सप्टेंबर सन् १९१८ ई० को उन्होंने हमको एक पत्रमें लिखा " तुम्हारे खांसीके तरीकेसे एक दमे और छः खांसीके रोगियोंको मेरे हाथसे लाम हुआ । अवतक मुझे स्वयं विश्वास न था, परन्तु खांसीके इलाजने मुझे हैरतमें डास दिया । दवाओंसे इलाज करना केवल एक आखा

रहजुनी और जालसाजी है। दो माससे मैं केवल फलही खा रहा हूं। इन दिनोंमें बड़ा लाभ उठाया । तम्बाकृभी छूट गया । " हुमको उस समय उनकी उक्त पंक्तियां लिखनेसे बड़ीही प्रसन्नता हुई थी। क्योंकि हमने समझा था कि अब एकसे दो हो जावेंगे और समस्त जगतके रोगियोंके दुःखोंका अन्त करनेके निमित्त ' प्राकृतिक चिकित्सा ' का प्रचार करनेमें सफल होंगे । परन्त खेद है वह अपने गृहस्थका भार उठानेके निमित्त केवल औषधियोंका व्यवसाय करनेसे हमारे सहायक होनेसे डर गये। किन्तु हमारे अनुमानसे यह उनकी भूल थी। उनको हमारी चिकित्साका व्यावसाय करनेपरभी बहुत आय हो सकती थी<sub>.</sub> और आज दिन वह पूरे सम्पत्ति शाली दिखायी देते; क्योंकि वह व्यापार नीतिमें निपुण हैं, और हम किसीसे यह कहना सीखेही नहीं कि हमारी चिकित्साके परिवर्तनमें कोई हमको कुछ दे। इसीसे बहुधा स्वार्था मनुष्य धन सम्पन्न होते हुएभी हमारे न मांगनेके स्वभावकी मुर्खता वश हमको कछ नहीं देते । यही कारण है कि हम कभी इतना धनभी प्राप्त न करसके कि अपनी आवश्यकताओं कोभी पूरा कर सकते । परन्त इसपरभी हमको प्रसन्नता है कि हम अपने ज्येष्ट आताकी अपेक्षा दारिद्रताके दिनोंमेंभी सन्तुष्ट रहते हैं. और असंख्य आपत्तियोंका सन्मख करते हुएभी हुमको केवल ' प्राकृतिक चिकित्सा ' के प्रचार करनेकोही लग्न लगी हुई है । हमारा सर्वस्व नाश हो जानेपरभी हमारी यह आशा हमको जीवित रक्खे हुए है कि एक दिन सत्यकी विजय होगी, धूर्तीकी पोल खुलेगी, औषधियोंका इति होगा और घर. घरमें 'प्राकृतिक चिकित्सा' का प्रचार होगा । क्योंकि यह हमारे अनुभवमें आयी हुई घटनाएं हैं कि अनेक लोग जो हमारी चिकित्साके कहर विरोधी थे. अन्तमें हमारी चिकित्साके लाभप्रद प्रमाणित होनेपर हृदयसे उसमें श्रद्धा रक्खने रुगे; प्रत्युत कोई, कोई तो हमारे ऐसे कटर अनुयायी होगये कि उन्होंने अपने घरसे रक्खी हुई औषधियोंके।भी फेंक दिया ।

### क्कोमपाक Pneumonia.

वास्तवमें क्लोमपाक होना किसी प्रकार जोखिमसे शून्य नहीं है। इस छिए हमारे अनुमानसे यह बहुतही भयक्कर रोग है; और खेदकी बात यह है कि हमारे नगरोंकी वायुके अपवित्र और मदिरादिका अधिक प्रयोग होने, और हमारे अपवित्र खान-पान और रहन-सहन आदिके कारण आज कळ यह रोग बहुत होता है। इसीसे कुछ वर्ष पहिले निमोनियाका नामभी सुननेमें न आता था. और अब ऐसे बहतही कम मनुष्य मिलेंगे, जिनको कभी निमोनिय न हुआ हो। इस लिए निमोनिया एक भयङ्कर रोग होते हुएभी बहुतही साधारण प्रतीत होता है; प्रत्युत सन् १९१८ ई० से. जब कि देशमें श्लेष्मज्वर फैला था. और उन रोगियोंमेंसे प्राय सभीको निमोनिया हुआ था, रोगी निमोनियासे डरनाही भूल गये हैं। परन्तु यह एक बड़ी भारी भूल है। निमोनियाका देशमें फैलना किसी प्रकारभी उचित नहीं। इस लिए यथा शक्ति स्वच्छ वायमें रहन। और प्राकृतिक आहारपर निर्वाह करना चाहिये। जबतक हमको शुद्ध वाय नहीं मिलेगी हम निरन्तर निमोनिया, क्षयी और श्वांस रोगादिकी आखेट होते रहेंगे। प्राय चिकित्सकोंका अनुमान है कि निमोनिया शीतके कारण होता है, परन्तु इसमें बहुतही कम सत्यको रथान दिया गया है। निमोनिया शांतकी अपेक्षा बहुधा सिलनके स्थानोंमें धायुके अपवित्र होजानेके कारणही हुआ करता है। इसीसे खुले हुए क्षेत्रोंमें काम करने वालोंकी अपेक्षा नगरोंमें निवास करनेवालोंकोही अधिक निमोनिया होता है। इसके अतिरिक्त भारी और अनप्रवेशनीय ऊनी दुर्तापवाहक वस्त्रभी इस लिए निमोनियाका कारण होते हैं कि उनके हेत्र त्वचाको स्वच्छ वायु न मिलनेसे फुफ्फ़्स तथा अन्य अवयव निर्वल और विका-रमय हो जाते हैं । अपरञ्च निमोनियासे पीडित रोगियों दाराभी वायके विकृत हो जानेपर इस रोगकी युद्धि होती है। इसके अतिरिक्त प्राय प्रत्येक ज्वरमें कुपथ्य वश या शतिके पश्चात छण्ण और छण्णके उपरान्त शतिके ताप लगनेसेभी निमोनियाकी सम्भावना रहती है। अतः निमोनियाकी उत्पत्तिके अनेक कारण हो सकते हैं।

निमोनियाकी सर्वोत्तम चिकित्सा यही है कि रोगोंको, स्टोब या अगीठीपर रक्खे और जलसे भरे हुए टबर्मे ऐसे लिटाकर जो पगोंसे प्रीवा पर्यन्त रारीर जलमें हुवा रहे, उस समयतक ताप पहुंचाना चाहिये जबतक कि वह जोखिमसे बाहर न हो जाय । यदि रोगीको ज्वरका ताप अधिक होनेसे मूळी या शिरमें पीड़ा प्रतीत हो तो निरन्तर एक परिचारकको उसके शिरपर सहा ऊष्ण जलकी धार डालके या जष्ण जलमें निचोड़े हुए बस्त्रों द्वारा शिर और माथेको ताप पहुंचाना चाहिये; और यदि ज्वर अधिक तीव न हो तोभी शिरको कुळ न कुळ समयतक ताप पहुंचाना आवश्यक है। यदि रोगीके शरीरको ताप पहुंचानेक निमित्त उस समय टब आदिका

प्रबन्ध न हो तो ऊष्ण जलमें निचोड़े हुए वल्लों द्वारा उदर, छाती, प्रीवा और शिरकों निरन्तर उस समयतक ताप पहुंचानेकी आवस्यकता है जबतक कि रोगी निमोनि-याके पन्नेसे न निकल जाय। ताप पहुंचानेकी उपरान्त धड़ और प्रीवा बन्धन प्रयोग करने चाहियें और यदि मृत्तिका बन्धनोंका प्रबन्ध न हो सके तो दुर्तापवाहक कल धारण करने चाहियें, जिससे शरीरका ताप पहुंचा हुआ भाग नम न रहे। एक तापका प्रयोग बन्द करनेके उपरान्त दूसरी बार शीघ्र फिर ताप पहुंचाना आरम्म करना चाहियें, और ताप बन्द करनेसे जभी उचरका ताप पृद्धिको प्राप्त हो तभी एक पलकाभी विलम्ब न करके ताप पहुंचाना आरम्भ करना चाहियें। किन्तु यदि किसी रोगीके उचरका ताप शरीरका ताप बन्द करतेही बढ़ने लगे तो उसको निरन्तर उतने समयतक ताप पहुंचाना चाहिये जबतक कि उसका उचर समूल नष्ट न हो जाय। इस लिए ऐसे रोगियोंको कभी, कभी निरन्तर चौबीस, अड़तालीस, बहत्तर या उससेभी अधिक धन्टोंतक ताप पहुंचानेकी आवस्यकता होती है। निमोनियाके साधारण रोगी केवल मृत्तिका कष्ण बन्धनोंसेभी ठीक हो जाते हैं, किन्तु जब वह विकट रूप धारण करलेता है तो मृत्तिका बन्धन उसको दमन करनेके लिए यथेष्ट ताप न पहुंचा सकनेके कारण निरर्थक सिद्ध होते हैं।

निमोनियाके रोगीको प्राय क्षुयाका ज्ञान रहताही नहीं है और प्याप्त आवस्य-कतासे अधिक बढ़ जाती है। अतः जश्तक रोगीको भले प्रकार क्षुयाका ज्ञान न हो तबतक कोई आहार न देना चाहिये, और प्यासकी दशामें कुछ ऊष्ण तापमय जल देना चाहिये। क्षुयाका ज्ञान होनेपर केवल रसीले और अनुतेजक फल या शाक और यदि रोगीको अवस्थाके अनुकूल हो तो गौकका घोरोष्ण दूप देना चाहिये। रोगीको निरन्तर उस समयतक पथ्यसे रक्खेनकी आवस्यकता है जबतक कि रोगसे सुक्त होनेके उगरान्त येथेष्ट बल प्राप्त न हो जाय।

निमोनियाकी दशामें इस बातपर ध्यान रक्खना चाहिये कि रोगीके कमरेका ताप उसके अनुकूल हो, और प्रकाश एवं शुद्ध वायु सखारमें कोई वाधा उपस्थित न होती हो। किन्तु रोगीको तीज पवनसे सदा बचानेकी आवस्यकता है।

निमोनियाके असंस्थ रोगियोंपर हमको अपनी चिकित्साका अनुभव दिखानेका अवसर सन् १९१८ ई० में श्रेष्टमज्वरके फैश्लेवर प्राप्त हुआ था; और उस समय हमने यह प्रमाणित कर दिया था कि एक, दो, नहीं प्रत्युत सैकड़ों रोगियोंकी विकित्सा करनेपरभी प्रति शत् किसीकी क्षिति नहीं हुई। हां, एक, दें। मृत्युके होनेका केवल कारण यही था कि हमारी आज्ञाके विपरीत उन रोगियों के साथ असावधानीने काम लिया गया। इसीसे सोमनामें एक रोगी निमोनियाका प्रभाव कम होनेपरभी मृत्युको प्राप्त हो गया। जिस दिन हमने उसकी विकित्साका प्रस्म किया उस दिन वह किसीको भेले प्रकार पिह वानताभी न था, उसका कण्ड घिरा हुआ था, वह प्यासके कारण विकल था और खांसीकी पाँड़ासे बहु नहीं दुःखी था। परन्तु दूसरे दिनहीं वह सबको पिहचानने लगा, उसकी प्यासमें न्यू ता हो गयी, उसके कण्डसे घर, घरका शब्द सुनायी देना बन्द हा गया और खांस्ते समयभी कुछ पीड़ामें कमी प्रतीत होती थी। परन्तु उसका पुत्र एक पाखंडोंक फन्देमें आगया आरे उसने १०० के फेड़ उसकी वेदीपर चढ़ा विने और उसकी आज्ञानुसार एक पेड़ा अपने पिताको देदिया, जिसके संवन करतेई। उसके रोगने विकाल रूप धारण कर लिया, हमनेभी उसकी विकित्सा छोड़दी, और वह दूसरे दिन अपने मूर्ख पुत्रक करण सृत्युको प्राप्त हो गया।

सन् १९१८ ई॰ में हमारे ज्येष्ठ श्राता और धर्द अनुयाधियोंने रोग्नियोंको छेज्यज्वर और निमोनियासे बचानेके निमित्त हमारी चिकित्सा विधिका भले प्रकार अनुभव किया था। अतः उनकी सफलताका परिचय देनेके लिए हम निम्नमें अमृतसर प्रान्तके एक तहसीलदार महाशयके उस पत्रकी प्रति लिपि देते हैं, जो कि उस समय उन्होंने हमको १४ नोवेम्बरको लिखा थाः—

Dear pandit sahib.

Thanks for you favour of the 4th. instant. I have been already getting patients treated by using hot fomentations and clay bandages, and many lives have been saved. Now I am giving directions in accordance with your expressed desire......

With best wishes.

Yours sincerely, K. M. K.

निमोनिया या डिब्बेका इमको चिन्तामें डालनेवाला रोगी सन् १९१५ ६० के अन्तमें भटिन्डेके स्थानपर मिला था। वह एक रेलने क्रकेका केवल तीन बालक था । वह कई दिनसे उस रोगमें प्रसित था और जिस डाकररकी चिकित्सामें था वह अनायास पटियाले चला गया । अतः उसके पिताके आग्रहपर हम बालकको देखने गये। उस समय उसका श्रांस इतनी तीव गतिसे चल रहा था कि दूरसे उसका शब्द सुनायी देता था. उसकी अन्त्रने कई दिनसे मल त्यागन नहीं किया था. उसके ज्वरका तापभी उस समय बहत था. उसके दोनों नथने चलते हुए प्रतीत होते थे, उसके होटोंपर शुष्कता थी, उसने पीड़ाके कारण कई दिनसे शयन नहीं किया था, और वह माताका दूधभी पान नहीं करता था । अतएव हमने उसको समस्त रात्रि वस्त्रों द्वारा छाती, उदर, प्रीवा और माथेपर ताप पहुंचवाया, जिससे उसे प्रातके समय एक विद्या हुआ और निद्रा आगयी । इसके अतिरिक्त उसके जबरमें न्यनता होनेसे उसके श्रांसकी गतिमी मन्द हो गयी । इसके उपरान्त तीन दिनतक हमने उसकी प्रति दिन चार बार दो. दो घन्टे ताप पहंचवाया और उससे आगेके तीन दिनतक प्रति दिन तीन ताप पहुंचानेकी आज्ञा दी । अतः उस समय बालक द्धभी पीने लगा था और कोई अधिक कष्ट नहीं था, केवल कुछ ज्वर शेष रहा था, किन्तु हमको कुछ कार्यवश वहांसे विजनौर जाना था. इसलिए हम बालकके पिताको ज्वरके अन्ततक क्रमसे उसका ताप करनेका यह कह आये थे । परन्त उसके पिताके न लिखनेके कारण हम हो यह ज्ञात नहीं हुआ कि उसका ज्वर कितने दिनमें गया।

सन् १९१८ ई० में हमारे एक मित्र, जो कि सोमनाके रेखवे स्टेशनपर स्टेशन मास्टर थे, की दो वर्षाय बालिका और सात वार्षाय बालकको श्रेष्मज्वरसे निमोनिया हो गया, और वारों ओर श्रेष्मज्वर फैला होनेसे उनके दोनों एसिस्टेन्टमी सोम-नासे चले गये थे। इसके अतिरिक्त अन्य स्टाफ़मेंभी बहुत कभी हो गरी थी। अतःउनको वौबीसों घन्टे स्टेशनपर ड्यूटी देने और रोगियोंको संभालनेका काम करना पड़ता था; और उन दिनोंमें हमकोभी रोगियोंसे अवकाश नहीं मिलता था। इस लिए उस समय उनके बालकोंकी चिकित्सा करना बहुतही कटिन था। किन्तु फिरमी हमने ज्यों स्यों प्रति दिन तीन या चार बार कथ्य मृत्तिकाके बन्धनोंका प्रयोग किया, जिससे बालक तीन दिनमें निमोनियाके संकटसे निकल गया, किन्तु, बालिकाके आरोग्य होनेमें इस लिए एक सप्ताहसे लगर लगा कि उसका रोग बहुत बढ़ गया था; प्रत्युत हमको तो उसके बचनेकी बहुतही कम आशा थी। क्योंकि उसके ओशेंपर पपाईयां जम गयीं थी, श्वांस घोंकनीके समान चलता था और वह किसीको पहिचानतीतक न थी।

सन् १९१९ ई० में सोमनामें एक ठाकुर महाशयकी स्त्रीको निमोनिया हो गया । किन्द्र ठाकुर महाशय वहांसे दर किसी अन्य प्राममें गये हए थे। इस लिए उनकी माताने सायंके तीन बजेके समय हमें उसको दिखाया, परन्तु चिकित्सा करनेके विषयमें हमसे कुछ नहीं कहा गरा, इस लिए हमभी मौन हो गये: प्रत्यत रात्रिके आठ बजेके समय जब हम उन ठाकर महाशयके ज्येष्ठ भाताकी बैठकमें बैठे हए थे उनके मित्र एक अन्य ठाकर देवताने हमसे कहा "आप ००सिंहके घरमें मिट्टी-पानी-का इलाज न करियेगा। " अतः हमने इसके उत्तरमें केवल इतनाही कह दिया था-जिसकी नौ सौ बार अटके वह हमसे चिकित्सा कराये. अन्यथा हमें क्या आव-श्यकता है जो व्यर्थ चिकित्सा करनेको कहें। यह बात होही रही थी कि इतने मेंही रोगीकी दशा अधिक बिगड़ने लगी, और हमसे उसकी चिकित्सा करनेके लिए अनेक बार आग्रह किया गया. किन्त हमने उपके पतिकी अनपस्थितिमें. उस नीचके कहनेके कारण, उसकी चिकित्सा उचित नहीं समझ। । अन्तमें रोगीकी बत्तीसी वन्द हो जानेके समा-चार मिले और हमसे उसकी चिकित्सा करनेको बहुत आग्रह किया जाने लगा । अतः हमकोभी दया आगयी: और हमने उसके पतिके लघ और उयेष्ठ भ्राताके उत्तरदायित्वपर उसकी चिकित्साका प्रारम्भ किया। उसकी छाती और ग्रीवापर कई घन्टे ताप पहुंचाया गया और धड़ बन्धनका प्रयोग किया गया, जिससे प्रातः काल होनेतक उसकी बत्तीसी और कण्ठ ख़ुल गया, उसकी भले प्रकार चेत हो गया, प्यास एकैक दमन हो गयी, मूत्रका रङ्ग फीका पड़ गया और उसको निद्रा आगर्था । ऐसी दशा होनेपर उसके पतिको तार दिया गया । अतः वहभी आगया. और हमारी चिकित्साका महत्त्व देखकर बहुत प्रसन्न हुआ। उसके आनेसे तीन चार दिन पश्चात ताप और बन्धनोंका प्रयोग तथा रसाले फलोंका सेवन होनेसे निमोनियाके समस्त लक्षण जाते रहे, ज्वरभी उतर गया और वह चलने, फिरने लगी । किन्तु उसके परिवर्तनमें हमको क्या मिला १ केवल धन और समयकी क्षिति । क्योंकि उसके शरीरपर जो हमसे लेकर धड़ बन्धन प्रयोग किये गये थे उनका आज पर्यन्त हमको मृत्य नहीं चुकाया गया, और समस्त रात्रि जो हमने उसके घरपर व्यतीतकी उसकी फीसभी न निकली । इसके अतिरिक्त इसके प्रसादमें उसकी एक विध्या पतोष्ठ जिस प्रकार हमको आचार श्रष्ट करके हमारे जीवनको कलाईति करना चाहती थीं। उसका कथन करनाभी सन्यताके विपरित हैं। परन्तु उसकी इस धृष्टतासे हमको बहुत पाठ मिला। अतः हम उसके निमित्त उसके बहुतहीं अनुप्रहोत हैं, और उन ठाकुर महाशयकी कृपाओंकेभी हम सदाको इस लिए ऋणी रहेंगे कि उनके व्यवहारसे हमको यह अनुभव हो गया कि कार्य निकल जानेपर कोई फीस तो एक ओर रही चिकिरसा सम्बन्धी सामग्रीकाभी। मृत्य नहीं देता।

सन् १९२० ई० में हमारी वर्तमान स्त्रीको मुरादाबादके स्थानपर निमोनिया हो गया था । किन्तु वहां उसकी चिकित्साकी कोई सुविधा न थी, क्योंकि उस समय हम पराधीन थे और किसी बातको कहने या कोई पदार्थ मांगनेका स्वभाव न होनेसे हम कई दिनतक मौन रहे। अन्ततः एक दिन उसका कष्ट घिर आया और उसका बोलना वन्द हो गया, जिससे उसका ज्येष्ठ श्राता, जो उस समय वहीं था, बहुत घबराकर रुदन करने लगा। इतनेमेंही हमभी पहुंच गये। हमने उसे धेर्य देकर अंगोठीपर जलको छण्ण करके अपनी स्त्रीकी छाती. ग्रीवा और माथेपर ताप पहं-चाना आरम्भ किया. जिससे वह बहुत शीघ्र सचेत हो गयी। इसके उपरान्त हम उसके शरीरसे रोगके अन्तकालतक, प्रतिदिन दो बार ऊष्ण मत्तिकाके धड़ बन्ध-नोंका प्रयोग करते थे. और उसकी शैयाके नीचे बन्धनेंको ऊष्ण रक्खनेके निमित्त दहकते हए कीयले रक्ख देते थे। परन्तु वास्तवमें ऐसा करना उचित नहीं था: क्योंकि कोयलोंकी अग्नि अधिक तीक्षण होती है। किन्त क्या किया जाय उस समय जल द्वारा ताप पहुंचानेका प्रवन्ध न होनेसे उसके प्राणोंकी रक्षाके निमित्त ऐसा किया गया था। परन्तु इतना हमने अवस्य किया था कि उसको सर्वप्रकारेण खुळी बायमें रक्खा था । उसको केवल फलोंका आहार दिया जाता था. इसलिए नित्य उसकी अन्त्र नियमित रूपसे मल त्यागनेका काम करती थीं, और उसे क्षुवाका भी ज्ञान होता था । किन्तु ज्वर केवल इस लिए तेईस दिनतक नहीं उतरा था कि हम आलस्य वरा अंगीठीपर जल कल्ण करके उसे ताप पहुंचानेमें असमर्थ रहे । क्यों कि यह कुलीपनेके कार्य हमारी सामर्थ्यसे बाहर हैं । इसीसे जो हमारे हाथ द्वारा ताप कराना चाहते हैं वह किसी, किसी समय हमको बड़ेही दुःखदायी प्रतीत होते हैं; प्रत्युत हम प्राय ऐसे मनुष्योंको ताप करनेकी सम्मतिही नहीं देते जो कि वास्तवमें एक प्रकार पापका हेतु है । परन्तु क्या करें वह स्वयं नेत्रहीन हो जाते हैं । वह यह नहीं विचारते कि हमारा कार्य केवल सम्मति देना है न कि एक टहुलुएके समान ताप आदि पहुंचाना । इसीसे हमको कभी, कभी यह पाप कर्म करना पड़ा है । किन्तु अब हम स्पष्ट बहुना सीख गये हैं कि हम केवल सम्मतिही दे सकते हैं, इस लिए थोई हमसे त.प या बन्धनाँका प्रयोग करानेकी आशा न रक्खे ।

सन् १९२२ ई० के आरम्भ कलमें दिर्ह्ममें एक सोल्ह वर्षार्य लड़का निमोनियासे पीड़ित होकर हमारी चिकित्सामें आया । इमने उसके पिताको दो, दो घन्टे प्रति दिन छाती, उदर और प्रांवापर ताप पहुंचाने और घड़ बन्धनोंका प्रयोग करनेकी सम्मति दी । यद्यपि उसके दोनों ओरके कुफ्कुस निमोनियासे प्रभावित हो गये थे तथापि उसकी दशा अच्छी थी । इसिसे हमने उसे निएन्तर ताप पहुंचानेकी आज्ञा नहीं दी थी । किन्तु यदि निएन्तर बारह, चौबीस, या अड़तालीस घन्टे ताप किया जाता तो उसी कमसे उसको शीघ लाभ पहुंचता । परन्तु हमारी उपरोक्त सम्मतिसे भी दस दिनके भीतर उसके शरीरसे निमोनियाका प्रभाव दूर हो गया था ।

सन् १९२४ ई० में हम आगरेसे पांच मील्यर एक क्षयी रोगीकी चिकित्सार्थ ठढेर हुएथे, उन्हीं दिनोंमें उस [रोगी] के पतिको उबर हुआ। वह उस समय आगरे अपने घरपर था। अतः हमको उस हे देखनेके लिए आगरे खुलाया गया। हमने ध्यानपूर्वक रोगीको देखा। उस समय उसको प्राय १०६° से ऊपर तापका उबर था, और देखनेसे निमोनियाका प्रारम्भ होनेके लक्षण प्रगट हाते थे। उसकी ध्यास और कण्डमें शुक्कता बहुत बुद्धिको प्राप्त हो गयी थी। उसकी कण्डनालीके मुख और जिह्वापर कोट खड़े हुए प्रतीत होते थे और शिर्म असक पीड़ा थी। अतः हम उसको टांगेमें डालकर अपने निवास स्थानपर ले गये, और उसके उदर, छाती, प्रीवा और मस्तकका दो घन्टे ताप करवाया, जिससे ज्यों, ज्यों ताप होता गया त्यों, त्यों जबर, शिर पीड़ा और ध्यासके झानमें न्यूनता होती गयी। सायकालको किर दो घन्टे ताप पहुँचाया गया, जिससे शिर पीड़ा और ध्यासका

लेशभी न रहा और शरीरका ताप केवल ९९° रह गया था, जो कि दूसरे दिन ताप करने के कि कि ताप्रभी न रहा। इस प्रकार वह रोगी तीन दिनमें अपने रोगसे मुक्त हो गया। किन्तु उसके आरोग्य होनेसे पूर्व उसके पुत्रको चेवक और मोतीझरा हो गया। इस लिए उसको रोगसे मुक्त होनपर यथेष्ट विश्राम नहीं मिला। परन्तु इसपरभी हमको यह प्रसन्नता है कि उसपर पुन: किसी रोगने आक्रमण नहीं किया।

सन् १९२३ ई॰ के अन्तमें हम वसन्त विलास, अन्धेरी ( बम्बई ) में श्री सेठ ००० ००के साथ ठहरे हुए थे, और एक रात्रिको बङ्गलेके दूसरे खण्डके वरेंडामें लेटे हुए उक्त सेठजी हमसे बातें कर रहे थे । इतनेमेंही सेठजीका एक नौकर आया और उसने बङ्गलेक मालीका देखनेक लिए कहा। अतः हमने उसको उसी समय जाकर देखा। उसको डब्ल निमोनिया हो गया था। उसके जीवनकी उस समय बहतही कम आशा होती थी। क्योंकि उसकी आकृति बहतही भयानक हो गयी थी, उसका श्वांस घोंकनीके समान चल रहा था, कई दिनसे उसने विष्टेका त्यागन नहीं किया था. उसके दोनों होटोंपर सुखी पपड़ियां जम रही था. उसको पल. पलपर प्यासका ज्ञान होता था. उसने कई दिनसे शयन नहीं किया था. वह शिर पीड़ासे बहुत विकल था और धनाभावसभी दःखी था। किन्त यह अच्छी बात थी कि वह सचेत था। अतः हमने उसी समय अर्थात रात्रिके दो बजे उसको वस्त्रों द्वारा जल ताप पहुंताना आरम्भ किया, और निरन्तर चार घन्टे ताप किया । फल यह हुआ कि उसकी प्यास दमन हो गयी, शिर पीडा जाती रही, श्रांसकी गति ठीक हो गयी और वह निमोनियाकी जीखिमसे बाहर हो गया । किन्तु वह जङ्गली जातिका मनुष्य था इस लिए उसने पीडाके कम होने पर अगले दिन प्रातःकालको दो. एक घन्टे ताप करानेके उपरान्त फिर उसे बन्द कर दिया, और वह तापसे रोगके निबल हो जानेके हेत योंही दो. चार दिनमें आरोग्य हो गया। उस रोगीको चिकिरसा करनेमें हमें सैठ ००० ००के उदार और करुणामय हृदयका भले प्रकार परिचय हो गया: और उसी दिन इसको पूर्ण विश्वास हो गया कि अब इमारी चिकित्साका प्रचार होनेसे कोई विलम्ब नहीं है। क्योंकि उन्होंने उस रोगीके निमित्त हाप पहुंचानेकी सामग्रीके अतिरिक्त उसके ओढनेके लिए अपने निजके ओढ़नेके वस्त्र देविये । उन्होंने तनिक कभी यह गर्व नहीं किया कि एक नीच जाति के रोगीको अपने निजके वस्त्र किस प्रकार देदिये जावें ? उस रात्रिको उन्होंने विना वस्त्रोंके ओढ़ेही शयन किया था। प्रस्तुत वह स्वयं उस मालीकी सेवा करनेको प्रस्तुत थे। हमको ऐसेही मनुष्यकी आवश्यकता थीं, जिसके उदार हदयमें नीचाति नीच रोगीके प्रतिभी सहानुभूति हो। अतएव हमको सेठ ०००००का मिलना वास्तवमें करोड़ोंकी सम्पति प्राप्त होना है। हम धनकी आवश्यकता होते हुएभी उस मनुष्यको एक धनिककी अपेक्षा कहीं उच दिख्ता चाहते हैं जो उदारता पूर्वक दीन रोगियोंके प्रति पूर्ण सहानुभूति रक्खता हैं, और वास्तवमें मनुष्य वहीं है जो धनके होते हुएभी दुःखी मनुष्योंके क्रेशोंका अनुभव करके उनके दुःख दूर करनेका प्रयत्न करता है; क्योंकि धनके होतेहा वहें, बड़े विद्वानभी अध होन हो जाते हैं। उनको अपने भोग, विलासमें किसी दुःखीकी गाथा मुन्ते हुएभी मृत्यु आती है। नीच कर्मोमेंही उनका धन व्यय होता है। मुरायेंमें थेसा लगानेसे उनको काला सूंच जाता है। यह सब उनके ओछ स्वभावका कारण है।

मोतीझरा Typhoid fever.

यों तो भारतवर्षमें अविद्याके कारण समस्त रोगोंके दूर करनेमें धूलोंने अनेक पाखण्डोंकी रचना कर रक्खी है, परन्तु मोतीक्षरे और चेचक आदिमें तो बीनों बिसे ऐसे पाखण्डकी रचना की है कि बड़े, बड़े विद्वानभी उक्त रोगोंकी इसके अतिरिक्त कि इघर उधरके देवताओंको मनाते फिरें केई चिकिस्सा नहीं करते। इसीसे महलों बालक चेचक और मोतीक्षरेसे पीड़ित होकर कुसमय मृत्युको प्राप्त होते हैं। मोतीक्षरा कितना भयद्भर रोग है ? यह जानकरभी जो उसकी चिकित्सा करना नहीं चाहते उनको मूर्ख कहनाही शोभा देता है।

मोतीक्षरेमें जबरकी अधिकताके कारण सरींके समान छोटे छोटे, जलके रङ्गके दाने मस्तकथर प्रगट होते हुए प्रीवा, छाती और उदर आदिपर उतरते हुए नीचेको चले जाते हैं, प्यास बढ़जाती है, शिर पीड़ा अधिक होने लगती है, ओछांपर शुष्क पपड़ी जम जाती है, क'ठ और जिह्नापर कटि प्रतीत होने लगते हैं, आर कभी, कभी शारीरका ताप अधिक होनेसे रोगीको अतिसार हो जाता है।

मोती झरेकी विकित्सा और पथ्य वही होना चाहिये जो निमोनिया, हेग, श्रेष्म-ज्वर, बिश्चचिका, चेवक या अन्य तीव्र रोगोंकी होनी चाहिये।

सन् १९१७ ई॰ में इसको लखनऊमें एक मोतीझरेका बहुतही विकट रेगी मिला था। वह एक बारह वर्षीय लड़का था, उसके ज्वरका ताप 904° था; उसके होटोंपर सूखी पपड़ी जम रही थी और प्यासके कारण वह बहुतही विकल था। उसको शिर पीड़ाभी बहुत दुःख दे रही थी, परन्तु ज्वरकी अधिकतासे वह अचेत हो गया था, और उसी दशामें अनाप, शनाप बड़, बड़ाता था। अतःकई चिकि-रसक यह कहकर कि वायुमें भरा हुआ है और सिन्नपात होगया है, इसलिए उसका बचना कठिन है, उसे छाड़कर चले गये। किन्तु हमने उसमें कोई, कोई लक्षण आशा जनक देखकर उसको अपनी चिकित्सामें लेलिया और निरन्तर चौबीस घन्टेतक उसकी छाती. उदर और माथेपर ताप करवाया गया । इस बीचमें सत्रह घन्टे ताप हो जानेके उपरान्त जब रोगीके जबरका ताप १०२° हो गया तो वह सचेत होकर ठीक, ठीक बात-चीत करने लगा । परन्तु चौबीस घन्टेके उपरान्त वस्त्री द्वारा जल ताप पहुंचानेवाला परिचारक बहुत थकगया था, इस लिए ताप बन्द कर दिया गया। किन्तु तापके बन्द करतेही कुछ मिनिट्समें ज्वरका ताप १०३° हो गया और प्राय तीन घन्टेके भीतर फिर १०५° होनेसे रोगी अचेत होकर बड़. बढ़ाने लगा । अतः उसको पुनः ताप देना आरम्भ किया गया और निरन्तर अडतालीस घन्टेतक ताप करनेसे उसका ज्वर ९९° तक उतर गया. जिससे उसकी प्यास. शिर पीडा और शुक्तता सब दमन हो गयी । उसको शौचसे निवृत्ति प्राप्त करनेकाभी सौभाग्य प्राप्त हुआ और उसका शरीर एकैक हरूका हो गया। इसके उपरान्त प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे कई दिनतक उसको ताप पहुंचाया गया और रसीले फल तथा धारोष्ण दूध उसका आहार रक्खा गया था। जब-तक उसको प्यास अधिक थी हम उसको केवल कुछ ऊष्ण तापका ( गुनगुना ) जल पीनेको देते थे । इस प्रकार प्राय आठ दिनमें वह पूर्ण आरोग्य हो गया ।

### महामरी. Plague.

पुना रोगके अनेक रूप हैं, परन्तु सबसे अधिक हमारे देशवासी ब्यूबोनिक छोगसेही परिवित हैं। इस लिए वह प्रन्थियोंका प्रगट होनाही हेग समझे हुए हैं। किन्तु हमारे विचारसे निमोनिक हेग बहुत अयङ्कर होता है। परन्तु किरमी हमारे मत्ते समस्त तीन रोगोंकी एकही चिकित्सा है, अर्थात् यथा शक्ति अबतक रोगपर विजय प्राप्त न हो जाय शरीरको ताप पहुंचाना। प्राय हेम या अन्य तींब रोगोंमें तभीतक चिकित्सा करनेमें सफलता होती है जबतक रोगी सचेत होता है, किन्तु रोगीके अचेत होनेपर बड़े अनुभवी चिकित्सककी आवश्य-कता है, और फिरमी यह कहना कठिन है कि रोगीके प्राण बचेंगे अथवा नहीं।

हेगसे पीड़ित सबसे पहिले सन् १९१५ ई० में हमारी चिकित्सामें केवल भङ्गीही आये थे। क्योंकि उन दुःखियोंके अन्य चिकित्सक क्यों जाने छगे थे ! परन्त हमको उनकी चिकित्सा करनेमें बहुतही आनन्द अ'ता था। अतः समस्त भक्कियोंमें हमारी विकित्साका प्रचार हो गया। वह ताप पहुंचनेकी रीति और बन्धनोंके प्रयोगको भले प्रकार समझ गये । अतएव उन्होंने अने इ रोगियोंकी चिकित्सा करके उनके प्राण बचाये । उस समय वह लोग जो उनको स्पर्श करनेसेभी घृणा करते थे. अपने स्वार्थके लिए उनको अपने घर अलाकर उनसे शरीरपर ताप और बन्धनोंका प्रयोग कराते थे । वास्तवमें स्टार्थ ऐसाही होता है । छेगका एक रोगी हमको सन् १९१६ ई॰ में प्रयागके स्थानपर ऐसा मिला था कि उसका कथन करनेके लिए हमको बाध्य होना पड़ता है। वह एक चार वर्षका बालक था। उसके पिता महाशय एक स्त्री मासिक पत्रिकाके सम्पादक थे। उसकी चिकित्सा करते समय उसकी माताने. जिसका नाम उस पत्रिकाके सहकारी संम्यादकके स्थानमें किसी नीतिवश दिया हुआ था. हमको अनेक प्रलाभन दिये थे। सबसे पहिले तो उसने यही कहा-" यदि आपकी चिकित्सासे मेरा पुत्र अच्छा हो जावेगा, तो मैं ०००० में आपका फोटो. जीविनी और इस चिकित्साका महत्त्व प्रकाशित कर दंगी। " इसके उपरान्त उसने यह फहा-" इसके अच्छे होनेपर में दाखितासे पीडित रोगियोंकी चिकित्सार्थ चिकित्सा सम्बन्धी सामग्री देनेकी सहायता करूंगी । "परन्त उसकी यह प्रतिक्राएं केवल अपनी चालसे हमको सूर्व बनानेके लिए थीं । इसीसे वह दःखी रोगियोंको तो उनकी विकित्सार्थ क्या सामग्री देती. प्रत्युत उसने हमारे एक हेग पीड़ित दीन यवनको देखने जानेपरभी इस लिए आक्षेप किया था कि कहीं हमारे साथ उसके घर जाने पर हेग न आजाय । किन्त जब हमने उसके हेग पीडित बालकके साथ शयन किया था उस समय उसने हमको उस रोगी बालकसे बचनेको नहीं कहा था। ठीक है! उस समय वह कैसे कहती, तब तो निजका स्वार्थ था, अपने घरमें आग लगी थी । वित्रकामें फोटो आदि के प्रकाशित करनेका प्रलोभन देना व्यर्थही था: क्योंकि हनको इसकी कभीभी इच्छा नहीं थी। परन्त उसको अपने उस बचनका पालन

करना नाहिये था जो उसने दीन रोगियोंको चिकित्सार्थ सामग्री देनेके लिए कहा था । किन्तु खेद है उसने हमारे कई बार स्मरण करानेपरभी अपने उस बचनका पालन नहीं किया । हम नहीं कह सकते वह इतनी निर्लेळ क्यों होगयी । गालियां सुनते हुएभी निर्लेळ बने बैठे रहना और गांठसे पैसा न निकालना यह केवल उन्हीं लोगोंके काम हैं जो धनकोही भगवान समझे हुए हैं, अन्यथा शिक्षित समुदायका यह काम नहीं है कि बचन देकर उनको लोभवस पूरा न किया जाय, या किसीको उचित अधिकारोसे बिंदि रोमती संपादिका जी कुछ सभ्य हैं तो उनको चाहिये कि अबभी वह अपने बचनोंका पालन करें, और अपने इस गुरुतर अपराधके लिए खेद प्रगट करें। इसीमें उनका गौरव है।

सन् १९२२ ई॰ में दिल्ली और उसके निकटवर्त्ती नगरोंमें होगका अति कीप हुआ था. और उस समय हमारी चिकित्साके अनुसार एक कालिजके प्रोफेसर महाशयने अनेक रोगियोंके प्राणोंकी रक्षा की थी। उनके पत्रसे ज्ञात होता है कि उन्होंने एक बहुत बड़े पात्रमें कई मन जल भरकर उबलनेको रक्ख दिया था: और एक हालमें प्राय सी रोगियोंको इस प्रकार टबोमें लिटा दिया था कि निरन्तर उस पात्रमेंसे टबोंमें ऊष्ण जल आनेसे रोगीके समस्त शरीरको ताप पहंचता रहे । परि-णाम यह हुआ कि पिछत्तर प्रतिशत रोगियों के प्राण बहतही सरलतासे बच गये। किन्त हमको ग्रप्त रीतिसे ज्ञात हुआ है कि चिकित्साकी इस सफलताके कारण उन प्रोफ़ेसर महाशयको बहुत अभिमान हो गया और उनके हृदयमें लोभकोभी यथेष्ट स्थान मिल गया । अतः डन्होंने प्रति रोगी कमसे कम ५०। रुपये लेना चाहा । किन्तु दिली कोई इङ्गलेण्डका नगर तो थाही नहीं जो प्रति रोगी ५०। रु० प्राप्त हो जाते: प्रत्युत उनके करे करायेपर पानी फिर गया और हमारी चिकित्साके प्रवारकोभी भारी धका लगा, अन्यथा दिल्लीमें प्रवार होनेके लिए वह बहतही अच्छा अवसर था । किन्तु उससे हमहो एक पाठ यह मिल गया कि अब आगेको हम अपने उत्तरदायित्वपर कभी किसीको अपनी चिकित्सा विधिके अनुसार किसी अन्य रोगीकी चिकिरसा करनेकी आज्ञा उस समयतक नहीं देंगे जबतक वह हमारे नियमोंको पूर्णतः पालन करनेकी ६,पथ न लेगा। इसी वे जो हमारी चिकिरसा विधिके अनुसार चिकित्साका व्यवसाय करेंगे उनके। हमसे प्रमाग पत्र प्राप्त करके प्रत्येक समय अपने निकट रक्खना होगा।

#### वक्ष रोग Heart diseases.

द्भा सम्बन्धी समस्त रोग बहुतही भयानक होते हैं। क्योंकि एक पलको स्भी हृदयकी गतिमें अन्तर आनेसे मृत्युकी सम्भावना रहती है। अतः हृदयमें रोग होनाही नहीं प्रत्युत उसका निर्वे होनाभी बहुत आपत्ति जनक है। इस लिए जो रोगी हृदय सम्बन्धी किसी रोगसे पीड़ित हो उसे उत्तमोत्तम रसीले और अनुत्तेजक फलोंका आहार करके निश्चिन्त हो छाती और उदरपर ताप अथवा ताप और बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये: और यदि शक्ति हो तो अनुकुल समयमें पवित्र वायके स्थानोंपर सामर्थ्यानुकुल टहलना चाहिये । हृदय सम्बन्धी समस्त रोगोंमें विश्रामकी बहुत आवस्यकता है । क्योंकि सामर्थ्यसे अधिक परिश्रम करनेपर रक्तका अधिक सञ्चार होनेहें कारण हृदयकी शक्तियोंका अनुचित व्यय होनेसे प्राय हृदय अपना काम करते, करते एकैक रुक जाता है, जिससे रक्त सम्रारके बन्द होनेपर बातकी बाराम हमारी मृत्यु हो जाती है। अनावस्यक वाह्य परिश्रमके अति-रिक्त अधिकांश हृदय रोग उत्तेजक पदार्थों के आहारपरही अवलम्बित हैं। क्योंिक उत्तेजक पदार्थोंके सेवनसे नाड़ियोंके उत्तेजित होनेपर हृदयको रक्त संवारका कार्य तीन गतिसे करनेको बाध्य होना पड़ता है, जिससे वह थककर शिथिल और कर्तव्य हीन होनेपर अपना काम करना त्याग देता है। इसीसे मदिरा पान करनेके उपरान्त उसकी उत्तेजनारे उत्तेजित होकर रक्तके सचार करनेकी गतिमें वृद्धि होनेसे शरीर बहुत शक्तिशाली प्रतीत होता है. परन्तु हृदयके अधिक परिश्रमके कारण उसके शिथिल होजानेसे मदके पीछे समस्त शरीर गिरा हुआ और शक्तिहीन प्रतीत होता है।

शरीरके किसी प्रधान अवयवके दृषित होनेपर हमारे समस्त अवयव कुछ न कुछ रोगी हो जाते हैं। इसीसे यदि यकत दृषित होता है तो फुम्फुस, वृक्क और हद-यादि विकृत हो जाते हैं, यदि वृक्कमें दोष होता है तो यकृत फुम्फुसादि विकारमय हो जाते हैं, और यदि हदयमें पीड़ा होती है तो अन्य अवयवोमेंभी विकार उस्पन्न हो जाते हैं। क्योंकि हमारे समस्त शरीरमें आधे मिनिटमें रक्तका पूर्ण सम्बार हो जाता है, और उसके द्वारा एक स्थानके दृषित पदार्थोंका कुछ न कुछ भाग अन्य स्थानोमें अवस्य पहुंच जाता है।

भिवल हृदय वालोंके शरद ऋतुमें प्राय हाथ, पेर इस लिए ठन्डे रहने रूमते हैं कि रक्त सम्रारकी शक्तियोंके शिथिल होनेसे उन (हाथ, पेर) के हृदयसे दूर होनेके कारण उनको जन्म तक्खोनके निमित्त उनतक यथेष्ट रक्त नहीं पहुंचता । इसके अतिरिक्त हदयके शक्ति हीन होनेपर उसकी धड़कनके अतिरिक्त बहुवा हाथ, पैरोपर सूजन आजाता है और शरीरमें दिनोदिन विषोंकी वृद्धि होती जाती है।

ह्दय रोगसे पीड़ित एक रोगी सन् १९१३ ई० में हमको कोटा (राजपुताना) में मिला था। उसकी अवस्था प्राय पैतीस वर्षकी थी। वह शरीरका बहुतही निबल था, और उन दिनों साधारण गर्मीसे घबरा जाता था, तीव स्वरके शब्दोंको सुनतेही उसका वक्ष कम्पायमान होजाता था, शीतकालमें उसके हाथ, पैर यथेष्ट दुर्तापवाहक वस्त्रोंके प्रयोग करनेपरभी ठन्डेही रहते थे, वह थोड़ी दूर टहलनेकोभी असमर्थ था। अतः हमने उसको मेरू दण्ड \* पर दिनमें तीन बार पांच, पांच मिनिट्सतक शीतल जलका म्हान लेने और रसीले फलोंके सेवन करनेकी सम्मति दी, जिससे पहिले कुछ मासतक शरीरमें प्रतिक्रियाके अधिक होनेसे उसे लाभ और चैतन्यता प्रतीत हुई। किन्तु उसके उपरान्त उसके शरीरका उन्नति प्राप्त करना एकेक रुक गया, प्रस्तुत अनेक रोगोंके दीर होने लगे और

\* ताप पहुंचांनेकी चिकित्साका आविष्कार करनेसे पूर्व हम शीनल जलके स्नानोंका प्रयोग किया करते थे. और उनकी उत्तेजना द्वारा श्रीरिमें प्रतिक्रिया उत्पन्न होनेक उसी प्रकार रोगोंके दिवन कीटोंके समूह अस्तव्यस्त होकर निवल हो जानेके कारण स्वस्य जीवन-कोषों द्वारा मार दिये जानेसे शारीरका राग जाता रहता था, जिस प्रकार औषधियोंके प्रभाव द्वारा रक्तकी गतिमें बृद्धि होनेसे पीडाके विकृत कर्णाके समुद्ध विकृत भिन्न हो जोनेसे नष्ट हो जाते हैं। परन्तु इस प्रकार शीतल जल या औषधियों द्वारा रकको अपनी गतिमें बृद्धि करनेके निमित्त प्रकृतिके नियमके विपरीत बलात उत्तेजित करनेसे नाडियों और जरीरके समस्त अवयवोंको कर्तत्य हीन और शिथिल बनाना है। इसीसे जीवल जल चिकित्सा और औषधियोंका प्रभाव एकही है, और जैसे महिराका प्रयोग करते. करते हमको मदका अनुभव नहीं होती वैसेही शीनल जलसभी कुछ दिनके उपरान्त शरीरमें प्रतिक्रिया न होनेसे रोगोंका अन्त नहीं होता । इसके अतिरिक्त रागकी दशाम शरीरका ताप कुछ ऊष्ण होनेसे उस समय प्रकृतिही शीतल जलके स्नानकी आज्ञा नहीं देनी । अतःशीतल जल कियाओं के इन्हीं अवगुणांकी देखकर हमको ताप पहुंचानेकी प्राकृतिक चिकित्साका आविष्कार करना पुरा । फिन्तू बहुत सम-यतक हम ताप पहुंचानेकी चिकित्साके साथ प्रख्तावरों शीनल जल कियाओंका प्रयोग करते रहे थे । इसीसे उस रोगीको भेरू दण्ड स्नानकी सम्मति दी थी

दिनोदिन उसको निर्बेलता घेरती गयी। अतः उसने हमको समस्त विवरण लिखा और हमने शांतल जल कियाओंके दोषोपर कुछ अधिक विचार करना आरम्भ किया । परन्तु प्रकृतिकी आज्ञा होते हुएभी हम हृदय और नेत्र सम्बन्धी रोगियों। पर अपनी ताप पहुंचानेकी चिकित्साका अनुभव करनेका साहस न करते थे। किन्तुः अन्ततः हमने उधको प्रत्येक मेरू दण्ड स्नान लेनेके उपरान्त ऊष्ण मृत्तिकाके धड़ बन्धनोंका प्रयोग करनेकी सम्मति दी. जिससे उसे बहत लाभ पहुंचा । उसकी पाचन शक्ति नियमित रूपसे कार्य करने लगी. उसके हृद्यकी धड़कन बहुत कम हो गयी. और उसको नवजीवन प्राप्त होना आरम्भ हुआ। अतएव तभीसे हमारे अनेक भिथ्या विचारोंका अन्त हो गया और हमने स्वतन्त्रता पूर्वक उसे मेरू दण्ड स्नानको त्यागने और उनके स्थानमें आध, आध घन्टे छाती और उदरको वस्त्रों द्वारा जल्फ ताप पहुंचानेकी सम्मित ही, जिससे उसकी हमारी कल्पनासे बाहर लाभ हुआ। इस लिए तभीसे हमने प्रत्येक रोगमें तापका पहुंचानाही उचित समझा । परन्तु उस समयभी हमारे मस्तिष्कमें यह बात घुसी हुई थी कि जिस प्रकार एक वृक्षको चैतन्य करनेके लिए शीतल जलादिकी आवश्यकता है उसी प्रकार रोगाँको चैतन्य करनेके लिएभी शीतल जल कियाओंका होना परमावश्यक है। किन्तु हम यह विचार-नेको असमर्थ थे कि रोगकी दशामें शरीरकी प्रकृति ऊष्ण होनेसे उस समय शीतल कियाओंका उसपर कितना बुरा प्रभाव पड़ता है। इसीसे प्रायः सन् १९१७ ई० के निकटतक हम छूछ, कुछ मेरू दण्डके शीतल स्नानोंका प्रयोग कराते रहे। परन्त सन १९१८ ई० में श्लेष्मज्वरके फैलनेपर उससे पीडित रोगियोंपर शांतल जल कियाओं का प्रयोग करनेसे हमने, उनके दोषोंको देखकर और उन्हें रोगियोंकी प्रकृतिके प्रतिकृत जानके. एक ओरसे उनका वहिष्कार कर दिया: और हमको भले प्रकार विदित हो गया कि शीतल जल या वायुका स्नान अथवा सेवन केवल आरोग्य मनु-ब्योंकाही आहार है, किन्तु रोगियों के निमित्त वह विषसेभी अधिक तीक्षण है। हम समझ-क्ये कि रोगीके लिए केवल उतनीही शीतलता उपयोगी हो सकती है. जितनी वह विना कष्टके सहन कर सकता है, और जिससे अगावश्यक उत्तेजनाका ज्ञान नहीं होता। अतः सन् १९१८ ई० से हमें तापकी चिकित्साके अनेक महत्त्व प्रगट हुए और हमको यह अनुसव होगया कि सहा अर्थात अनुतेजक तापका जितने अधिक कारतक प्रयोग किया जायगा उतनाही अधिक लाभ होगा। यद्यपि यही

बात पहिलेभी हमारे मस्तिष्कमें घुसी थी, और इसीसे ऊष्ण मात्तिका बन्धनके नीचे इसने चौबीसों घन्टे उसके ऊष्ण तापको रोके रहनेके लिए दुर्तापवाहक ऊनी वस्न प्रयोग करनेकी सम्भति दी थी, जिससे शरीरसे मृत्तिका बन्धन खोलनेपर उसकी मिट्टीपर हाथ रक्खनेसे कुछ न कुछ ऊष्ण प्रतीत होती थी. तथापि हम यह नहीं समझे थे कि उसका उठणा ताप हमारे रोगोंका अन्त करनेको यथेष्ट नहीं था । इसी कारण वश हम बहत दिनतक जल तापकी अपेक्षा मृत्तिका बन्धनों-को इसलिए अधिक महत्त्व देते रहे कि उनका प्रयोग उसकी अपेक्षा सलभ था। किन्तु जब हमने देखा कि मृत्तिका बन्धनोंमें समय अधिक नष्ट होनेपरभी इच्छा-नुकूल लाभ नहीं होता तो हमने टब अथवा बस्त्रों द्वारा ताप पहुंचानेपर अधिक बल दिया । यद्यपि हम कई वर्ष पहिलेसे बहुधा जल तापका प्रयोग करते थे तथापि उसका पूर्ण महत्त्व हमको अधिक तर उपरोक्त हृदय रोगसे पीड़ित रोगीकी चिकित्सा करनेपरही समझमें आया था। परन्त इसपरभी वह रोगी सन १९१८ ई० तक हमारी चिकित्सामें वृथाही लटकता रहा। क्योंकि कभी, कभी हमारे सस्तिकमें इस लिए मुर्खताके मिथ्या विचारोंकी उत्पत्ति हो जाती थी कि हम यह ध्यान करने लगते थे कि हृदयपर तापसे निश्चय वही प्रभाव होना चाहिये जो फलकी पंखड़ियोंपर कष्ण जलका विन्दु डालनेसे होता है। अतः हम कभी उस रोगीको नाप करनेकी सम्मति दे देते थे और कभी उसको बन्द करदेनेको लिख देते है। परन्तु इस बीचमें औरभी अनेक हृदय पीड़ित रोगी. जिनमेंसे एक रोगीकी दशा बहुतही गिरी हुई थी. हमारी चिकित्सामें आये और इमने उनको शीतल जल कियाओं की अपेक्षा प्रतिदिन दो. दो तीन, तीन बार दो-दो, तीन-तीन घन्टे बस्तों या टब द्वारा ताप पहुंचाने एवं अति रसीले और अनुत्तेजक फलोंका सेवन तथा बन्धनोंके प्रयोगकी अनुमति दी थी. जिससे उनको बहुत शाँघ लाभ हो गया था। किन्तु उन रोगियों मेंसे कोईभी ऐसा सज्जन नहीं था. जो इसको अपने आरोग्य होनेकी सूचना देता। क्योंकि प्राय रोगियोंका यह अनुमान होता है कि यदि किसी चिकित्सकसे लाभ हो जाय तो उसे इस लिए मंहभी न दिखाना चाहिये कि सम्भव है उससे मिलनेपर कजावचा उसकी कुछ भेंट करना पड़े । परन्तु अन्तमें धीरे, धीरे हमको सन् १९१७ ई० के अन्ततक उन समस्त रोगियोंके आरोग्य होनेके समाचार मिल बये. और तभीसे हमारे मस्तिष्यसे शीतल जल कियाओं द्वारा चिकित्सा करनेके मिथ्या विचार

दूर हो गये। अतः हमने कोटेवाले हृदय रोगसे पीड़ित रोगीको टब द्वारा निरन्तर एक सप्ताहतक ताप लेने और उसके पश्चात दिनमें दो, दो बार दो, दो घन्टे ताप और उसके उपरान्त बन्धनोंका प्रयोग करने. और फिर कमसे जितना लाभ होता जाय उतनाही तापका समय कम कर देनेकी सम्मति दी। अतः चार मासमें उसका हृदय रोगसे छटकारा हो गया और कुछही दिनमें रसीले फलेंके आहारसे उसके शरीरमें यथेष्ट मांस और रक्तकी उत्पत्ति हो गयी। यद्यपि हमारी भूलसे उसकी चिकित्सामें बहुत विलम्ब हुआ, परन्तु उस विलम्बके कारण हमको अपार लाभ हुआ । क्योंकि फिर हमारा विश्वास अपनी ताप पहुंचानेकी चिकित्सा विधिमें इतना टढ हो गया कि हम बड़े, बड़े भयदूर रोगोंमें विना कुछ विचारे तापका प्रयोग कराने लगे, और कभी, कभी तो आशासे अधिक फल प्राप्त हुआ, प्रत्युत किसी, किसी समय हमारी चिकित्साको प्रायः मनुष्य दैविक शक्ति कहकर सम्बोधन करते रहे हैं। हमारे सब अम नष्ट हो गये और हम भले प्रकार समझ गये कि एक मात्र तापका पहुंचानाही समस्त रोगोंकी निर्विन्न चिकित्सा है। हमारा विश्वास हो गया कि तापके अतिरिक्त अन्य कोई चिकित्सा शीघ्र लाभ नहीं पहुंचा सकती। इसीसे हम उस रोगीके बहुत ऋणी हैं, जिसने धेर्यके साथ प्राय पांच वर्षतक हमारी चिकित्साकी।

## आमाशयिक रोग Stomach diseases.

31 माश्य कैसा उपयोगी और आवश्यक अवयव है—इसके कहनेकी तो कोई आवश्यकताही नहीं। क्योंकि भोजन द्वारा हमारे शरीरका पोषण होनेका आधार एक मात्र आमाशयपरही निर्भर है। अतः आमाशयकी कियाओंमें विन्न उपस्थित करना ऐसाही है जैसे किसी शक्षकी मूलको डीम लगना। परन्तु इसपरभी हम आमाशयकी ओरसे सदा उपेक्षासेही काम लेते हैं, हम दंस, दंसकर खानेपरभी सन्तोषसे काम नहीं लेते, हम खाद्य और अखाद्य समस्त पदार्थोंको भिश्ते समान उदरमें झोंक देते हैं, हम कटु तथा अन्य द्षित, विषैठें दुर्गिन्यत एवं कत्रिम पदार्थोंको बुद्धिक होते हुएभी अपनी मुखतासे भक्षण कर जाते हैं, और जैसे बड़े, बड़े विशाल नगरोंमें निवास करके हम प्रत्यक्ष रूपसे मल, मुत्रादिसे मिश्रित वायुका सेवन करते हैं, वैसेही अपनी सभ्यता वश हम अप-वित्रसे अपवित्र पदार्थोंका आहार करते हैं, जिससे आमाशयको सामर्थां विक

कार्य करना पड़ता है, उसमें घाव और छाले पड़ जाते हैं, दाह होने लगती है, और उसके रसों एवं शक्तियोंका कोष व्यय होनेसे धारे. धीरे उसकी भींत उसी प्रकार कठोर, निर्जीव और कर्त्तव्यच्युत हो जाती है, जिस प्रकार हाथसे कठोर कार्य करनेपर हस्त-तलकी त्वचा जीवन हीन हो जाती है: और जैसे ज्यों, ज्यों हाथसे कड़ा कार्य करते हैं त्यों. त्यों इस्त-तलका चाम निर्जाव होनेपर उतनेही अधिक तीव्र अस्त्र द्वारा काटनेपर रक्त निकाला जा सकता है वैसेही हम जितने तीक्षण और अभध्य पटार्थोंका सेवन करते हैं उतनीही आमाशयकी भींत कठोर और जीवनसे वश्चित होनेपर उतनेही अधिक तीक्षण पदार्थ सेवन करके भोजनके पाचनार्थ उससे रसोंके निकालनेकी होती है; और धीरे, धीरे उससे समस्त जीवन शक्तियोंके विदा होनेपर तीक्षणा-ति तीक्षण पदार्थभी रसोंका स्नाव करानेको उसी भांति असमर्थ होते हैं जैसे हाथ-की त्त्वचा अधिक निर्जीव हो जानेपर तीक्षणाति तीक्षण श्रेणीके सोडेकाभी उसपर दुःख देनेवाला प्रभाव नहीं होता । अपरत्र अभक्ष्य पदार्थोंके सेवनसे आमाशयके कत्तेव्य हीन हो जानेसे जब भोजनके पाचनार्थ रसोंका स्नाव नहीं होता या कम होत है अथवा भोजनकी मात्रा उसकी सामर्थ्यसे अधिक होती है तो भोजन पाचनमें आनेकी अपेक्षा सड़ने लगता है: और उस सड़नसे आमाशयमें शनै: शनै: ऐसे विषेले और तीक्षण अमल एवं गैस उत्पन्न हो जाते हैं. जिनसे कठोरसे कठोर पदा-र्थोंका पाचनभी बड़ी सरलतासे हो जाता है। परन्त इसका परिणाम इसके अतिरिक्त और कुछ नहीं कि अपवित्र पदार्थोंका विश्वेले पदार्थों दारा पाचन होनेपर दिनोदिन हमारा रक्त दूषित होता जाता है, जिससे आमाशयके अतिरिक्त यकत, फ्रफ्क्स. वक्ष, मस्तिष्क, वृक्क और अन्त्रादि समस्त अवयव कर्त्तव्य च्युत और अनेक व्याधि युक्त होते चले जाते हैं । संप्रहणी, विश्वचिका, अर्श, शिर पीड़ा, जलोदर, पाण्डु, प्रदर, वमन, अतिसार, मुखर्मे छाले. गठिया, शरीरका फूलना और प्रमेहादि अनेक रोगोंका होना आमारायिक विकारोंहीपर अवलम्बित है। अतः आमाराय सम्बन्धी समस्त रोगोंमें चिकित्सा करनेसे पूर्व उसी प्रकार रोगीके भोजनोंकी ओर ध्यान देना है, जिस प्रकार फुफ्फुस सम्बन्धी रोगोंनें रोगीके सेवनार्थ स्वच्छ वायकी ओर दृष्टि पात करना है। क्योंकि सबसे पहिले आमाशयको विश्राम देकर उसे नवजीवित और नैतन्य बनाना है। इसके अतिरिक्त उसके विकारोंको दर करके स्वच्छ करना

है। अपरख उसको इस योग्य बनाना है कि वह नियमित रूपसे अपना कर्त्तेच्य पालन करसके और उसकी वीत शक्तियोंके स्थानमें पुनः शक्तियोंकी उत्पत्ति और वृद्धि हो जाय। अतः आमाशयको विश्राम देके उसके दोषोंको दूरकरने, उसे नैतन्य और शक्तिशाली बनाने और उससे नियमित रूपसे कर्त्तेग्य पालन करानेके निमित्त केवल सूक्ष्म और रसीले फलोंपरही निर्वाह करनेकी आवश्यकता है।

आमाशियक मन्द रागें की दशामें यदि फुफ्फुस आदि सम्बन्धी रोग न हों तो वल्लों द्वारा केवल उदरपर ताप और बन्धनोंका प्रयोगही यथेष्ट है। परन्तु फुफ्फुसादि रोगों के होनेपर छाती और उदरपर ताप होना आवश्यक है। यदि आभाशियक रोगोंमें छातीके भीतरके अवयवोंमें होष नभी होतीभी समस्त शरीरको टब द्वारा या केवल छाती और उदरको वल्लों द्वारा थाप पहुँचाना बहुत लाभप्रद है। एक तापके उपरान्त निरन्तर दूसरे तापके समयतक यदि घड़ या उदर बन्धनोंका प्रयोग रक्खा जाय तो केवल तापकी अपेक्षा शीघ्र लाभ होता है।

आमाशियक तीव रोगोंमें यथा शक्ति टब द्वारा समस्त शरीरका अन्यथा न्यूनाति-न्यून छाती और उदरका वस्त्रों द्वारा ताप होना चाहिये। यदि रोग आति तीव दशामें हो तो निरन्तर कई घन्टेतक ताप करनेकी आवस्यकता है। इसीसे विग्राचिका सरीखे रोगोंमें कभी, कभी रोगीको निरन्तर बारह, चौबीस, अड़ताठीस, बहत्तर या उससेमी अधिक घन्टे अर्थात् जबतक रोगी जोखिमसे न निकळले ताप पहुँचानेकी आवस्यकता होती है। अतः जितना तिव्र रोग हो उतनेही अधिक काळतक निरन्तर ताप पहुँचानेकी आवस्यकता है।

आमाशिक रोगोंसे पीड़ित रोगियोंकी गणना करना बहुतही कठिन है। क्योंकि आज पर्यन्त जितने रोगी हमारे निकट आये हैं उनमेंसे कोईमी ऐसा नहीं था जो आमाशय सम्बन्धी रोगोंसे पीड़ित न हो। इस लिए उनकी चिकि-स्ताका विशेष विवरण उन्हीं रोगोंके साथ देना उचित है जिनका मूळ कारण आमाशयका दूषित होना था।

आमाशियक पीड़ासे झेबित एक रोगी हमारी चिकित्सामें सन् १९१३ ई॰ में राघोगढ़ राज्य ( गुना ) में आया था। उसकी आयु प्राय तीस वर्षकी थी। उसके आमाशयमें दाहके कारण उसके मुख्यें अनेक छाले होगये थे। मुंहसे प्रत्येक समय खार बहती रहती थी। कभी, कभी दाहकी अधिकतासे सूत्रका त्यागन करते हुएभी बहुत दाह और कष्ट प्रतीत होता था । प्राय शिर पीड़ा और जुकामभी उसे बहुत दुःख देता था। गुदा द्वारा बहुत तीक्षण और दुर्गन्धित गैसोंका प्रवाह होता था, उसकी जिहा मलसे श्वेद रहती थी और दोतोंका वर्ण बहुत कुछ स्वच्छ करनेपरभी पीला रहता था। इसके अतिरिक्त तीक्षण गिश्यत पदार्थ सेवन करनेपरभी उसके मुखमें बड़ी तील गन्ध प्रतीत होती थी। अतः इमने उसको प्रति दिन दो, दो घन्टे प्रीवास उदरतक बल्लों द्वारा ताप पहुंचाने और केवल रसीले और अनुत्तेजक फल सेवन करनेकी सम्मति दी। निदान हो सप्ताहके भीतरही उसके मुंहसे लार जाना वन्द हो गया, मुखके छाले और घाव लुप्त हो गये, मुत्राशयकी दाहका इति हो गया और मुंहका स्वाद पहिलेकी अपेक्षा बहुत हलका रहने लगा। चौथे सप्ताहतक उसकी शिर पीड़ाओं और जुका-मकाभी सदाको अन्त हो गया, और गुदा द्वारा अपवित्र गैसोंका प्रवाहित होना बन्द हो गया। छेटे सप्ताहके उपरान्त उसके दांत विना मझन कियेही स्वच्छ रहने लगे और उसके मुखसे दुर्गन्ध प्रतीत होना जाता रहा। किन्तु इसपरभी हमने उसको निरन्तर छः मासतक सपथ्य चिकित्सा करनेकी सम्मति दी। था।

एक रोगीने जो कि आमाशियक पीड़ासे विकल था सन् १९१० ई॰ में, जब कि हम एक इझीनियर महाशयके श्वांस रोगसे पीड़ित पुत्रकी विकित्सार्थ बिध्याल (अम्बाले) गये हुए थे, हमको बुलाया। अतः हमने जाकर देखा तो वह पीड़ाको सहन न कर सकनेके कारण हाय, हायका शब्द कर रहा था। उसको सूत्र रक गया था और कई दिनसे विष्टाभी न हुआ था। अम्बाले छावनीके डाक्टरनेभी उसका कष्ट दूर करनेके लिए वृथाही कई दिन प्रयल किया था। हमने उसको देखतेही आमाशयको विकारमय जानकर ताप पहुंचानेमें सुविधा न होनेके कारण उसके शरीरपर उम्ला मृत्तिकाके उदर बन्धनका प्रयोग कराया, जिससे उसको बांधनेके उपरान्त तत्स्वण उसका सूत्र और विष्टा पात हो गया। अतः उसको उसी समय इस लिए निदा आगयी कि उसको मल, सूत्रके त्यागनसे पीड़ाके स्थानमें सुख पहुंचा और वह कई दिनका जागा हुआ था। दूसरे दिन जब वह पूर्णतः शयन करके उठा उसे कोई कष्ट न था, परन्तु उसने हमारी आज्ञाके विपरीत अनार या अङ्गूर सरीखे सूक्ष्म, रसीले और अनुत्तेजक फलोंके स्थानमें सेव सरीखा मारी फल सेवन कर लिया। अतएव सेवके लेतेही उसकी अन्त्रमें पीड़ा उठ खड़ी हुई

और सूत्राक्षयमें विकल करनेवाली दाह उत्पन्न हो गयी। अतः हमसे सम्मति ली गयी, किन्तु हम उद्यक्षे कुपथ्य वदा उसकी चिकित्सा नहीं करना चाहते थे, तथापि उसके क्षेत्रको देखकर हमको दया आगयी। अतः हमने निरन्तर कई घन्टेतक उसके उदरपर ताप पहुंचवाया, जिससे प्राय आठ घन्टेके उपरान्त उसको विष्ठा होनेसे समस्त पीड़ाका लोप हो गया; और प्रति दिन दो बार मृत्तिका बन्धनोंका उदरपर प्रयोग करनेसे धीरे, धीरे उसकी पाचन शिक्तमें अति होने लगी। किन्तु वह कोई एक सप्ताहही छुल पूर्वक रहा होगा कि उसने हमारी आक्षाके विपरीत दूध-चावल सेवन कर लिये, जिससे उसके उदरमें कुछ पीड़ा उट खड़ी हुई और सूत्रभी दाहके साथ आने लगा, परन्तु उरने इस बातका कुछ प्यान न करके अगले दिन किर गेंद्रका दिलया और दूध गेवन किया। वयोंकि वह मूर्ख यह नहीं समझता था कि आमाश्यमें दाह होनेर्न दशामें दिलया या चावल क्या हानि पहुंचा सकते हैं; और हमारे कोटि बार समझानेपरभी उसकी समझमें एक न आयी। अतः उसकी पीड़ा अंगें अति वृद्धि हो गयी और हमनेभी उसकी चिकित्सासे हाथ खींच लिया।

सन् १९१८ ई० में दिक्षिके स्थानपर एक दिन हमारे पिताको केवल लारके समान जलकी वमनका होना आरम्भ हुआ। उनको दिनके दस बजेसे सायंके तीन बजेतक प्राय आठ, दस बार वमन हो चुकी थी। अन्तमें एक इझीनियर महाश्रम्थ के कहनेपर उन्होंने हमारी चिकित्सा करना अङ्गीकार किया। अतएव हमने उनके उदर और छातीपर प्राय दो घन्टेतक ताप पहुंचाया और उसके उपरान्त उदरपर मृत्तिका बन्धनका प्रयोग किया, जिससे एकैक उनको वमन होना बन्द हो गया। किन्तु आमाशयके वृधित होनेसे उनके मुखका स्वाद विगड़ा हुआ था। इसिलए वह दो दिनभी पथ्यसे न रहने पाये। अतः उनकी फिर वही दशा होने लगी। किन्तु हम उनकी वह दशा देखकर तुरन्त उनको दिक्षीसे काठियावाड़ ले गये, जिससे दिक्षीसे गाड़ीके चलतेही उनको स्वच्छ वायु प्राप्त हुई और उनकी समस्त पीड़ा-अर्थेक अन्त हो गया। अतः नगरोंकी दृषित और विवैक्षी वायुमें निवास करने-वालोंके लिए यह एक शिक्षाश्रद घटना है।

विश्वचिका cholera.

आप्ताशय सम्बन्धी समस्त तीव रोगोंमें हमारे मतानुसार विद्यविका बहुतही दुष्ट रोग है। क्योंकि इसके संकामक होनेसे कुछही सप्ताहमें घरके घर और नगरके नगर ऊजड़ हो जाते हैं; और जहांतक उसके दृषित कीटोंकी पहुंच होती है वह फैलता जाता है।

विश्चिकाके फैलनेका कारण उस दूषित भोजन, वायु और जलका सेवन करना है जिसमें ऋतु आदिके अनुसार विश्चिकाके कोटोंकी उत्पत्ति हो जाती है। इसके अतिरिक्त अन्य जीवभी विश्चिका रोगको फैलानेमें सहायक होते हैं। इसीसे विश्चिकाके रोगीकी वसनपर वैटी हुई मबखी यदि किसीके भोजनपर आ वैटती है तो उसे तत्क्षण विश्चिका हो जाता है। क्योंकि मक्खी वमनको चूंसना आरम्भ करती है और इतना अधिक चूंसती है कि वह उसको पाचनमें लानेसे पूर्व गुदा द्वारा त्याग देती है। अतः विश्चिकाके दूषित कीट, जो किसी रोगीकी वमनमें होते हैं, पाचनमें न आनेके कारण मक्खीके विष्ट द्वारा ज्योंके त्यों उन पदार्थों पर आजाते हैं जिनपर मक्खी बैटती है, और उनके सेवन करने वालेको तत्क्षण विश्चिका हो जाता है। अपरस्च क्षुधासे अधिक एवं गरिष्ठ पदार्थमी विश्चिकाके हेतु होते हैं।

विश्चिका प्राय उन्हीं स्थानोंमें होता है जिनके नीवाईपर होनेसे सीळनके कारण विश्चिवका संबन्धी कीटोंकी उत्पत्ति होनेमें सहायता मिलती है, या जहांकी भूमि पोली अथवा दृषित पदार्थोंसे पिरपूर्ण होती है, या जहांपर वानस्पतिके पदार्थ सक्ते रहते हैं। इसके अतिरिक्त सक्ने और दृषित फर्जों, शाकों तथा अन्य पदार्थोंके सेवन, मिद्दिश्वात अधिक पान, अपवित्र रीतिसे निवास और विश्चिवकांके रोगि-योंके साथ रहन-सहन करनेसेभी विश्वविकाकी उत्पत्ति होती है।

बिशूचिकामें जलके समान बमन और विरेचन होता है, हाथ-पैर कम्पायमान होने लगते हैं, ऊपरसे शरीरका ताप शीतल प्रतीत होने लगता है, नेत्र भीतरको बैठते हुए दीखते है, और रोगके भयङ्कर हो जानेपर दांत और होट नीले हो खाते. हैं, कण्डका स्वर बोलते समय बहुतही बैठा हुआ प्रतीत होता है।

बस्तुतः विश्वचिकाके रोगीको बहुत तीव ज्वर होता है। इसीसे उसकी उज्णता द्वारा आमाशय और अन्त्रादिके जीवन-कर्णोका जलमें परिवर्तन हो जाता है, और उसीके कारण वमन, विरेचन होता है। किन्तु उपरसे शरीरका ताप इस लिए शीतल प्रतीत होता है कि ज्वरकी अधिकतासे रक्त संखारकी गतिमें बृद्धि होनेसे नाड़ियोंके शिथिल हो जानेपर शरीरकी ख्वातक रक्तका सखार होना बन्द

हो जाता है। अपरम्ब ज्वरसे उत्तेजित होकर नाड़ियोंके अधिक काम करनेपर शरीरका शक्तियोंका बहुतही शीघ्रतासे अन्त हो जाता है। इसीसे विश्चिकासे पीड़ित रोगी बहुतही थोड़े समयमें ऐसी दशाको प्राप्त हो जाता है कि वह उठने, बैठनेकोभी समर्थ नहीं होता।

प्राय चिकित्सक विद्यूचिकासे पीड़ित रोगियोंको वमन, विरेचन बन्द करनेकी औषधियां देते समय बड़ी भूळ करते हैं। क्योंकि विधेळे पदार्थोंको अमाशय या अन्त्रादिमें रोकना रोगीके साथ उपकारके स्थानमें अपकार करना है।

विश्चिकासे पीड़ित रोगीकी चिकित्सा करना बहुतही किंटिन समस्या है। क्यों कि प्रथमतो वसन, विरेचनसेही एरिचारकोंको भय प्रतीत होता है, द्वितीय टब द्वारा ताप पहुंचाना इस लिए किंटिन है कि रोगीको टबमें वमन, विरेचन हो जानेसे दुरन्त टबके जलको फेंक्कर पुनः ऊष्ण जलसे टबको भरनेकी आवश्यकता होती है, और वस्त्रों द्वारा ताप पहुंचानेसे टबकी अपेक्षा कम लाभ हाता है। तथिप यथा शक्ति टबसेही ताप पहुंचानेका प्रयक्ष करना चाहिये, और एक थड़े पात्रमें यथेष्ट छण्ण जल इस लिए रक्खना चाहिये कि यदि रोगीके वमन, विरेचनके कारण टबका जल द्वित हो जावे तो पुनः उसमें भर दिया जाय। परन्तु यदि ऐसा करना सम्भव न हो तो वल्लों द्वारा छाती और उदरको शीध, शीध कई, कई घन्टे ताप पहुंचाकर धड़ बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये। किन्तु यदि रोग अति तीव हो तो निरन्तर बारह, चिकीस, अङ्तालीस, बहत्तर या उससेभी अधिक घन्टेतक ताप पहुंचाना चाहिये।

विद्मचिकासे पीड़ित रोगियोंको जबतक कि वह जोखिमसे बाहर न होठें कोई आहार देना बुद्धिके विपरीत हैं। अतः जब रोगींके शरीरसे विद्मचिकाके रूक्षण दूर होठें और उसको तीब क्षुपाका ज्ञान हो तो कई दिनतक केवल अनार खि-लाकर उसके बीज थुकवा दिये जावें या अन्य कोई स्क्ष्म, रसीला और अञ्चलेजक फल दिया जाय, तद् उपरान्त कमशः धीरे, धीरे अन्य फल दिये जावें।

विशूचिकाका एक रोगी हमको छाहै।रके स्थानपर सन् १९१९ ई० के मध्यमें मिला था। उस समय हम एक यवन हकीमके यहां मोची दबीज़ेमें ठहरे हुए थे; और वह रोगी उस हकीमकी चिकिरक्षामें था, किन्तु वह हकीम उसकी ओरसे हताश हो लिया था। अत: हमने उस रोगीको अपनी चिकित्सामें छेटिया, जिससे उन हकीम देवताके शरीरमें कुढ़कर आग रुग रुगी। किन्तु वह हमारे पिताके बहुत पुरोने मित्र थे, इस लिए

हमसे कुछ न कह सके । वह रोगी एक अठारह वर्षीय नवयुवक था, उसको वि-ग्राचिकासे पीड़ित हुए छत्तीस घन्टे व्यतीत हो चुके थे, उसमें उठने, बैठनेकी किश्चित मात्रभी शक्ति न थी, उसने बहुत कालसे मूत्रका त्यागन नहीं किया था, उसका शरीर हाथ फेरनेसे शीतल प्रतीत होता था, उसको जलके समान धन्टेमें कई बार वमन. विरेचनका क्षेत्र भोगना पड़ता था, वह प्याससे बहुत विकल था और उसके ओष्ठों, दन्तों एवं नखोंका वर्ण कुछ स्थाम प्रतीत होता था। हमने निरन्तर उसको अड़तालीस घन्टेतक ताप पहुंचाया, जिससे उसके शरीरकी आन्त-रिक दाहके कम होनेसे नाडियोंको यथेष्ट विश्राम मिलनेपर उनकी शिथिलता दर होनेके कारण रक्त सञ्चारकी गति ठीक होनेपर धीरे, धीरे शरीरके ऊपर ऊष्णताका आना आरम्भ हआ: दाहसे जो मूत्र जल जाता था. या जिसका बनना बन्द होगया था उसके कम होनेपर चौबीस घन्टेके भीतरही हो गया: वमन विरेचनकी एक घन्टा ताप पहंचनेपरही बहुत कमी हो गयी थी और चार घन्टेके भीतर उनका होना पूर्णतः बन्द हो गया: छटेसे आठवें घन्टेतक उसकी बढी हुई प्यास सर्वथा छप्त हो गयी: पांचवे घन्टेतक उसके होटों आदिके रङ्गमें परिवर्त्तन होनेसे उसके जीवनकी बहुत कुछ भाशा प्रतीत होने लगी थी: और ताप करनेसे थोड़ेही कालके उपरान्त उसके कण्ड. के स्वरसे यह विदित होता था कि उसका जीवन आपित्तसे बाहर हो लिया है। अड़तालीस घन्टेके उपरान्त उसके शरीरसे कोई विश्वविकाका लक्षण प्रगट नहीं होता था । परन्त, इसपरभी हमारी आज्ञानुसार उसे कई दिन पथ्यसे स्कखकर नित्य प्रति एक घन्टा ताप पहुंचाया जाता था। किन्तु उसको एक सप्ताइके उपरा त फलोंके स्थानमें अन्न दिया जाने लगा, जिससे वह कई मासतक निर्बेल रहा ।

सन् १९१८ ई॰ में जब हम सोमना रहते थे, अलीगड़में विश्चिकाका प्रकोप हुआ। अतः एक युवक अपनी माताकी चिकित्सार्थ हमको अलीगड़ लेगया। उसको उसी दिन विश्चिकाकी पीड़ा हुई थी और रोगकी मयंकर आकृतिके कारण कुछही घन्टोंमें कई वैद्य और डाक्टफंकी चिकित्सा होचुकी थी। एक्षा ब्रांडिके कारण उसमें उत्तेजना प्रतीत होती थी। परन्तु मुखके देखनेसे वह मृतप्राय जान पड़ती थी; वर्योंकि उसके दोनों नेत्र बहुत भीतरको बैठ गये थे और दोनों कपोल पिचके हुए प्रतीत होते थे। उसके शरीरमें विश्वाधिकाके कई इजीवशनमी किये जा चुके थे। इसपर भी उसकी दशा नीचेही

गिरती जाती थी। हमकोभी देखकर उसके जीवनकी बहुतही कम आशा हीती थी । इसलिए हमनेभी उसकी चिकित्सा करना उचित नहीं समझा । परन्त उसके पुत्रके बहुत आग्रह करनेपर हमें उसकी विकित्सा अपने हाथमें लेनी पड़ी। हमने बड़ी शीघ्रतासे उसकी श्रीवासे उदर पर्यन्त ताप कराना आरम्भ किया: और यल, पलपर उसको प्यासका ज्ञान होता था इस लिए कुछ ऊष्ण तापका जल पीनेको देते रहे । फल यह हुआ कि हमारे सन्मुखही अर्थात् प्राय तीन घन्टेमें हमको उसके प्राण बचनेकी आशा हो गयी। क्योंकि सबसे अच्छा लक्षण तो यह प्रतीत हुआ कि उसकी प्यास कम होने लगी, इसके उपरान्त वमन विरेचनमेंभी कुछ न्यनता प्रतीत होती थी । अतः हम सायंकी सवाचार बजेकी रेलसे उसकी चिकि-रवार्थ उसके प्रत्रको सम्मति देकर सोमना चले आये । किन्त उसको हमारे आनेसे कुछ घरटेके पीछेटी मूत्र हुआ और वह एकेक हलकी हो गयी और ज्यों, ज्यों समय व्यतीत होता जाता था त्यों, त्यों वह अच्छी होती जाती थी, इसीसे उसके पुत्रने फिर हम रा मुख देखनाभी उचित नहीं समझा । उसकी कदाचित यही भय होगा कि हम उससे कुछ मांग न बैठें। परन्त यह उसकी भूलथी। क्योंकि जब हमने बम्बई और लाहीर आदिके बड़े, बड़े सेठोंकी चिकित्साही धर्मार्थ की है तो एक साधारण मनुष्यसे हम क्या प्रश्न करते: किन्त अनायास एक दिन वह इसको सोमना रेलवे स्टेशनपर मिल गया और उस समय उसने समस्त बतान्त कहा।

नोवेम्बर सन् १९२४ ई० में जब हम श्री सेठ ००००० के साथ उनके भाजेकी चिकित्सार्थ बम्बईसे आगर जा रहे थे उसी समय उनका एक नवयुवक नौकरभी, जो वई वर्ष अनेक रोगोंसे पीड़ित था हमारे साथ जा रहा था। यदापि उसकी दशा उस समय बम्बईसे जाने योग्य न थी, परन्तु हमारी चिकित्साने उसे हो, एक दिनमेही रेठ यात्रा करनेको समर्थ कर दिया था। अतः हम सबने बाम्बे-देहली एक्सप्रेस द्वारा प्रस्थान किया। किन्तु ज्योंही अगले दिन गाड़ी इटासींसे आगे बढ़ी त्योंही उस नवयुवकको विश्विकाने घर लिया। विश्विका होनेका ठीक कारण क्या था यह हमको स्मरण नहीं रहा। परन्तु यह निश्चय है कि उसको अजीण होगा और उसके होते हुएही उसने कुछ फल सेवन किये थे। इसके अतिरिक्त वितादिके विषयमें रोगी और सेठजीमें कुछ मनसुशव हो गया था। परन्तु यह हम नहीं कह सकते कि अपराध किसका था। क्योंकि हम किसीकी निजी बातीमें

प्रइना और उनपर ध्यान देना उचित नहीं समझते । किन्तु यह हम अवस्य कहेंगे कि चोहे उसमें रोगीकाही दोष हो. परन्तु उस समयके वैमनस्यसे उसके रोगको सहायता मिळी । इसीसे विश्वचिकाने भयंकर इप धारण कर लिया, और ऐसा प्रतीत होता था कि सेठजीका हृदय खिन्न हो जानेसे पहिले वहभी उसकी चिकित्सा करना नहीं चाहते थे. परन्तु अन्तमें उनकोही उसकी चिकित्सा करनी पड़ी । हमारे साथ स्टोव और वस्त्र निचोड़नेका यन्त्र तो थाही और जल ऊष्ण करनेके लिए एक पात्र टिफिन कैरियरमेंसे लेलिया गया । क्षतः सेठजीने वस्त्र निचोड़ने और हमने उसकी छाती और उदरपर फैलानेका काम किया । इस प्रकार कई घन्टेतक उसको ताप पहंचाया गया । फल यह हआ कि जिस समयसे उसको ताप पहुंचाया गया उसी समयसे विश्वविका देव उत्टे पैर भाग गये, और वह इस योग्य हो गया कि हम आगरे छावनीके स्टेशनपर उतर गये और वह उसी गाडीसे सीधा मथुरा चला गया । इसमें कोई सन्देह नहीं कि पहिले सेटजी इसलिए हमारी आंखोंमें कुछ खटके थे कि वह एक साधारण वेतन सम्बन्धी वाद विवादके कारण उसकी चिकित्सा नहीं करना चाहते थे. । और हमारा उद्देश्य यह है कि शत्रको चिकित्साभी उसी प्रेमके साथ की जाय जैसे एक परम मित्रकी की जाती है। परन्त जब सेठजीका क्षणिक कीथ शान्त हो गया तो हमकी यह देखकर बहतही प्रसन्नता हुई कि हस्त-तलमें छाले उठ आने और जी॰ आई॰ धा ॰ रेलवेके इझीनियर्सकी उपेक्षाके कारण गाड़ीमें अनेक दुःखप्रद झटके लगनेपर भी उन्होंने बड़े उत्साह, ध्यान और प्रेमके साथ चिकित्सा करके उसे इस योग्य बना दिया कि वह अकेलाही चला गया। इसके अतिरिक्त उन्होंने अन्य रोगोंस मक्त होनेके लिएभी उसे हमारी चिकित्सा करनेकी सम्मति दी। अतएव हमको उसी दिनसे यह विदित हो गया कि उनको केवल क्षणिक कोध होता है. किन्त सदाको उनके उरमें उसका वास नहीं रहता । परन्त यदि वह ध्यान देका विचारे तो यहभी ठीक नहीं है। क्योंकि की व करना मनुष्यत्वके विपरीत है।

#### अतिसार Acute Diarrhæa.

तिसारकी उत्पत्तिका कारण अजीर्ण, तीव ज्वर, अन्त्रके ट्यूबरक्कोखिस, हिस्टेरिया, विष भक्षण, शीतका प्रभाव, उत्तेजक पदार्थीका आहार या विश्वविकादिकी दशामें विरेचनका रोकना इत्यादि, इत्यादि हो सकता है। इसके

अतिरिक्त यकुतादिके रोगोंमेंभी अतिसारके होनेका भय रहता है । अतिसार कोई साधारण रोग नहीं है; क्योंकि उसके होनेपर अन्त्र क्षय होने लगती हैं। कभी. कभी तो उनसे प्रत्यक्ष रूपमें मल द्वारा श्लेष्म और रक्तादिका प्रवाह होता है। इस प्रकार पहिले अन्त्रमें अतिसारके कारण घाव हो जाते हैं. तत्पश्चात् धीरे, धीरे उसकी भीतके निर्जीव होनेपर उसकी झिल्ली इतनी कठोर हो जाती है कि वह सिक-डने और फैलनेकी कियासे विश्वत होकर अपना कर्त्तव्य पालन करना त्याग देती है। अतिसारको दशामें भोजनके पाचनमें न आनेके कारण अन्त्रमें अनेक विष और दूषित गैस उत्पन्न होते और नाड़ियों द्वारा पहुंचकर समस्त शरीरको विकृत बनाते रहते हैं । अपरम्र भोजनके पाचनमें न आनेसे वह कचाही शरीरसे गदा द्वारा बाहर हो जाता है. जिससे शरीरको पोषक पदार्थ न मिलनेके कारण वह दिनोदिन निर्वेल होता जाता है। अतिसार होनेसे पूर्व अजीर्ण या तीक्षण पदार्थी द्वारा दाहके कारण अन्त्रादिमें इतनी ऊष्णता हो जाती है, कि उसकी तीक्षणतासे अन्त्रकी झिल्लीके जीवन-कोषोंसे बहतायतके साथ रसोंका खाव या अधिक घाव होनेपर रक्त कर्णोंका नाश होनेपर श्रेष्मकी उत्पत्ति हो जाती है। इसके अतिरिक्त कष्णताके प्रभा-वसे मलके इव रूपमें हो जानेपर वह नियमित समयसे पूर्वही अन्त्रादिसे बाहर होनेको बाध्य होता है। अतिसारकी दशामें प्रायः मुत्रमें खरिया जाने लगती, जिस-को बहधा मूर्ख चिकित्सक वीर्यके अंशके नामसे सम्बोधन करते है। परन्तु वास्त-वमें वह अन्त्र पीड़ाका संकेत है।

प्रायः बालकोंको आयुके दूसरे वर्षमें अतिसारको पीड़ा हो जाती है, उनका उदर वढ़ जाता है और वह परिमाणसे अधिक विष्टेक त्यागन करते हैं। इसीसे रक्तकी उत्पत्तिमें न्यूनताके हेतु उदरके अतिरक्त उनका समस्त शरीर पिजर समान हो जाता है, मुंहसे लार बहने लगती है, नासिकासे खेष्म प्रवाहित रहता है, मल मृत्रमें दुर्गन्य प्रतीत होती है, और नेत्रोंमें घाव होनेसे कीचड़ आने लगते हैं। अतः हमारी भूलसे बालकोंका बढ़ता शरीर इस लिए अतिसारसे क्षय होने लगता है कि इम उन्हें दूपके स्थानमें अन्नादि पदार्थ देने लगते हैं; और उनकी माताएं कुपस्थसे रहके उनके पीनेके दूषको दूषित कर देती हैं।

अधिक काल्सक अतिसारको हमारे शरीरमें स्थान मिलना किसी प्रकारभी अच्छा नहीं है । क्योंकि प्रथम तो अतिशरही प्रत्येक क्षमय हमारे शरीरको क्षम करती रहती है, द्वितीय उसके विषैठ कीटोंसे अनेक रोगोंकी उत्पत्ति हो जाती है, तृतीय धीरे, धीरे वह संग्रहणीमें परिवर्त्तित होकर हमारे जीवनका अन्तही कर देती है।

यदि अधिक पीड़ा हो तो अतिसारकी चिकित्सामें ताप पहुंचानेका समय अधिक होना चाहिये । अतिसारसे पीडित रोगियोंको केवल उदरपर ताप और बन्धनोंका प्रयोग यथेष्ट होता है। किन्त यदि आवश्यकता हो या चिकित्सक उचित समझे तो चौबीसों घन्टे टब द्वारा समस्त शरीरको अथवा वस्त्रों द्वारा केवल छाती एवं उद-रको ताप और उसके उपरान्त धड बन्धनका प्रयोग किया जा सकता है। यदि अंतिसारके कारण अन्त्रमें पीड़ा अथवा सूत्राशयादिमें दाह हो तो निरन्तर उस समय-तक ताप होना चाहिये जबतक कि उसका अन्त न हो जाय: किन्त यदि अधिक समयतक ताप पहुंचाना सम्भव न हो तो उसके उपरान्त बन्धनोंका प्रयोग करना आवस्यक है। परन्त यह स्मरण रक्खने योग्य बात है कि अतिसारही नहीं प्रत्युत प्रत्येक रोगमें यदि प्रत्येक समय ताप पहुंचाया जाय तो उसका अति शीघ्र अन्त होगा. और जितने कम समयतक ताप किया जायगा उतनेही विलम्बसे पीड़ाओं हा इति होगा। कारण यह कि जितने समयतक शरीरपर ताप पहुंचता रहता है उतने काल-तक विकृत और दूषित कीटोंका वह प्रभाव, जिसके द्वारा वह हमारे जीवन कणोंका वेधन करके अपने रूपमें परिवर्त्तन करते रहते है. एक जाता है. किन्त तापका प्रमाव जातेही द्वित कीट अपना कार्यारम्भ कर देते हैं. जिससे हमारे जीवन कोषोंका वेधन होनेसे उनका विषेठे पदार्थीमें रूपान्तर होकर हमको भीडाका ज्ञान होने लगता है। यदापि बन्धनोंका प्रयोगभी इसी लिए किया जाता है कि शरीरका ऊष्ण ताप बन्धनोंसे रुककर फिर शरीरकी ओरको लौटे और दुषित कीटोंके प्रभावको रोके: परन्त उनका ताप लाभ पहंचानेमें टब या बल्लों द्वारा पहंचाये हए जल तापकी समानता नहीं करसकता. प्रत्येत मृतिकाके ऊष्ण करनेपरभी उसका प्रभाव इस लिए यथेष्ट नहीं होता कि उसका ताप कुछ कालों शरीरके स्पर्शसे उसके तापके समानही हो जाता है। इसीसे बन्धनोंकी अपेक्षा जल ताइसे कहीं अधिक और शीघ लाम होता है।

संखिये, जमारुगोटे या अन्य विशे द्वारा अतिसार होनेश्र यथा शक्ति समस्त शरीरको टब द्वारा जल ताप पहुंचाना चाहिये, अन्यथा छाती और उदश्पर न्युनाति न्यून उस समयतक जबतक कि रोगी जोखिमसे बाहर न हो जाय ताप के पी को हों! चाहिये!

अतिसारके रोगीके निमित्त सूक्ष्माति सूक्ष्म आहार होना चाहिये; क्योंकि केर्न्स और आमाश्यादिमें घाव हो जानसे कठोर पदार्थोंके सेवन द्वारा वह आरोग्य होनेकी अपेक्षा दाहके होनेपर शृद्धिको प्राप्त होते रहते हैं। अतः हमारी सम्मितिमें सबसे सूक्ष्म आहार बेदाना अनारहींका है, किन्तु अनारका दाना (गुठली) थूक देना आवश्यक है। यदि अनार उपलब्ध न हो तो अन्य रसीले और अनुत्तेजक फलोंका रस चूंतकर फोक थूक देना चाहिये। आहारके विषयमें बहुतही बुद्धिसे काम लेनेकी आवश्यकता है। उसकी ओरसे उपेक्षा करना मूखोंका काम है। जिस कुपथ्यको प्रायः मनुष्य साधारण समझते हैं बहुन्न। उसीसे रोगीके प्राणोंका अन्त होता है। अतः इस बातसे सावधान रहना चाहिये कि कोई कड़वा, खहा अति मीठा, चपैरा, स्थूल, अस्वादिष्ट अथ्या तीव गन्धवाला या किसी प्रकार कोई उत्तेजक फल रोगीका आहार न होना चाहिये और यथा शक्ति वालकोंके अतिरिक्त अन्य किसी अतिसारके रोगीको दूध न देना चाहिये।

सन् १९१७ ई० के आरम्भमें एक तहसील्दार महाशयने अजनाला ज़िला अमृतसरसे अपनी विकित्सार्थ बुलानेके निमित्त हमको प्रयागके टिकानेसे पत्र लिखा था। अतः हमने उनको आने, जानेका रेल भाइन, भोजन व्यय और कमसे कम पत्रीस रुपये प्रति दिनकी दरसे फीस लेनेपर वहां जानेको लिखाथा; जिसपर वह कुल दिन तो कहाचित अपनी आर्थिक स्थितिके कारण केवल पत्र व्यवहारही करते रहे, किन्तु अन्तमें उन्होंने सेप्टेम्बरमें हमको बुलानेके लिए तार दिया। परन्तु उसी बीचमें डाक्टर जे॰ एम॰ कर, एम॰ बी॰ ई० एस० की अध्यक्षतामें विद्या मन्दिर हाई स्कूल, प्रयागमें 'प्राकृतिक विकित्सा ' पर हमारा व्याख्यान होनेवाला था; इसिलए हम सेप्टेबरके स्थानमें आक्टोबर मासके अन्ततक अजनाले पहुंच पाये। हमने उनको देखा। वह बीस वर्षसे अनेक रोगोमें प्रसित थे; अनेक विकत्सक उनकी विकित्सा कर चुकेथे; एक सिविल सर्जन महाशयने इजेक्षन्स द्वारा उनके शरीरको इतना दृष्टित करिया था कि उनके मित्तिककी वही दशा हो गयी थी जो एक उन्मादी की होती है; उनके लिए डाक्टर कोइनीकी विकित्साभी कुल अधिक उपयोगी सिद्धिन हुई। अतः वह समस्त

विकित्सा विधियोंसे हताश हो चुके थे; और उनके रोग दिनोदिन चृद्धिको प्राप्त होते जाते थे। परन्तु उनको यह आशा अवस्य थी कि यदि लाभ हो सकता है तो केवल एक मात्र 'प्राकृतिक चिकित्सा 'से ही सम्भव है । इस लिए हमको पूर्ण रूपेण यह विश्वास था कि हम उनको लाभ पहुंचा सकेंगे । अतएव हमने उनको प्रति दिन चैतन्यता प्रदान करनेके लिए दो बार शीतल मेरू दण्ड स्नान और उनके पश्चात रोगका इति करनेके निमित्त दो बार ऊष्ण तापके मृत्तिका उदर बन्धनोंके प्रयोग करने और प्रात एवं सायंके समय टहलनेकी सम्मति दी। फलतः पहिली रात्रिके बन्धनोंसेही उनको लाभ होना आरम्भ हुआ: दो सप्ताहमें उनके अतिसार रोगका अन्त हो गया. एक मासमें उनके उस मूत्रकृच्छ [ सोजाक ] का इति हो गया, जो उनको बीस वर्षसे दुःख दे रहा था, और उनके मस्तिष्क रोगमेंभी बहुत न्यूनता हो गयी । इसके अतिरिक्त शरीरमें दाहके कारण उनके कर्णों में शुक्तता हो जानेसे जो कम सुनायी देने लगा था उसकोभी पूर्ण लाभ हो गया । किन्तु घोड़ेपर चढने, अन्नादि सेवन करने एवं हमारी सम्मतिमें कुछ न्नटि होनेसे उनका शरीर जितना हम चाहते थे उतना उन्नत दशाको प्राप्त न हुआ । इसीसे उन्होंने हमको कुछ दिन उपरान्त लिखा था कि चिकित्साके कारण शरीरकी जो उन्नति पहिले मासमें हुई थी उसका होना बन्द हो गया है । अतः हमको अपनी दी हुई सम्मतिका दोष विदित हो गया । क्यों कि हम समझ गये कि मेरू दण्डका शांतल स्न:न लेनेसे उसकी उत्तेजना द्वारा स्नाय जालने सामर्थ्यसे अधिक काम किया. जिससे पहिले मासमें शरीर उसी प्रकार उन्नति करता हुआ प्रतीत हुआ. जिस प्रकार मदिराके मदमें उसकी उत्तेजनासे मनुष्य अपनेकी बहुत बलवान समझता है: और उसके उपरान्त शरीर स्नाय जालके अधिक परिश्रमके कारण वैसेही उन्नतिसे विश्वत प्रत्युत कर्त्तव्यहीन होनेलगा जैसे मदिराका मद उतरनेपर मनुष्य शिथिल प्रतीत होता है। परन्त हमको यह ज्ञान प्राप्त होनेपरभी हम इस अनुमानसे कि उनका शरीर बहत दुर्बल है, इस लिए उसको चैतन्य करनेके हेत् शतिल मेरू दण्ड स्नान आवश्यक है और तापके पहुंचानेसे अधिक निर्वेळ होनेकी सम्भावना है, उनको मेरू दण्डके शीतल स्नानको छोड़ने और ताप लेनेकी सम्मात न दे सके। इसके आतिरिक्त हमने यहभी एक भारी भूल की थी कि फलोंके अतिरिक्त उनको गैंहूंके दालेये, चावल माटी रोटीं, उबले हुए शाक और दूधकीभी सम्मति दे दी थी । बास्तवमें यह इसारी

भारी मूर्खता थी। क्योंकि सैकड़ों रोगियोंपर अनुभव करकेभी हमने उनको ऐसी सम्मति दी । किन्त सन् १९१८ ई० में हमने उनको मेरू दण्डका शीतल स्नान होडने, बन्धानोंका प्रयोग और केवल रसीले फलोंका सेवन करनेको लिख दिया. जिससे उनको बहुत लाभ पहुंचा । किन्तु वह रसीले फलोंपर कुछ कारण वश अधिक दिनतक निर्वाह न करसके । इसके पश्चात् उन्होंने हमको फिर कई बार लिखा. और हमनेभी कुछ दिन उनके साथ रहकर उनकी चिकित्सा करनेका विचार कर लिया । परन्त आपत्तियोंने हमारा पीछाई। नहीं छोड़ा, जो हम उनको लाभ पहंचानेक निमित्त उनके साथ रह सकते । किन्तु इस बीचमें हम उनसे कई बार मिले और सन् १९२१ ई० के अन्तमें जब उन्होंने हमकी अमतसरके एक इन्कमटेड्स कलेक्टरकी चिकित्सार्थ बलवाया था तब हमने उनको कियात्मक रासे ताप पहुंचानेकी विधि और उसके एवं रसीले फलोंके लाभोंका पूर्ण वर्णन कर ।देया था । प्रत्युत उनको गठियांक ऐसे रोगी भी, जो उठने, बैटनेकोभी समर्थ न था ताप द्वारा सफलता पूर्वक चिकित्सामी करके दिखायी धी । परन्त उनको हमारी चिकित्सा विधिको सफलतापर पहिल्लेही बहुत विश्वास था। क्योंकि वह स्वयं ऐसे अनेक रोगियोंको, जिनको जीवनकी आशा न थी, उसके द्वारा लाभ पहुंचा चुके थे। उन्होंने अतिसारसे पीड़ित एक ऐसे नवयुवके प्राण हमारी चिकित्सा द्वारा बचाये थे, जिसका पिता उसके जीवनसे हताश होकर मोटर लेके सिविल सर्जनको अमृतसरसे लेने जा रहा था । इसके अतिरिक्त श्लेष्म ज्वरके दिनोंमें उन्होंने अने ह रोगियों के प्राणोंकी रक्षा की थी। किन्तु यह उनका या हमारा भाभभ्य है कि वह नौकरीके कारण उस समय इस लिए पूर्ण रूपेण अपनी चिकित्सा नहीं कर सके कि युरोपीय महासमरके हेतु उनको बहुत काउतक छुट्टी नहीं मिली. और अब हमारा उनसे बहुत समयसे इस लिए पत्र व्यवहार नहीं हुआ कि हमने यह प्रतिज्ञा कर ली थी कि 'प्राकृतिक विज्ञान' के मुद्रणके पश्चातही उनकी पन्न लिखेंगे। यह प्रतिज्ञा हमने इसी निमित्त की थी कि हमने उनसे 'प्राकृतिक विज्ञान' के मद्रणार्थ पचास रुपयेकी सहायता चाही थी, किन्तु वह अनेक प्रयत्न करने-परभी पचास रुपये भेजनेको समर्थ न हुए । परन्तु हमको यह ज्ञान नहीं था कि **'प्राकृतिक विज्ञान' के मुद्रणमें तीन वर्ष और** लग जावेंगे । वयोंकि हम यह नहीं जानते थे कि 'सद्धर्भ प्रचारक प्रेस'. दिल्लीके मेनेजिङ्क प्रोप्नाईटर श्रीः पं० अनन्त राम जी 'प्राकृतिक विज्ञान 'का सुद्रण किये विनाही हमारी भार्याके दिये हुए समस्त रुपयों को योंही हड़प जावेंगे, अन्यथा हम कभी ऐसी प्रतिज्ञा न करते । क्योंकि हमारा उक्त तहसीलदार महाशयधे इतना प्रेम है कि यदि उनके पत्रमें एक सप्ताहकामी विलम्ब होता था तो हम विकल हो जाते थे । यद्यपिवह जातिसे यवन हैं, परन्तु वह अपने गुणोंके निमित्त इस जगतमें एक ही व्यक्ति हैं । वह पत्राव यूनीवर्सिटांके प्रेड्र्युएट हैं, और बहुतही ऊंचे कुलके पुत्र हैं । हमने वास्तवमें ऐसा सत्यवादी मतुष्य अपने नेत्रोंसे नहीं देखा। इस लिए यह हमारा सोभाग्य है कि हमको एक ऐसा पवित्र हदय मित्र मिला है । वह सदा मतुष्य मात्रकी भलाईकाही ध्यान रक्खते हैं । इसीसे उनसे हमारे पवित्र उद्देशको बहुत कुल सहायता मिली हैं और यदि उनकी सामध्येमें होता तो न जाने अबतक कितर्ना भाषाओंमें 'प्राकृतिक विज्ञान 'का प्रकाशन हुआ होता; और यही कारण है कि हमको उनका कभी विस्मरण नहीं हो सकता । वह सदा अपने शत्रुकेभी हितेच्छ हैं । सारांश यह है कि हमारी दिलेच्छ हैं । सारांश यह है कि हमारी दिलेच्छ हैं । सारांश यह है कि हमारी दिलेच्छ हमें वह बहुतही उच हैं । हम उनके एक पत्रकी प्रति लिपि जो कि उन्होंने चौदह नोवेम्बर सन् १९१८ ई० को हमें लिखा था निप्रमें देते हैं:—

Dear Pandit Sahib,

Thanks for your favour of the 4th. instant.......
It is sad to think that diseases are exacting such a heavy toll & the deathroll of the youngs especially is so appalling, but as long as people continue to live on unnatural life they shall have to pay the penalty, particularly when climatic conditions have been revolutionized by the digging of canals & otherwise. Let us, however, not despair of good & continue our humanitarian efforts to extand human happiness & to minimise human pain.

With best wishes.

Yours Sincerely, K. M. K.

सन् १९१८ ई० के मध्यमें लाहौरके एक अतिसारसे पीड़ित रोगीने हमको अपनी चिकित्सार्थ प्रयागसे बुलाया था। वह चार वर्षसे उस रोगसे पीडित था: वह अनेक चिकित्सकोंकी चिकित्सा करते, करते थक गया था: उसने डाक्टर कोहनीकी चिकित्साभी की थी. जिससे उसको अन्य चिकित्साओंकी अपेक्षा बहुत लाभ पहुंचा था। परन्त कुछ दिन के उपरान्त शांतल जलके स्नानांकी उत्तेजना-से प्रति किया द्वारा नाडियोंके अधिक परिश्रम करनेपर उसका शरीर शिथिल एवं निर्बेठ होने लगा था. और लाभ पहुंचना बन्द हो गया था: वह देखनेमें बहुतही दुर्बल प्रतीत होता था, जो कि वास्तवमें डाक्टर कोहनीकी उत्तेजक शीतल जल चिकित्सा-का प्रसाद था । क्योंकि जितने शांतल जलका शरीरसे स्पर्श होता है उतनी हमारी नाडियां अधिक उत्तेजित होकर प्रति किया द्वारा सामर्थ्यसे अधिक परिश्रम करने लगती हैं, और रक्त सञ्चारकी गतिमें बृद्धि हो। जानेसे रक्तका अधिक व्यय और शक्तियोंका समयसे पूर्व इति होता है: परन्त वह दिनोदिन अधिक शीतल जलके स्नानोंका इस लिए प्रयोग करता रहा कि डाक्टर कोहनीका कहना है "Cooler is better." अर्थात जितना शीतल जल होगा उतनाही उपयोगी है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि जिन रोगियोंका शरीर शिथिल हो गया हो पहिली पहिल उनके ऊपर शतिल जलका स्नान अपूर्व चमत्कार दिखाता है। क्योंकि जिस प्रकार मदिरा पान करनेके उपरान्त प्राय शैयासे लगे हए रोगींभी उउ खड़े होते हैं, वैसेही शीतल जलके स्नानसे शरीरमें प्रति कियाके होनेपर निर्बल रोगीभी चैतन्य प्रतीत होने लगते हैं, किन्तु उसका भविष्य बहुतही खेद जनक होता है: उससे रही सही शक्तियोंकाभी व्यय हो जाता है। अतः डाक्टर कोहनीको चिकित्सा के आरम्भ करतेही शरीरमें प्रति किया होनेके चमत्कारने उसको ऐसा फांसा कि वह कुछही दिन पीछे दुर्बल होनेपरभी उसको कियेही चला गया । अन्तमें जब अधोगतिके अतिरिक्त कोई उन्नतिका मार्ग न देखा तो उसने एक नायव तहसीलदार महाशयकी सम्मतिसे हमारी चिकित्सा करनी चाही । अतएव हमने उसकी समस्त गाथा सुनकर और उसके शरीरका निरीक्षण करके. उसको प्रति दिन दो बार दो. दो घन्टेमें उदरपर ताप और बन्धनोंका प्रयोग एवं रसीले फलोंके सेवन करनेकी सम्मति दी । पळ यह हुआ, कि पहिले सप्ताहमेंही उसकी अच्छा लभ हआ, एरन्त जैसा हम चाहते

ध वैसा इस लिए न हुआ कि वह प्राय समस्त जातिके रसीले फलोंका सेवन करता था; किन्तु उसके शरीरके अनुकूल केवल वेदाना अनारही था। गन्ना संगतरा, मीठा नीवू इत्यादि सभी उसको द्वानि पहुंचाये विना न रहते थे। किसी फलमें यदि कुछभी खटाई होतीथी तो उसको हमारी इच्छानुसार लाम न होता था। इसीसे कृत्यारी अनार या संगतरा उसके लिए अधिक उपयोगी न था; और दूध उसके लिए साक्षात विव सिद्ध होता था। अतः समस्त फलोंके गुणोंका अनुभव करके वह इस परिणामको पहुंच गया था कि अन्नकी अपेक्षा फल लाभ प्रद हैं, और फलोंमें रसीले फलोंमेंमी वेदाना अनार सर्वोत्तम है। अतएव उसको अनारके गुणोंका अनुभव होनेसे उसे छः मासमें पूर्ण लाभ होगया था। निम्नमें हम उसके उस पत्रकी प्रति लिखा थाः—

श्रीमान् जनाव पण्डितजी महाराज,

नमस्ते अर्ज करता हूं। खृत जनावका मिला था बन्देकी तसक्षी हुई। मैं आपका बहुतही मशकूर हूं, जो जनाव दिलसे मेरे साथ मुहत्वत और तवज्जह फर्माते हैं। प्रार्थना है कि ईश्वर आपको आनन्द रक्खे।

अब मैं अपनी हालत अर्ज़ करता हूं। मैं मुतवातिर अब पन्द्रह योमसे रसीले फल, जैसा जनाबने फर्माया था, इस्तेमाल करता हूं। रसीले फल मुझको मुआ-फिक़ बैठे हैं; और अब एक वक्त छः योमसे पायखाने जाता हूं। मैं हफ्तेवार आपको अर्ज़ करता रहुंगा।

फल जो मैं इस्तेमाल करता हूं उनकी तफ़सील अर्ज़ करता हूं । मीठे, माल्डे, अनार कृत्यारी ( जो क़दरे तुर्ज़ होता है ), अंग्र्र, गंडीरी ( गन्ना ), नाशपाती, शल्जम और थोड़ा गाजरकी रस ।

अब आप यह तहरीर फुर्मायं िक में तर्बूज़ खा सकता हूं या नहीं ? तर्बूज़से मुराद Water melon से हैं। और सर्सोका साग में उवालकर बगैर नमकके खा सकता हूं ? नमकसे कृतई पहेंज़ किया हुआ है। अगर में ख़बह ताज़ा दूध गायका पावभर छूं तो उसके हमराह फल खा सकता हूं, या कि सिर्फ़ दूधही छूं और फल अलहदा खाऊं ?

में तेरह तारीख़की शामको फ़ीरोज्पुर जा रहा हूं; क्योंकि उन्नीसको मैंने काम-

पर हाज़िर होना है। इस वास्ते अध्वल जाकर मकान वगैरा साफ़ करवाना है। पैक मिट्टी ( मृत्तिका बन्धन ) का सुबह और रातको बराबर लगा रहा हूं और दो बार जिस्मको हरास्त ( जल ताप ) भी पहुंचाता हूं। जैसाकि आपका हुक्म है।

फ़ीरोज़्पुर जाकर में जनावको अपनी द्वालत अर्ज़ करूंगा, और अपना पता अर्ज़ करूंगा। इस ख़तका जवाब जनाब पहुंचतेही मुझको लाहीर देवें । क्योंकि तेरह तारीख़को मुझको मिल जावेगा। वैसे अहातियातन फ़ीरोज़्पुरका पता तहरीर कर छोड़ता हूं।

> " M. R. K., Bazar Chhatta, Ferozepore."

मुझको पूरी तसक्षी है कि मुझको आपके इलाजसे पूरा फायदा होगा। आपका तरीका इलाज छुई कोहनीके तरीकेसे किसी हालतमें कम नहीं है। व्यक्ति सादा है। सिर्फ पैक लगानेका इन्तज़ाम करना पड़ता है; मगर मैंने पाचांत अलहदा बनवा छोड़े हैं; और टबमें लेटकर खामोशीसे हरारतका लेना बहुतही खुशगवार माख्म होता है। दोही चार मिनिट पीछे आरामधे नीन्द आजाती है। जिससे मुझ कोई तकलीफ नहीं होती। सिर्फ रातको पैक लगानेसे एक दफा पेशावके वास्ते उठना पड़ता है, सो कुछ हुजे नहीं है।

मेरे ख्यालमें मोसिम गर्मामें सिर्फ़ एकड़ी बार हरारत पहुंचाना जारी रक्खना है। मौसिम समीमें शायद तीन या दो बार इरारत लेनी पड़ेगी। जिस दिन अगर बारिश हो क्या उस दिन रोज़ानाका गुक्ल करना है और पैकभी लगाना है ? या उस रोज़ गुसल और पैक मुल्तवी करने हैं ?

वालिद धाहिब बजुर्गवारकी तरफ़्से राम, राम पहुंचे अज़ीज़ ०००००की नमस्ते । बालिदा साहेबाकी जनाबके घरमें नमस्ते पहुंचे। मेरी दिली ख्वाहिश है कि में तन्दु-रस्त होकर बमये बाल-बच्चे जनाबकी खिदमतमें हाज़िर हूं। मेरी तन्दुस्स्तीपर जना-बको फ़ीरोज़पुरसे बहुत जगह इलाजके वास्ते आना पढ़ेगा।

> भापका सादिक दुआगो, M. R. K.

यद्यपि हमको उपरोक्त पत्रमें यह लिखा था कि उसे रसीले फल अनुकूल बैठे हैं, परन्तु इसपरभी हम यह जानते थे कि उसकी वह बेदाने अनारके समान अनुकूल नहीं बैठे थे। इसीसे हमने एक दिन उसकी लेखनीसे स्वयं लिखवा दिया था कि सर्वोत्तम भाहार अनारही है; और सूक्ष्माति सूक्ष्म, रसीले और साधारण उत्तेजक फलभी अति-सारके रोगीके अनुकूल नहीं हैं: प्रत्युत हुमारी सम्मतिमें तो किसीभी रोगसे पीड़ित रोगी-को अनारके समान कोई रसीला फल लाभ नहीं पहुंचा सकता। उस रोगीने उसी पत्रमें एक स्थानपर हमसे तर्बज खानेकी आज्ञा मांगी थी। परन्त तर्बज यद्यपी रसीला है तथापि उसके कोमलाति कोमल कणकी ख़चाभी अति कठोर होती है. और उसका रसभी अधिक स्थूल होता है, इस लिए उसके पाचनमें न आनेसे हमने उसकी तर्बुज सेवन करनेकी आज्ञा नहीं दी थी । किन्तु उसने हमारी आज्ञाक प्रतिकृत उसका अनुभव किया. और अन्तर्भे उसके दोषोंको देखकर उसे उससे दूर रहनेको बाध्य होना पड़ा। उक्त पत्रसे यहभी सिद्ध होता है कि रसीले फलोंके सेवनसे वह नौकरीपर जानेके योग्य हो गया था। अतः जो मनुष्य यह समझते हैं कि फलोंके आहारसे हमारा शरीर किसी कार्यके करने योग्य नहीं रहता, यह उनके अनुभव शून्य होनेके कारण उनकी भारी मुर्खता है । हमने इस बातको सिद्ध करके दिखा दिया है कि यदि जितने फलोंकी आवश्यकता है, किसीको प्राप्त हो सकें तो आरोग्यता एवं शक्तिमें कोईभी उसकी समानता नहीं कर सकता ।

सन् १९१९ ई० के आरम्भमें हमको ज़िले बुटन्दशहरके एक प्राममें रात्रि व्यतीत करनेका अवसर प्राप्त हुआ। वहां एक नवयुवक जो कई घन्टेसे अतिसारसे पीड़ित या हमारे निकट आया। उछने एक दिन कट तीरीका रस एक पात्रमें किसी औषधिके बनानेके निमित्त रक्खा था, और उसी दिन उसका रस दूसरे पात्रमें छैट दिया था, किन्तु उस पात्रको स्वच्छ करनेका ध्यान न रहनेसे वह उसमें जल लेकर पी गया, जिससे एकैक आपत्ति आगर्या, उसके विषने उसके शरीरके रसोंका जलमें परिवर्तन कर दिया, समस्त शरीरमें अप्र फूंक दी और वमन, विरेचनका तांता कंब गया। यदि उसको हमारे निकट लानेमें कुछ और विषम्बसे काम लिया जाता तो कहाचित उसके प्राणोंका बचनाही कठिन था। क्योंकि तौरीके तीक्षण विषसे उसके आमाश्य और अन्त्रादिमें पल, पलपर धाव गहरे होते कले जाते थे। उसको विषके साथ लेक्सके आतिरिक्त कुछ, कुछ रक्तमी आने लगा था। अतः

हमने तरक्षण तापका प्रबन्ध कराके प्राय चौदह घन्टेतक उसका ताप करवाया । जिस-समयसे तापका होना आरम्भ हुआ उससे आधे घन्टेके पश्चात्ही उसकी अन्त्र पीड़ा दूर हो गयी और उसको एक बारभी वमन या विरेचनका कष्ट सहन नहीं करना पड़ा, तीन घन्टे पर्यन्त ताप होनेपर उसको ऐसी निद्रा आयी कि वह निरन्तर बारह घन्टेतक शयन करता रहा । उसके प्राण उस आपत्तिसे बचगये । इसलिए हम दो, एक दिनतक एक, एक घन्टा ताप करने और रसीले फल या उबले हुए विना नमक, मिर्च और मसाले आदिके पड़े हुए शाक सेवन करनेकी सम्मति देकर बहासे चलिये ।

सन् १९१९ ई० के मध्यमें ।दर्हाके रहने वाले एक जजने अपनी पुत्र-बच्चके विषयमें हमारी सम्मति चाही । किन्तु हमने किसी प्रकारकी सम्मति देनेसे पूर्व उसको देखनेकी इच्छा प्रगट की; परन्तु उन्होंने दिल्लीमें सत्याप्रह हो जानेकी गड़ बड़से कुछ दिनतक हमको वहां बुलाना उचित नहीं समझा और फिर वह अपनी नौकरीपर दिल्लीसे किसी दर स्थानपर चले गये। अतः हमने रोगीको विना देखेही उनके विवरणानुसार प्रति दिन कमसे कम दो बार दो, दो घन्टे उदर, छाती और मस्तकपर ताप और उसके उपरान्त मित्तका बन्धनोंका प्रयोग, एवं रसीले फल सेवन करनेको लिख दिया । उस समय उसको अतिसारके दौरे हुआ करते थे और उन्हीं दिनोंमें वह अचेत होकर कभी घन्टोंतक हंसा करती थी. कभी फट, फटकर रोती थी. और कभी एक उन्मादी के सहश कृत्य किया करती थी। चिकित्सकोंका उसके रोगका निदान करनेके विषयमें एक, दूसरेसे भिन्न मत था, और हम उनमेंसे किसीसेभी सह-मत नहीं थे। हमारी सम्मतिमें उसको अतिसारकी पीड़ा हिस्टेरिया ( Hysteria ) के कारण थीं । अतः हमने उसको केवल शरीरकी सामर्थके अनुकूल सुन्दर स्थानोंमें प्रात और सायंके समय टहलनेकी आज्ञा दी थी, अन्यथा हमारी सम्मति यही थी कि वह पूर्ण विश्राम करे । क्योंकि हिस्टेरियाका मूल कारण प्राय सामर्थ्यसे अधिक परिश्रम करनाही होता है। हमने उसके पातिको इस लिए उसका सहवास करनेकी, उस समयतक, आज्ञा नहीं दी थी, जबतक पुनः हमारी सम्मति न हो: क्योंकि प्राय हिस्टेरियाकी उत्पत्ति मैथुनके परिश्रमसेही होती है। इस प्रकार हमारी सम्मतिके अनुसार उसकी चिकित्सा करनेसे अतिसार और वमनका तो दो सप्ताइमेंही इति हो गया. और एक मासके उपरान्त हिस्टेरियाके आक्रमण होनेभी बन्द हो गये । किन्तु हिस्टेरियाका समूल नाश करनेके लिए एक वर्ष पर्यन्त चिकि-रक्षा करनी पड़ी ।

सन् १९२३ ई॰के प्रारम्भमें जबकि हम अपनी सुसराल गये हए थे। एक दीपा नामका खटीक अपनी खांकी चिकित्सार्थ हमको ग्राममें ले गया । वास्तवमें उसकी स्त्रीको कई दिनसे तीब उबर और खांसी थी: और उसीके कारण वह अतिसारसे पीड़ित थी । अतः हमने प्रति दिन दो बार दो. दो घन्टे छाती और उदरपर ताप पहुंचाने, धड़ बन्धन प्रयोग करने, और दूध, खुर्बूज़ा या कोई रसीला और अनुत्तेजक फल एवं विना नमक, मिर्च, मसालोंके उबला हुआ विया, तोरी और टिन्डे सेवन कर-नेकी सम्मित दी। फल यह हुआ कि तीन दिनके भीतर रोगीको प्यासका ज्ञान और अतिसारकी भीड़ा नहीं रही और एक सप्ताहमें उसकी खांसीकोभी बहत लाभ पहुंचा। इसके अतिरिक्त वह पहिलेकी अपेक्षा चैतन्य प्रतीत होती थी: और उसके मुंहका स्वादभी बहुत सुघर गया था । किन्तु उसका ज्वर तेईस दिन चिकित्सा करनेके उपरान्त उतरा था । अतः ज्वर उतरनेके एक सप्ताह पीछेतक उसकी पथ्यस रक्खनेपर वह पूर्ण आरोग्य हो गयी । उसके श्वांस रोगको, जिससे वह कई वर्षसे पीड़ित थी, भी बहुत लाभ पहुंचा । परन्तु दुर्भाग्यवश उसने हमारे कहनेपरभी अपने श्वास रोगकी चिकित्सा न की। इस लिए हमको इसका बहुत खेद रहा। किन्त उस वर्ष उसके हमारी चिकित्सामें आनेसे हमको इतनी प्रसन्नता अवस्य हुई कि उस ग्रामके अनेक रोगियोंने हमारी चिकित्सासे लाभ उठाया।

सन् १९२० ई० के प्रारम्भमें बम्बईके स्थानपर एक रोगी हमते सम्मिति लेने के लिए भाया । उसकी आयु प्राय तांस वर्षकी थी; उसको कभी, कभी अतिसार के दौरे हो जाते थे, किन्तु वास्तवमें उसे नित्यही अतिसार और अजीर्ण रहता था, क्योंकि उसको कभी लेंडी बन्यकर विष्टेका त्यागन नहीं होता था; उसके सूत्रा-शयमें प्रत्येक समय दाह और पीड़ा होती रहती थी, और सूत्र त्यागनके समय वह विकल हो जाता था; उसको प्राय स्वप्न-दोव होते रहते थे; उसको प्रत्येक सूत्रके साथ खिरा और एल्क्यूमन आदिका पात होता था, उसके उदरमें अनेक रसो-लियां प्रतित होती थी; और प्राय उदरमें मरोड़की पीड़ा दुःख देती थी । किन्तु उसको इस पीड़ाका ज्ञान हुए बहुतही थोड़े दिन हुए थे। इसीसे हमारे अनुमानसे उसका आरोग्य होना सम्भव था। अतःहमने उसको सावधान करके कह दिया कि

उसको वास्तवमें मुख्य रोग आतिसार या अजीर्ण नहीं है, प्रत्युत उसकी अन्त्रमें टयबरक्रोसिस हैं, इस लिए उसको शिघाति शीघ चिकित्सा करनी चाहिये। क्यों कि टयू गरहाभिस बहुतही शीघ्र शरीरका इति कर देते हैं। अतः हमने उसको प्रति दिन तीन बार दो. दो घन्टे छाती और उदरपर ताप करनेशी सम्मति दी. जिससे दस दिनके भीतर उसके मूत्राशयमें दाहका होना बन्द हो गया. और फिर कभी अतिसारका दौरा नहीं हुआ, अजीर्णमें न्यूनता प्रतीत होने लगी, मूत्रका रङ्गभी लालीसे पीलेपनपर आगया: बीस दिनमें उसकी क्षया विदेको प्राप्त होगयी, वह दोनों समय भोजनको पाचनमें लाने योग्य हो गया, उसके मुखका स्वाद पहिलेकी अपेक्षा बहुत मुबरा हुआ रहने लगा, मूत्रमें खरिया और एलब्यमन आदि पदार्थीका आनाभी कम हो गया, उदरमें मरोड़की पीड़ामें भी न्युनता प्रतीत होने लगा: एक मासमें उसकी पहिलेकी अपेक्षा बहत बन्दकर विष्टा होने लगा और उसका परिमाणभी कम हो गया, मूत्रका रङ्ग प्राय श्वेत होने लगा. और उदरमेंभी विना दशये पीड़ा न होतीथी: दूसरे मासके उपरान्त उसको कुछ, कुछ लेंडी बन्धकर विष्टा होने लगा, खरिया आदि पदार्थोंका जाना बहतही कम हो गया और स्वप्न-दोषका होना एक ओरसे बन्द हो गया: चौथे मासके पश्चात उसको पूर्णतः लेंडी बन्धकर विष्टा होता था. और खरियाका जाना बन्द हो गया था; किन्तु ट्यूबरक्रोसिसका अन्त होनेमें प्राय डेढ़ वर्ष लगा था, उसका आहार पहिले दो मासतक केवल मस्कृती अनार रहा: तद् उपरान्त तीसरे मासमें अनार मुसम्मी, अंगूर और काशमीरी नाशपाती दी जाती थी; और पांचर्वे मासके उपरान्त ज्यों, ज्यों उसकी पाचन शक्ति वृद्धिकी प्राप्त होती गयी, त्यों, त्यों हम उसको अन्य अनेक सूक्ष्म और रसिले फलोंकी सम्मति देते रहे । उसके शयन करनेके विषयमें हमारी आज्ञा थी कि वह अधिकसे अधिक रात्रिके आठ बजेके उपरान्त न जागे और जबतक उसको निद्रा देवी आज्ञा न दे वह कदापि स्वयं उठनेकी चेष्टा न करे । हमने उसकी बम्बईसे बाहर रक्खा था और प्रात एवं सायंके समय उसको पावत्र स्थानोंमें नित्य प्रति सामध्यीनकल टह-लनेकी सम्मति दी थी। वह रोगी वास्तवर्भे पूर्ण पथ्यसे रहकर हमारी सम्मति. पर चलने वाला था: परन्तु कभी, कभी उसके अधीर हो जानेसे हम निश्चय दःस्त्री हुआ करते थे।

सन् १९२१ ई॰ में दिक्षीके स्थानपर एक महाशयने अपनी खीकी चिकित्सार्थ

हुमारी सम्मति चाही । अतः हुमने उसको ध्यान पूर्वक देखा और उन दोनोंकी समस्त गाथाको प्रथक, प्रथक सुना । वह युवती प्राय अहाईस वर्षकी थीं: पन्द्रह वर्षकी भायसे उसको प्रदर रोग था और कुछही दिनमें उसकी जननेन्द्रियसे श्वेत जलका इतना प्रवाह होने लगा था कि जिस स्थानपर वह बैठ जाती थी वही जलसे दूषित हो जाता था: कुछ दिनतक समयसे पूर्व उसको मासिक धर्म होता था और आवश्य-कतासे अधिक रक्त जाता था. किन्तु कुछ दिनके उपरान्त अजीर्ण और अतिसारके कारण मूत्र द्वारा एलब्यमन आदिके जाने तथा मासिक धर्मके समय रक्तके अत्यधिक प्रवाहसे उसके शरीरमें रक्तकी इतनी कमी हो गयी कि उसको कई कई मासतक मा-सिक धर्म नहीं होता था. और होताभी था तो बहुत कमीके साथ। अतः उसके शरीरमें क्रोरोसिस ( Chlorosis ) अर्थात एनेमिया ( An Æmia ) की स्थापना हो गयी, शिर पीड़ा रहने लगी, कुउही सीडियां चढनेपर उसका हृदय धड़केने लगता था, कभी-कभी भोजनके उपरान्त तरन्तही वमन हो जाती थी. उसके हाथ-पैरोमें हडकल और समस्त शरीर शिथिल प्रतीत होता था, उसको कभी किसी भोजनमें रुचि न होती थी। अजीर्ण और अतिसारके अतिरिक्त उसके रोगी होनेका बहुत बड़ा हेत्र यह था कि वह सीलनयक्त अपवित्र स्थानमें निवास करती थी, परैकी कुप्रथाके कारण स्वप्रमेंभा स्वच्छ वायके प्राप्त करने और टहलनेका सीभाग्य न था, सदा चुरहेके सामने उसका फूल सरीखा बदन झलसा करता था तथा अग्निके धारंसे फ्राफ्कस, नेत्र और खचा आदि दृषित होती रहती थी, सामर्थ्यसे अधिक कार्य करना पड़ता था. घरवालोंके अत्याचार सहन करने पड़ते थे और अधिक मैथन वश अनेक कष्ट भोगने पड़ते थे। हमने चिकित्सा सम्बन्धी अन्य सम्मतिके स्थानमें सबसे पहिले उसके पतिको उसे किसी स्वच्छ स्थानमें रक्खने, उसे पूर्ण विश्राम देने, उसके साथ मैथून न करने और नित्यप्रति दोनों समय उसके टहल नेकी व्यवस्था करनेको कहा: और जब वह हमारी आज्ञानुसार उसको एक स्वच्छ स्थानपर ले गया तो हमने उसे प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे शिर, छ।ती और उदरपर ताप पहुंचाने और उसके उपरान्त मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग करनेकी सम्मति दी। एक मासतक हमने उसे केवल अनार, अंगूर, मीठा नीव, मीठा संगतरा. गन्ना और काशमीरी नाशपाती सेवन करनेकी अनुमति दी थी। इसके उपरान्त अन्य रसीले फल सेवन करनेकी आज्ञा देदी थी, और पांचवे मासमें हमने उसे

धारोष्ण दूध सेवन करनेकोभी कह दिया था। अतः हमारी सम्मतिके अनुसार विकित्सा करनेसे दो सप्ताहमें अतिसार जाता रहा था, ढाई मासमें लेंडी बन्धकर विद्या होने लगा था, चार मासमें अतीर्ण और शिर पीड़ाको पूर्ण लाभ और भूत्रसे एलच्यूमनका जाना बन्द हो गया था, पांचवें मासके उपरान्त उसकी योनि और कमरकी पीड़ाका इति और जननेन्द्रियसे श्वेत जलका जाना सर्वथा बन्द हो गया था, भीर छंडे माससे रक्तकी यथेष्ठ उत्पत्ति हो जानेके कारण नियमित रूपसे मासिक धर्म होने लगा था। परन्तु हमने उसको फिरभी न्यूनाति न्यून तीन मासतक और विकित्सा करनेकी सम्मति दी थी।

सन १९१७ ई॰ के अन्तमें स्थामलीके स्थानपर हमको एक रोगी मिला, जिसने या तो स्वयं संख्या भक्षण करलिया था या किसीने उसे शत्रता वश खिला दिया था। उसके आमाशयमें संख्या गये हुए एक घन्टा हो चुका था; उसके मुखमें असंख्य घाव और छाले हो गये थे. उसको शीघ्र, शीघ्र वमनका कष्ट सहन करना पड़ता था और अन्त्रादिके कटनेसे अतिसारको असद्ध पीड़ा दु:ख दे रही थी। अतः हमने एक साधारण बहा टब मंगाकर उसके भीतर चारों ओर कई तहके बख लगवा दिये और उसमें एक छोटासा खटोला बिछाकर उसपर रोगीको लिटा दिया: तत्पश्चात् टबको जलसे भरवाकर हमने उसको इतनी अग्निपर रक्खवा दिया जिसका ऊष्ण ताप रोगी सहन कर सके. और रोगीको प्याससेभी अधिक कुछ ऊष्ण तापका जल इस लिए पान करनेको दिया, जिससे आमाशयादिमें विषका प्रभाव हलका हो जाय । फल यह हुआ कि चार घन्टेके भीतर यद्यपि उसकी वमन, विरेचनका होना बन्द नहीं हुआ था तथापि उसको जो पीड़ाकी वेदना हो रही थी. वह बहत कम हो गयी थी; और चौबीस घन्टेमें उसकी प्यास पूर्णतः शान्त हो गयी थी । इस प्रकार प्राय छप्पन घन्टेमें रीगी जोखिमसे बाहर हो गया था । किन्त पूर्णतः उसको एक सप्ताहमें लाभ हो पाया था। हमारी इस रीतिसे उसकी लाभ होनेपर एक वैद्य महारायने हमारी चिकित्साको अपने आयुर्वेद शास्त्रसे निकली हुई कहा: और सुनते हैं कुछ दिनके उपरान्त उन्होंनेभी उसका अनुभव प्राप्त करनेके लिए भूमिमें एक सात फीट नीचा, तीन फीट चौड़ा और छः फीट लांबा गढा ख़दवाकर उपमें कोयले दरका दिये और फिर उनको जलसे बुझाकर तरन्त उनके भीतर रोगीको दबा दिया: उसने बहत कुछ उठनेकाभी प्रयतन किया: परन्त उसको इतने

बल पूर्वक दबाया गया था कि उसकी सब चेष्टा द्वथा रही। उन्होंने निरन्तर चौबीस घन्टेतक उसे गढ़ेमेंही कोयलों द्वारा दबा रहने दिया। क्योंकि वह समझते थे कि अधिक समयतक ताप पहुंचनेसे रोगका शीप्र अन्त हो जावेगा। अतः चौबीस घन्टेके उपरान्त रोगीको निकाला गया, परन्तु वहां आशाके प्रतिकूल परिणाम हुआ, उसके प्राण सदाको विदा हो गये थे और उसका शरीर भुने हुए आलू या शकर कृन्दके समान झुल्सा हुआ हो गया था; जिससे वैद्य राज महाशय घरसे किसी औषधिके लानेक बहाने ऐसे भागे कि उनका फिर कभी ठिकाना न लगा। वास्त-वर्मे उस रोगीकी मृत्युके अपराधी हमही हैं। क्योंकि हमने उस मूर्ख वैद्यको तापका महत्त्व बताया था, जिससे उसने इतनी बड़ी भूल की।

संग्रहणी Chronic Diarrhœa.

अजीर्ण और अतिसारके निरन्तर शरीरमें रहनेसे कुछ कालमें उसका संप्रहणीमें परिवर्त्तन हो जाता है, जिससे रोगी दिनोदिन अधोगतिको प्राप्त होता जाता है, कुछही दिनमें उसके प्राणोंके लाले पड़ने लगते हैं, और समस्त औषधियां उसको लाभ पहं-चानेमें निरर्थक सिद्ध होती हैं। हां, कुछ दिनके लिए जो नयी औषधि दी जाती है उसका प्रभाव लाभप्रद प्रतीत होता है. किन्तु कुछही दिनमें उसके अभ्यस्त होनेवर उसके सेवनसे रोगमें कोई न्यनता नहीं होती । संग्रहणीमें इज्जेक्षन्स द्वारा उसी प्रकार हमारा शरीर दिवत और निष्कर्म होजाता है, जिस प्रकार किसी विषेठे सर्वके दंशने पर हमारा शरीर विषैला हो जाता है। संप्रहणी और क्षयोंमें वास्तवमें कोई अन्तर नहीं है। क्योंकि दोनोंही रोग हमारे शरीरको क्षय करने वाले हैं। संग्रहणीमेंभी उसी प्रकार शरीरके समस्त अवयव दूषित और निवल हो जाते हैं, जिस प्रकार क्षयोंकी दशामें हमारे गात्रका प्रत्येक अब शक्ति हीन और विषेठा हो जाता है। अतः संप्रहणीकी चिकित्सा करनेमें बहतही सावधानौकी आवश्यकता है। संप्रहणी के रोगीको बेदाने अनारके अतिरिक्त अन्य कोईभी आहार उपयोगी नहीं हो सकता। संप्रहणीकी दशामें न्यनाति न्यन प्रति दिन दो बार दो. दो घन्टे छाती एवं उदरपर ताप पहुंचाना और उदर बन्धनका प्रयोग करना चाहिये: और प्राय एक वर्षतक रोगीको तापकी चिकित्सामें रक्खकर केवल रसीले फलोंका आहार देना चाहिये. अन्यथा वर्ष, दो वर्षमें पुनः संग्रहणीका आक्रमण हो जाता है।

सन् १९१८ ई॰ के अन्तमें जब इम सोमना रेलवे स्टेशनपर अपने एक मित्रके

साथ, जो कि उस समय वहां स्टेशन मास्टर थे, ठहरे हुए थे, तो सोमना प्रामके एक ठाकर महाशय, जिनकी स्त्री संप्रहणीसे पीड़ित थी और जिसकी ओरसे वहांके समस्त चिकित्सक हताश हो लिये थे. हमको उसे दिखाने प्राममें लेगये । हमने उसको देखा-उसका शरीर केवल अस्थियोंका पिश्चर प्रतीत होता था: वह विना किसीकी सहायताके बैठभी नहीं सकती थी: उसको दिनमें कई बार विष्टेका त्यागन करनेको बाध्य होना पड्ता था; उसको ज्वरभी बनाही रहता था. विष्टेमें कभी, कभी श्रेष्मके अतिरिक्त रक्तभी आजाता था; उसके मुखका स्त्राद बहुतही विगडा हुआ रहता था; उसको कोईभी पदार्थ पाचनमें नहीं आता था: और कभी, कभी जब अतिसारका दौरा हो जाता था तो वह बहनहीं दुःखी होती थीं। परन्तु ऐसी दशा होते हुएभी हमने उसकी चिकित्सा अपने हाथमें लेली । हमने उसके लिए केवल अनार या अंगूरके आहार, और ताप पहुंचानेमें अमृतिधा होनेके कारण केवल उदरपर प्रति दिन तीन बार मृतिका बन्धन प्रयोग करनेकी सम्मति दी थी। फल यह हुआ कि पहिले दिनके प्रयोगसेही उसको विष्टा यन्ध कर आया. और दो सप्ताहके भीतरही उसको इतनी भक्ति प्राप्त हो गयी कि वह स्वयं एक घरसे दूमरे घरमें जाने लगी। परन्तु हमारे बहुत कुछ कहनेपरभी उसने धनाभावसे यथेष्ट फलोंका सेवन नहीं किया. जिससे वह तीसरे सप्ताहमें दुर्बल होजानेके कारण अचेत होकर गिर पड़ी और उभकी बत्तीसी बन्द होगयी । अब वया था आकाश टूट पड़ा । हमारे समस्त परिश्रमपर पानी पड़ गया । यशके स्थानमें अपयश मिलने लगा । उसके पतिके मंझले भाईकी स्त्रीने शिरपर पहाड उठा लिया । उसका कहना था कि अन्न बन्द करनेकाही यह परिणाम है। अतः हम ऐसे अपमान जनक शब्दभी धैर्यक साथ सनते रह । क्योंकि हमको अपनी चिकित्सापर पूर्ण विश्वास था। अतएव हमने उनको सचेत करनेके निमित्त स्वयं अपने हाथसे रात्रिके आठभे ग्यारह बजेतक उसकी यीवा. छाती, उदर एवं मस्तकार ताप पहुंचाया, जिससे वह ग्यारह बजेके निकट सचेत हो गयी: और हम श्वमार्थ चले गये। अगले दिन एक अन्य ठाकुर देवता उसके घरपर आये और हमको उसे अन्न देनेकी सम्मति देने लगे। परन्तु हमने स्पष्ट कह दिया कि हम अपनी जिहासे अन्नकी सम्मति नहीं दे सकते. जिसकी इच्छा हो बढ चिकित्या करे या न करे । अन्तर्भे समस्त ठाकरोंने यही निश्रय किया कि रोगीकीभी सम्मति ली जाय । अतः रोगीसे चिकित्सा करने न करनेका प्रश्न किया गया: और उसने स्पष्ट शब्दोंमें अपना यथेष्ट फल सेवन न करने का दोष स्वीकार करते हुए कहदिया-" वह चिकित्सा, जिसने दो सप्ताहमें इतना चमत्कार दिखाया किस प्रकार बन्द की जा सकती है ? " अतएव उसके कहनेसे हमको बहतही प्रसन्नता हुई । क्योंिक ऐसा कोई रोगी नहीं मिला था. जो अपने दोषको स्वीकार करले । इसके उपरान्त कोई दो मास पर्यन्त उसकी चिकित्सा और हुई। परन्तु हमारी सम्मति कमसे कम छ: मासतक चिकित्सा करनेके लिए थी । यद्यपि ढाई मासकी चिकित्सासेही उसको बहत कुछ लाभ हो गया था. और उसको जो मासिकधर्म कई माससे बन्द था होने लगा था। परन्त जैसा हम चाहते थे वैसा नहीं हुआ था। इसके अतिरिक्त हमारी सम्मतिके विपरीत उसको गर्भ धारण करनेके लिए बाध्य किया गया. जिससे सन १९१९ ई० के अन्तमें उसके विना किसी आपत्तिके कन्याका जन्म हुआ । अपरच सन् १९२० ई० में उसको अपने भाईके विवाहमें जाना पड़ा. जहां कि वह बहुत कुछ कुपथ्यसे रही । अतः उसको निमोनिया हो गया और उसका दुर्बल शरीर उसका सामना न करसका । अतएव निमोनियाके कारणही उसकी मृत्यु हो गयी । उसको हमारी चिकित्सामें इतना विश्वास था कि वह मरते समयतक हमारे बुलानेकोही कहती रही। वास्तवमें वह साक्षात देवी थी। इसीसे उसके गुणोंकी जो कुछभी प्रशंसा की जाय थोड़ी है। उसके मरनेके उपरान्त उसके पतिने हमसे अनेक बार सोमना रहनेको कहा, परन्तु उसके विना हमको वहां रहीनमें दुःखोंके अतिरिक्त कोई सुख न था । इसीसे हमने वहां रहना जिस्तन समझा।

एक रोगी सन् १९१९ ई० के अन्तों हमकी बम्बईमें मिला था। वह कई वर्षेसे संग्रहणासे पीड़ित था; हारिद्वारके किसी बड़े वैद्यानेमी उसकी निरर्शकही चिकित्सा की थी; उसको कई वैद्योंने केवल छाछ या फलोंपरमी रक्खा था; डाक्टरोंनेभी उसको तीन डज़नते अधिक इंजेखन दिये थे; वह जब उत्तर-भारतमें चला जाता था तभी उसको कुछ लाम प्रतीत होने लगता था, परन्तु बम्बई पहुंचतेही या कुछ दिन उपरान्त उसको संग्रहणीका दौरा होने लगता था; जिस समय वह हमारी विकित्सामें आया था उस समय उसको नित्य तीस, चालीत बार शीच हो जाना

पड़ता था; उसके उदरमें प्रत्येक समय गुड़, गुड़के शब्द हुआ करते थे; उसके पैरोंपर सुजन आगया था और वह अति दुबैल था इस लिए हमारे निकटतक बड़ी कठिनतासे आया था; उसके शरीरका रङ्ग रक्तकी न्यूनतासे श्वेत हो गया था; समस्त शरीर अस्थियोंका पिन्नर दीखता था; उदर कमरसे लगा हुआ तथा रूखा प्रतीत होता था. और हाथसे दबानेपर नाड़ियों और अन्त्रकी कठारताका ज्ञान होता था; शिर पीडाभी प्राय दुःख दिया करती थी: मुखका स्वाद कभी ठीक न रहता था; और डाक्टोंके इंजेक्षन्यसे उसकी वाम भुजामें बहुत पीड़ा और दाह थी। हमने उसकी चिकित्सा करनेसे पूर्व कुछ दिनको बम्बई छोड़ देनेको कहा । परन्त वह एक साधा-रण वेतनका क्रके था। इस लिए उसकी उस समय ऐसी स्थिति नहीं थी कि वह बम्बई छोडकर अन्यत्र चला दाता। इसपरभी उसने बम्बई नगरसे बाहर किसी सेठके बङ्कलेपर रहनेकी व्यवस्था कराली। अतः वह वहां चला गया और हमारी आज्ञानसार प्रति दिन तीन बार दो. दो घन्टे छाती. उदर और वाम भुजापर ताप एवं मस्कती अनारका लेना आरम्भ किया, जिससे पहिले सप्ताहमेंही उसको इतना लाभ पहुंचा कि वह प्रति दिन एक बार शौचको जाने लगा, विष्टेके साथ रक्त आना बन्द हो गया, पैरोंका सूजन कम हो गया और वाम भुजाकी दाह और पीड़ा जाती रही; दूसरे सप्ताहके उपरान्त उसके शरीरमें कुछ अधिक वैतन्यता प्रतीत हुई, विष्टेके साथ श्लेष्म जाना बन्द हो गया. मुखका स्वाद पहिलेकी अपेक्षा बहुत अच्छा रहने लगा, और पैरोंपर किश्चित मात्र सजन न रहा । अतः दिनोदिन उसको अधिकाधिक लाभ होने लगा । एक मासके उपरान्त वह अनारके अतिरिक्त, विना हमारी आज्ञाके, अपनी आर्थिक स्थिति अच्छी न होनेसे, मौसम्बी, संगतरा, गन्ना, अङ्कर, और काशमीरी नाशपातीभी सेवन करने लगा था। परन्तु उस समय उसकी पाचन शक्ति इस योग्य हो गयी थी कि उक्त फलोंसे उसको कोई कष्ट प्रतीत नहीं हुआ। किन्तु यदि वह कुछ दिन और जमी मस्कती अनारपर निर्वाह करता तो अधिक लाभ और बल प्राप्त होता । इसरे मासके उपरान्त उसने सदी खुर्बूजा और शरीफा आदिभी लेना आरम्भ कर दिया था: परन्त इतनी बात अच्छी थी कि वह प्रत्येक फलको यथाशक्ति बहतही धीरे. धीरे और मले प्रकार दांतोंसे चबाकर सेवन किया करता था. प्रत्यत यथा सम्भव वह प्राय फलोंका रस चूंसकर फोक थूक देता था। इसीसे बहुधा स्थूल फलभी

आमाशय और अन्त्रादिमें अपने बोझसे अधिक दाह या पीड़ा उत्पन्न नहीं करते थे। किन्तु यह सब कुछ होते हएभी यह भारी फलोंके लेनेकाही परिणाम था कि उसको प्राय दकारे आया करती थीं और छः मास पर्यन्त चिकित्सा करनेपरभी उसके आमाशय और उदरमें दूषित गैसोंकी उत्पत्ति होना बन्द न हुई, जिससे बहुधा उसके उदरमें गुड़, गड़के शब्द हुआ करते थे। इसके अतिरिक्त उसकी गाढा विष्टा होते हुए-भी लेंडी बन्धकर न आता था । अन्ततः उसने छः मासके उपरान्त फिर अनारपर निर्वाह करना आरम्भ किया, किन्तु उस समय मस्कती या बेदाने अनारकी ऋतु न थी इस लिए उसको ढोलके या अहमदाबादके अनार लेनेको बाध्य होना पड़ा। यदापि अन्य फलोंकी अपेक्षा उक्त जातिके अनारोंसेभी उसको बहुत लाभ पहुंचा, किन्तु बेदाने या मस्कती अनारके समान वह गुणकारी सिद्ध न हए; प्रत्युत उनकी उत्तेजना और कसींछे स्वादसे कभी, कभी उनकी ओरसे घृणा हो जाती थी। उस रोगीको किसी, किसी बातपर ऐसी हट हो जाया करती थी कि वह हमारे बहुत कुछ लिखने परभी उसे स्वीकार नहीं करता था। इसीसे जेन्बेरी सन् १९२० ई० में जब हम बम्बईसे सोमना चले गये तो उसने हमारे बहत कुछ समझानेपरभी कुछ दिन अनारके स्थानमें इस अनुमानसे केवल गन्ना लेना आरम्भ करदिया कि बहभी रससे परिपूर्ण होनेके कारण सरलता पूर्वक पाचनमें आकर शीघ्र और अधिक रक्तकी उत्पत्ति करेगा। परन्तु उसने यह नहीं विचारा कि गन्ना अनारकी अपेक्षा अधिक मीठा तथा उत्तेजक होनेके अतिरिक्त अधिक स्थूल कणोंसे सङ्गठित होनेके कारण कैसे सुगमता पूर्वक पाचनमें भाकर शीघ्र और अधिक रक्तको उत्पत्ति कर सकता है। अन्ततः गन्नके सेवनसे जब उसको अधिक डकारें आने लगीं, गैसोंको उत्पत्तिसे उदरमेंभी अधिक गुड़, गुड़के शब्द होने लगे और विष्टा छाग रूपमें आने लगा, तो उसने हमारी सम्मातिको स्वीकार किया। किन्तु यदि वह आरम्भसेही श्रीघ्रता या हमारी सम्मतिको काटनेके लिए अपनी बुद्धिका अनुचित व्यय न करता तो उसकी अधिक समयतक हमारी चिकित्सामें रहनेकी आवश्यकता न होती। परन्त फिरभी फलोंकी कृपासे अधिक हानि न होनेके कारण इतना अच्छा था कि चिकित्सा आरम्भ करनेसे तीन मास उपरान्त वह अपनी नौकरीपर जाने योग्य हो गया था: अन्यथा बम्बई सरीखे रूखे नगरमें विना धनके चिकित्सा करना बहुतही कठिन होता । सन् १९२२६०के अन्तत क कभी, कभी हमको उसकी कुशल मिलती रही थी: प्रत्यत

एक पत्रमें उसने हमको लिखा था—"It is no doubt true, that your system of cure is the gift of Heaven's, and it is not the matter of exaggeration if I say that even the gods of wealth are unable to pay the real value of it—" इसके उपरान्त उसका अन्तिम पत्र सन् १९२३ ई० के आरम्भमें हमको अलीगढ़में मिला था। जो कि उसने उन्नावसे भेजा था। उसके पढ़नेसे ज्ञात होता था कि गत वर्षोक्षो अथक्षा उसका स्वास्थ्य बहुत अच्छा था, और उसके शरीरमें संग्रहणीका अंश नहीं रहा था।

सन् १९१६ ई॰ में हम बिजरौरसे एक रागीकी चिकित्सार्थ सुरादाबाद गये हुए थे, उसी समय एक बाह्मण, चपरासीका पुत्र, अपने ज्येष्ठ पुत्रको दिखाने घर ले गया । उसका घर राम-गङ्गा तटपर नवाबपुरेमें था । इसमें कोई सन्देह नहीं कि यदि उस घरके चारों ओर नीच एवं अपवित्र जातियोंका वास न होता और उस घरके कमरोंकी बनावटने वायु सञ्चारका ध्वान रक्खा गया होता तो वह क्षयींके रोगियोंके निमित्त बहतही सुन्दर स्थान था। परन्त जिस समय इमने उस रागाको उस घरमें देखा तो हमको बहुतही दुःख हुआ । क्योंकि उस समय वहांकी वायु बहुतही दूषित थी; और विशेषतः रागीके कमरेकी वायु तो प्रकाश न पहुंचनेसे आरोग्य मनुष्यकोभी रोगी बना देनेवाली थी। किन्तु खेद है उसके चिकित्सकने इस और कोई ध्यान नहीं दिया । वह रोगी प्राय अठारह वर्षका नवयवक था, और उसका पिता कुछ दिन हमारे प्रेसमें नौकर रह चुका था। इसके अतिरिक्त वह सजातीयभी था। इसीसे हमारे छोटे चचाने हमसे उसकी ध्यान पूर्वक चिकित्सा करनेको कहा था। परन्तु उसके उत्तरमें हमको स्पष्ट कहना पहा-" अब किसी प्रकार उसके प्राण नहीं बच सकते । इस लिए चिकित्सा करके अपने माथे कलकू लेना उचित नहीं। क्यों कि जैसा कि मूर्ख चिकित्सक कहते हैं. उसको संग्रहणी नहीं है, प्रत्युत उसकी अन्त्र ट्यूबरक्रोसिसकी रसोलियों और फोड़ोंसे भरी हुई है, जिसके कारण उसको अतिसारकी पीड़ा है, और उसका डाक्टर उसे संप्रहणी समझा हुआ है।" हमारे यह स्पष्ट शब्द उस समय किसीकोभी भले प्रतीत न हुए, हम सबकी दृष्टिमें कण्टकके समान हो गये. प्रत्यत हम उनकी दृष्टिसेही च्यत हो गये। इसके अतिरीक्त रोगीके पिताने यह समझा कि कदाचित फीस न देनेसेही चिकित्सा करना नहीं चाहा । अपरश्च हमारे चचा उसके युवा पुत्रके विषयमें ऐसे शब्द निकालनेपर हमको कुछ कड़ी दृष्टिसं देखकर कहने लगे—'' ईश्वरकी लीला ईश्वरही जानता है, तुम्हारा ऐसा कहना सब निर्मूल है। तुम उसके भेदों के नहीं जान सकते, प्रस्युत ऋषियोनि-भी उसकी लीलाओंका पार नहीं पाया। तुमको ऐसे शब्द कभी प्रयोग न करने चाहियें। क्योंकि ' जबतक श्वांसा तबतक आशा। ' अभी कुछ दिन अनुभव प्राप्त करो।"

उक्त शब्दों द्वारा हमारे चचाने केवल हमाराही अपमान नहीं किया, प्रत्युत हमारी विद्याको कलक्कित करनेका पाप कमें किया। हमको उस समय उनके वह बचन बहुतही कटु प्रतीत हुए। उन्होंने तनिकभी बुद्धिसे काम नहीं लिया, इसीसे हम यह समझकर मीन हो गये कि:—

बात हक्की जब कही तो, यह नतीजा बस हुआ: हमभी नज़रोंमें यों उनकी, खार 'कर्नल 'होगये।

किन्त उस समय हमने इतना अवस्य कह दिया था---" हम फिर कहते हैं कि संसारमें कोई बड़ीसे बड़ी शक्तिभी अब उस रोगीको नहीं बचा सकती. और शीघ्र उसका परिणाम मृत्युही है। " क्योंकि हम यह देख चुके थे कि उसके शरीरमें रक्तका बनना बन्द हो गया था, वह शैयाका दास बन गया था, प्रत्युत अपनी इच्छानुकूल कर्वटभी नहीं ले सकता था, उसके शरीरमें अस्थि-योंके ढांचके अतिरिक्त कहीं मांस दृष्टिगोचर न होता था, उसका उदर शुष्क होकर कमरमें जा लगा था. उसकी अन्त्रमें विकल करनेवाली वेदनाका ज्ञान होता था. मल द्वारा श्लेष्म और रक्त आया करता था, और शरीरमें ज्वरभी बनाही रहता था। परन्तु इसपरभी उसके अनुभवी डाक्टरका कहना था कि वह आगामी सप्ताहमें उसकी अन्त्रादिको स्वच्छ करके उसको संग्रहणी रोगसे मक्त करनेका उपाय करेगा। किन्तु अन्त्र स्वच्छ करनेसे पूर्वही रोगी मृत्युको प्राप्त हो गया, और हमारे उस समय कट प्रतीत होनेवाले बचनोंकी सिद्धि हो गयी। इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसका मरण हो जानेसे मस्तिष्कमें बुद्धि रखने वालोंको हमारे अनुभवका पश्चिय हो सकता है। परन्तु वास्तवमें हमको उसकी असमय मृत्युसे बहतही दुःख हुआ। क्योंकि वह अपने पिताका एक होनहार और बहुतही शांत प्रकृतिका पुत्र था, दूसरे मुखीं और पाखि व्योंकी करता वश उसकी स्त्री सदाको विश्वा हो गयी।

सन् १९१७ ई० में काशीके एक प्रख्यात वैद्य श्री हिर वल्लभाचार्य बहुत दिनसे क्षयी रोगसे पीडित थे। अतः हम अपने ज्येष्ठ आताके आग्रहपर प्रयागसे उनको देखने काशी गये हुए थे। किन्तु उनके दोनों फुफ्फुस इतने दूषित हो चुके थे कि इमने उनकी चिकित्सा करना स्वीकार न किया। उसी समय अकस्मात बाजारमें जाते समय एक युवकने अपनी टोपी हमारे पैरोंमें रकखदी और न जाने क्या गिड़, गिड़ाने लगा। उसका यह कृत्य देखकर हमभी बहुत घबराये, किन्तु हमने उसको आश्वासन देते हए स्पष्ट शन्दोंमें कहनोको कहा । अतः वह कुछ काल ठहरकर बोला--" आप वहीं प्रयाग वाले डाक्टर हैं न, जो प्राकृतिक चिकित्सा करते हैं ? " हमारे-हां-करनेपर फिर उसने संक्षेपमें अपनी माताके रोगी होनेकी कथा सुनायी और उसकी चिकित्या करनेके लिए आवह किया । अतएव हमने उसकी माताको जाकर टेखा । उसकी आयु प्राय पैतीस वर्षकी थी; वह कई वर्षसे संग्रहणी रोगसे पीड़ित थी; उन दिनों उसकी अतिसारका भारी दौरा हो रहा था; उसके उदरमें मरोड़की पीड़ा होती थी; विष्टेके साथ कभी, कभी श्लेष्म, या श्लेष्म भीर रक्त आता था, या केवल झार्गों के समान विष्टा होता था; अतिसारके दौर्द्क दिनोंमें प्राय विष्टा त्यागनेके समय उसकी काञ्च लागभग तीन इञ्च बाहर निकल आती थी: उसकी काश्चमें अनेक श्वेत रक्कके घाव हो रहे थे और घावोंके चारों ओर दाहसे लाली प्रतीत होती थी, जिससे ज्ञात होता था कि उसकी समस्त अन्त्र और भामाशय घावों और दाहसे परिपूर्ण था; उसके मुखमें बहुधा छाले हो जाते थे; उसके विष्टेमें बहुतही दूषित गन्ध आती थी; उसको श्वेद बहुतही कम आता था: उसकी त्वचा रूखी प्रतीत होती थी: तीन माससे उसको मासिक धर्म नहीं हुआ था, उसके शरीरमें रक्तकी बहुत न्यूनता थी और केवल अस्थियांही दीखती थीं। इसके अतिरिक्त उसको प्रदर रोगभी बहुत दिनसे दुःख दे रहा था। उसको संप्रहणीकी पीड़ा होनेका कारण यह था कि उसके माता-पिताको सदासे अजीर्ण रहा करता था। अतः उसकोभी जन्म कालसेही अजीर्ण रहने लगा और भाताके स्तनोंमें द्धकी कमीसे गौऊका द्ध अथवा समयसे पूर्व अन्नादि सेवन करनेसे उसको ढाई वर्षकी अवस्थामें ऐसा अतिसारने घेरा कि निरन्तर कई मासतक वह उससे पीड़ित रही: और उससे मुक्त हो जानेपरभी यदा, कदा अतिसारसे दुःख पाती रही, प्रत्युत हमारे अनुमानसे तो उसको सदाही अतिसारकी पीड़ा बनी रही ।

क्योंकि उसको कभी लेंडी बन्यकर विष्टा नहीं होता था, उसके मलमें अप्रिय, दूषित गन्ध प्रतीत होती थी. और विष्ठेका परिमाणभी आवश्यकतासे अधिक होता था, उसके मलके श्वेत रङ्गसे यह ज्ञान होता था कि उसका पाचनके समयसे पूर्व अर्थात विना पाचनमें आयेही त्यागन होता था: और उसको गुदा द्वारा दृषित वायु (गैसों ) काभी बहुत त्यागन होता था। इसके अतिरिक्त वह कभी पथ्यसेभी रहना नहीं जानती थी। अपरख वह पाचक चूर्ण एवं अन्य अनेक औषियां सेवन करते. करते अपनी पाचन शक्तियोंको कर्त्तव्य च्युत कर चुकी थी। इसीसे अनेक औषधियोंकी अभ्यस्त हो जानेपरभी उसे निरन्तर अजीर्ण और अतिसार रहनेके कारण उसके शरीरके समस्त अवयव और रक्त दृषित हो गया था, जिससे वह फूलकर बहुतही भारी होने लगी थी। किन्तु पनद्रह और बीस वर्षकी अवस्थाके बीचमें उसकी चार बार विश्-चिकाकी पीड़ा हुई थी, और प्रदर रोगभी अधिक वृद्धिको प्राप्त हो गया था। इसके अतिरिक्त इकीसवें वर्षमें वह विधवा हो गयी थी। इसीसे वह एकैक सखकर कांटा हो गयी: और अपनी आयुके तीसर्वे वर्षमें वह बदी नारायणकी यात्राको चली गयी थी । अतः वहां चलनेके परिश्रम और शरीरमें अर्जाणका द्वित अंश होनेसे वहीं उसको संप्रहणीने घेर लिया। अतएव बड़ी कठिनतासे वह वहासे लौटकर काशी अपने पिताके घरतक पहुंची। उस समय उसके बचनेकी कोई आशा न थी। किन्तु किसी प्रकार वह उस समय बच गयी, परन्तु उसके शरीरसे रोगका अन्त नहीं हुआ था। इसीसे यदा, कदा संप्रहणीके आक्रमण होते रहे: और किसी. किसी समय ऐसे भारी दैरि होते थे कि सब उसके जीवनधे हताश हो जाते थे; और हमारे देखनेके समयभी उसको ऐसाही दौरा हो रहा था। परन्तु उस समयतक हमारी दृष्टिमें उसका रोग साध्य था । अतः हमने उसको प्रति दिन तीन बार दो, दो घन्टे छाती, उदर और गुदापर ताप पहुंचाने और उसके उपरान्त ऐसा उदर बन्धन प्रयोग करने, जो उदरके अतिरिक्त लंगोटीके समान कटा हुआ होनेसे कान्नकी पीड़ाकी रक्षा कर सके, की सम्मति दी; और आहारके निमित्त हमने न्युनाति न्युन तीन मासतक उसे केवल अनार लेने, उसके उपरान्त अनारके साथ अंगूर, काशमीरी नाशपाती, संगतरा आदि सेवन करने और तत्प श्चात जैसी सामर्थ्य हो वैसे, वैसे फलोंपर निर्वाह करनेको कहा था । परन्तु इन सब बातोंसे अधिक बल हमारा इस बातपर था कि उसको काशी सरीखे अपवित्र नगरमें

न रक्खा जाय । जब हम समस्त रूपेण उसकी चिकित्साके निमित्त सम्मति देकर चलने लगे तो रोगीके वृद्ध पिताने ५०। रुपये हमारी भेंट किये। परन्तु हमने उसे लेगा इस लिए अस्वीकार किया कि उस समयतक उसकी चिकित्साका प्रारम्भ नहीं हुआ था। अतः दूसरे दिन उपके पिताने हमारे हाथसेही चिकित्साका प्रारम्भ करादिया, रोगीके रहनेकी रामनगरमें व्यवस्था करदी, और उस दिन चलते समय उसने फिर हमको ५० हाये भेंट किये । हमने उसमेंसे दो दिनकी फ़ीस अर्थात् केवल १०। रुपये उठाना चाहाः क्योंकि उस समय हम केवल ५। रुपयेही प्रति फीसमें लिया करते थे। हमारे इस व्यवहारसे उसने ५०। रुपयोंके अतिरिक्त 90) रुपये दोनों दिनकी फीस शीर भेंट की । हम उसके इस अनीखे कृत्यको देखकर बहुतही चित्रत हए। उसने कहा--' आपकी चिकित्सा ऐसी है कि यदि कोई बुद्धिसे काम ले तो केवल एक फीस अर्थार् ५) रुग्ये देकरही अपनी तथा दूसरोंके रोगोंकी (चिकित्सा कर सकता है। क्योंकि आपका चिकित्सा विधिने सब रोगोंकी चिकित्सा करनेमें एकही किया है, और उसको छ। प उदारता पूर्वक पहिलेही दिन प्रत्येक रोगीको बता देते हैं; और मान लीजिये कि कोई बह-तही मूर्ख हुआ तो उसको कमसे कम एक मासमें आपकी आवस्यकता होगी, अर्थात् यदि वह आपनी चिकित्सामें अधिकसे अधिक एक वर्ष रहा तो आपको केवल ६०। रुपये प्राप्त हुए । अतः इस प्रकार आप कभीभी सुखसे न रह सकेंगे । इसके अति-रिक्त ऐसे स्वार्थी रोगियोंकी आप कभी हृदयसे चिकित्सा न कर सर्केंगे. प्रत्यत रोगियोंकी ओरसे आपका हृदय इतना खिन्न हो जावेगा कि आप उनका हित चाह-नेंके स्थानमें अहित चाउने लगेंगे। इस लिए मेरी तुच्छ सम्मति यही है कि समर्थ रोगियोंसे फीसके स्थानमें आप किसी नियत धनको लेना निश्चय कर लिया करें. भीर भाषा या चौथाई धन अगाऊ रुठें । " इसपर हमारा उसका बहुत तर्क हुआ, परन्तु अन्तमें हमको उससे ६०। रुपये लेनेको बाध्य होना पड़ा, और उसके उन रुपयोंसे हमारा बहतर्हा काम निकला । क्योंकि प्रयागसे चलते समय हमसे. उन लोगोंने, जिनके साथ इस प्रयागमें टहरे हुए थे, कुछ वस्तुएं काशीसे लानेको कहा था, और हमारी जेबमें आने, जानेका भाड़ाभी बड़ी कठिनतासे था, इसके अति-रिक्त जिन प्रेसवाले महाशयने हमसे कुछ सहायता लेनेके लिए हमको प्रयाग बुला-कर निरन्तर कई मास पर्यन्त हमसे अपने कार्यालयका काम लिया था और हमने

उनके पुत्र एवं पुत्रीकी चिकित्साभी की थी, चलते समय काम निकल जानेपर आने जानेका भाडाभी नहीं दिया । अतः यदि उस समय हमारी जेबमें उन लोगोंसे गुप्त रक्खे हुए वह रुपये न होते तो हमको कितनी आपत्तिका सामना करना पड़ता । उस समय हमारे हृत्यसे काशीवाले रोगीके लिए अनेक आशीर्वाद निकलते थे, और तनिकभी उसके समाचार मिलनेमें विलम्ब होता था तों हम अधीर हो जाते थे । उसको हमारी चिकित्सा. अनारके आहार, और रामनगरकी जल वायुसे पहिले सप्ताहमेंही अपूर्व लाभ हुआ । उसकी अतिसारकी पीडाका अन्त हो गया. वह प्रति दिन पत्नीस. तीसके स्थानमें केवल एक बार शौचकी जाने लगी, उदरकी मरोड़का सदाको अन्त हो गया और विष्ठके साथ श्रेष्म या रक्तका जाना बन्द हो गया; दूसरे सप्ताहमें उसको झागोंके स्थानमें कुछ बंधा हुआ विष्टा होने लगा, उसके विष्टेकी गन्धमें बहुत न्यूनता होगयी, गुदा द्वारा दुर्गन्धित वायुके निकलने और उसकी तीक्षण गन्धमेंभी बहुत कमी होगयी, और काश्वका निकलना एक ओरसे बन्द हो गया: तीसरे सप्ताहमें उसके मुखके छालोंका लोप हो गया, मुखका स्वाद सुधरा हुआ और हलका रहने लगा. शरीरमें कछ. कुछ चैतन्यता प्रतीत होने लगी; एक मासमें वह शैयासे उठ खड़ी हुई और दस, पांच पग चलने लगी, धीरे, धीरे रक्तकी वृद्धि होना आरम्भ हई, समस्त शरीरमें श्वेद प्रतीत होने लगा और उसके मूत्रके रङ्गमें हलकापन है। गया: दो मासमें वह एक फर्लोड़ विना कष्टके चल सकती थी. प्रदर रोगकाभी उस समय अन्त हो लिया था और उसे कोई कष्ट न था. केवल उदरमें गुड़, गुड़के शब्द हुआ करते थे, लेंडी बन्धकर विष्टा और मासिक धर्म नहीं होता था: तीसरे मासके तीसरे सप्ताहमें पहिली पहिल उसको पनः मासिक धर्मका होना आरम्भ हुआ था. परन्त उस समय उसके बहुतही अल्प मात्रामें रक्त आया था और केवल एकही दिन आकर रुक गया था: चौथे मासके तीसरे सप्ताहमें उसकी हस्त तल और हाथोंके दसों नख रक्तकी उत्पत्तिके कारण ठाठ हो गये थे, किन्त उस मासमें-भी उसको मासिक धर्मके समय यथेष्ट रक्त नहीं आया था. परन्त उसका मूत्र श्वेत वर्णका हो गया था; पांचवें मासमें उसने कुछ और उन्नति की थी: किन्तु छटे मासके अन्ततक उसको कोई पीड़ा न रही थी, मासिक धर्म समयपर यथेष्ट मात्रामें होता था, उदरकी गुड़, गुड़ जाती रही थी, विष्टा लेंडी बन्धकर

होने लगा था और वह आनन्द पूर्वक कई मील टहरूने जा सकती थी। कुछ दिन तक, जबतक कि संप्रहणीके कारण उसके मुखका स्वाद ठीक नहीं था, वह अपने परिचारकोंको बहुत तक्क किया करती थी। क्योंकि विरकालतक रोगी रहनेसे एक तो वह चिड़, चिड़े स्वभावकी हो गयी थी. दूसरे उसको सदा उत्तेजक पदा-थोंके सेवन करनेकी लपस्या बनी रहती थी। परन्तु उसके परिचारकोंने बड़ी बुद्धिः मत्तासे उस समयको उसे पथ्यसे रक्खकर निकाल दिया. और उसके निकल जाने-पर चिकित्साके प्रभावसे उसकी पाचन क्रियाके ठीक होनेपर मखकास्वाद ठीक करनेके लिए उसे किसी उत्तेजक पदार्थके सेवन करनेकी इच्छा होनी उसी प्रकार बन्द हो गयी जिस प्रकार श्रजीर्णके शान्त हो जानेपर प्यासकी इच्छा नहीं रहती। वास्तवमें अजीर्ण या संप्रहणीके रोगीके पथ्यका ध्यान रक्खनाही एक परमाश्यवक बात है ! श्योंकि संप्रणीका रोगी प्रथम तो क्षुधा या सामर्थ्यसे अधिक आहार सेवन कर जाता है, द्वितीय उसे प्रत्येक समय इस लिए उत्ते-जक पदार्थों के भक्षण करनेकी इच्छा बनी रहती है कि अजीर्णवश उसके मुखका स्वाद ठीक नहीं होता, तृतीय उसको विष्टेका त्यागन कचे रूपमें होनेसे शरीरके अवयवोंको पोषक पदार्थ न मिलनेके कारण आमाशयको क्षया बनीही रहती है। अतः अजीर्ण, अतिसार और संप्रहणीके रोगियोंके परिचारकोंको चाहिये कि वह अपने रोगियोंको कभी भलकरभी उनकी सामर्थ्यसे अधिक और कुसमय भोजन न दें। इसमें कोई सन्देह नहीं कि हमारे उक्त रोगीको छः मासमें लाभ होगया था और उसके उपरान्त तीन मासतक वह हमारी चिकित्सामें और रही, जिससे हमको बहत प्रसन्नता हुई, परन्तु उसके आरोग्य होनेके पांच, छः मास उपरान्त उसके उस उदार पिताकी मृत्यु हो गयी, जिसने हमको अमूल्य उपदेश दिया था। उसके वह शब्द हमको आजभी उसी प्रकार स्मरण हैं: और अनेक उन कृतव रोगियोंके नीच व्यवहारके कारण, जो उन्होंने हमारी सहानुभृति और सेवाओंके स्थानमें किये थे. हमको उस वद्ध पुरुषके शब्दोंका तत्क्षण स्मरण हो भाया. हम भपनी मुर्खतापर पश्चाताप करके एक ठन्डी आह भरकर चुप हो गये; और इतना कहकर सन्तीष करलिया--- ' दु:खीको दु:ख देकर कोई सुखी नहीं हो सकता और अन्यायके साथ किसीके अधिकारोंका नाश करके कोई एक पलभी सन्तोषसे नहीं बैठ सकता।" इसके अतिरिक्त हमारा तो यही कहना है:--

क्या करें अब आज सामां, उनके मरनेके लिए ? आहे मज्दमान हैं बस, उनके मरनेके लिए । औरभी जो कुछ सितम हैं, खोळकर दिउ वह करें, हमतो पैदाही हुए हैं, सिर्फ मरनेके लिए ! किस छमांमें वह उदू हैं ? क्या सितम यह ढारहे ? खुदही सामां यह किये हैं, आप मरनेके लिए । है बका दुन्यामें 'कर्नल ', वह उदूके सामने, जान जिसकी हाथपर हो, आज मरनेके लिए ? क्या उटाते हैं वह जालिम, आज इस शमशीरको, बेकसोंपे वार करके, डूब मरनेके लिए । युफ्तकी इन ख़िदमतोंका, जो सिला हमको मिला, है वह काफ़ी उम्र भरको, ग्रममें मरनेके लिए ।

इश्के अतिरिक्त हमारे परिश्रम और सेवाओं के स्थानमें यदि कोई क्रूरताका परिचय देता है तो इसका यह अर्थ नहीं है कि वह हमारे भाग्यका रचयिता है। क्योंकि:—

मैटेंगे आज क्या वह, तक्दीरके लिखेको ? तहरीर यह किसीसे, 'कर्नल ' मिटी नहीं है।

डेसम्बर सन् १९२३ ई० में एक दलाल जो कि कई वर्षसे संप्रहणी रोगसे पीड़ित था और हरिद्वारादि अनेक स्थानोपर चिकित्सा करा चुका था, बम्बईके स्थानपर हमारी चिकित्सामें आया। यों तो वह बहुत दिनसे हमारी चिकित्सा करना चाहता था, क्योंकि वह हमारे हाथसे अनेक रोगियोंको लाभ होते देख चुका था, किन्तु किसी कारण वश वह चिकित्सा करनेमें विलम्ब कर रहा था। परन्तु एक दिन उसको अतिसारका दौरा हो गया, और उस दिन प्राय तीस बार उसको जलके समान तरल विष्टा हुआ, उसका शरीर एकैक गिर गया, उसमें उठने और अधिक बोलनेकीमी शक्ति न रही। अतः उसने हमको टेलीफून किया और हमने उसको चुलाकर उसी दिन उसकी चिकित्सा करना आरम्भ कर दिया। फल यह हुआ कि उसके अतिसारकी पीड़ाको तिस्थण लाभ पहुँचा, वह उसी दिनसे दो बार शौचको जाने लगा; तीन दिनके

उपरान्त उसमें चलने, फिरनेकी शक्ति आ गयी: एक सप्ताहमें वह एकही समय शीवको जाने लगा, किन्तु उस समयतक उसको विष्टेमें झाग और श्लेष्म आता था. दूसरे सप्ताहमें उसके। विष्टेके साथ श्लेष्म और झाग जाना बन्द हो गये. उसमें यथेष्ट शक्ति आजानेसे वह भले प्रकार दलालीका कार्य करने लगा, और फिर उसे किसी प्रकार शारीरिक या मानसिक निर्वेलताका ज्ञान न होता था। अतः अनेक घटनाओं मेंसे यहभी एक प्रत्यक्ष उदाहरण था कि केवल रसीले फलोंके आहा-रसे वह रोगी, जिसका शरीर प्राय शिथिल हो गया था, रसों द्वारा शक्तियां प्राप्त करके एकही सप्ताहके उपरान्त दलाली सरीखा परिश्रमका काम करने योग्य हो गया। उन भूखोंके लिए, जो यह समझते हैं कि फलोंके आहार द्वारा मनुष्य बलहीन और दुईल हो जाता है और अन्न सेवन करनेके समान प्राप्त नहीं कर सकता, यह एक शिक्षाप्रद घटना है और यही प्रत्युत हम ऐसी ज्वलन्त उपमाएं दे सकते हैं। हम इस बातको बल पूर्वक कहते हैं कि रसीले, सुपाच्य, अनुत्तेजक और चैतन्य ( ताजे ) फलंके सामने अन्नमें कर्मामी वह शक्ति नहीं है। क्योंकि अन्न शुष्क और स्थल होनेसे वह फलेंके सदश रक्तकी उत्पत्ति नहीं कर सकता; प्रत्युत उससे रसोंकी अपेक्षा विष्टेकीही अधिक उत्पत्ति होती है । इसके अतिरिक्त उसका पाचन करनेमें हमारी आवश्यकतासे अधिक शक्तियोंका व्यय होता है और उसके अनेक दोषों से हमारा शरीर विष यक्त. रोगी एवं शिथिल हो जाता है । आजकल फलोंके सेवनसे प्रायः इसी लिए मनुष्य दर्बल हो जाते हैं कि आर्थिक स्थितिकी निर्वलता अथवा अन्य किसी कारणवश फल यथेष्ट मात्रामें प्राप्त नहीं होते । हम इसका स्वयं अपने शरीरपर अनुभव कर चुके हैं। जब कभी हमने आर्थिक स्थिति अच्छी होनेसे स्वतन्त्रता पूर्वक रसीले और ऊंची जातिके सुपाच्य और अनुत्तेजक फलोंकी यथेष्ट मात्राका सेवन किया है तभी हम बहुत चैतन्य प्रतीत होने लगे हैं। इसके अतिरिक्त गोरीला ( Gorilla ) नामका वनजीव अर्थात वन मनुष्य केवल फलोंपरही जीवन निर्वाह करता है। और उसमें इतना शक्ति होती है कि वह कई मनुष्योंके प्राण लेनेमें एकही बहुत है। इस लिए यदि उस रोगीको फलों द्वारा एक सप्ताइके उपरान्त चलने, फिरनेकी शक्ति प्राप्त हो गयी तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं। वह रोगी यदि निरन्तर फल सेवन किये चला जाता तो बम्बई सरीखे दूषित जल, वायुके नगरमें रहते हुएभी निस्सन्देह वह पहि-

लेकी अपेक्षा बहुत चैतन्य हो जाता । परन्तु जेन्वेरी सन् १९२४ ई० में हमारे आगरे चले जानेपर वह अपनी मूर्खता वश जिह्नाके चटोरपनपर अधिकार न कर सका. और उसने हमारी चिकित्सासे लाभ होते हुएभी उसका परित्याग कर दिया। उसने यह नहीं विचारा कि बढ़े. बड़े चिकित्सकों द्वारा चिकित्सा होनेपरभी उसको नित्य दो, ढाई वर्षसे कमसे कम दो बार शौच को जाना पड़ता था. और हमारी चिकित्सा द्वारा वह एक सप्ताहके उपरान्तही केवल एक बार शौचको जाने लगा था । जिव्हाके चटोरपनके अतिरिक्त हमारी चिकित्साके छोडनेका कदाचित एक कारण यहभी था कि हमसे चिकित्सा करानेमें उसकी गांठसे कुछ न्यय नहीं हुआ था. और जो पदार्थ विना परिश्रम या टकोंके योंही प्राप्त हो जाते हैं उनको बहुत कम मनुष्य उच दृष्टिसे देखते हैं। अतः हमारे अनुभवसे यही सिद्ध होता है कि समर्थ रोगि-योंसे विना कुछ लिए उनकी चिकित्सा करना पुण्यके स्थानमें भारी पाप, और यशके स्थानमें अपयश लेना. प्रत्युत अपने चिकित्सा विज्ञानको कलङ्क लगाना है। इसी विचारसे उस रोगीकी ओरसे हमारा चित्त बहुतही खिन्न हो गया; परन्तु इसपरभी हमने उसकी दःखी दशाको देखकर उसे फिर समझाया । अतः वह पुनः जुलाई माससे हमारी चिकित्सामें आगया । किन्तु इस बीचमें डाक्ट्रोंने विषेते इस्नेक्ष-न्ससे उसके शरीरको पहिलेकी अपेक्षा अधिक दूषित कर दिया था, और वह पहि-लेकी अपेक्षा अधिक दुर्बल हो गया था। उस समयभी हमने उसको पहिलेके समा-नहीं प्रति दिन कमसे कम दो बार ऋत्रों द्वारा दो, दो घन्टे उदर और छातीपर ताप पहुंचानेकी सम्मीत दी थी, और आहारमें यथा शक्ति आनार अन्यथा अन्य रसीले सुपाच्य और अनुत्तेजक फलोंको धीरे, धीरे चूंसकर सेवन करनेकी आज्ञा दी थी। उसकी हरिद्वारके एक वैद्यनेभी केवल फल सेवन कराये थे, और उनसे उसकी बहत कुछ लाभभी हुआ था। परन्तु उस समयभी उसको दिनमें दो बारही शौचको जाना पड़ता था. जिसका कारण उसकी औषधियां और स्थूल एवं उत्तेजक फलोंका सेवन कराना हो सकता है। क्योंकि उसने केवल आम और खर्बजोंपर उस रोगीको रक्खा था; और यह दोनोंही फल बहुत उत्तेजक और दूषित हैं। इसीसे आमकी चेंपकी तीक्षणता और खर्बुज़ेकी गन्धकी उत्तेजना हमारे शरीरपर अपकार किये विना नहीं रह सकती: और यही कारण है कि यह उत्तेजक एवं तीक्षण फल अनार आदिके समान गुणकारी नहीं हो सकते। हां, इतना अवस्य है कि

अन्नकों अपेक्षा वह अनेक दोष रहित और जीवन मय होनेसे बहुत लामप्रद और जैतन्यता एवं जीवन शक्ति प्रदान करनेवाले हैं। इसीसे अन्य चिकित्सकोंकी अपेक्षा जो उसको अन्नादिका आहार देते रहे थे हरिद्वारवाले वैद्यकी चिकित्सासे बहुत लाभ हुआ था। परन्तु वह अपनी जिह्नाके चटेरारानसे यथेष्ट समयतक पथ्यसे न रहकर अन्न सेवन करने लगा था, जिससे फिर उसके रोगमें वृद्धि हो गयी थी। अतः हमको विश्वास नहीं कि वह पथ्यसे रहकर हमारी चिकित्साको पूर्ण रूपेण निभाकर कर सकेगा। किन्तु यदि वह अन्ततक हमारी सम्मतिका पालन करके नियम पूर्वक पथ्यसे रह कर चिकित्सा कर सका तो हम बल पूर्वक कहते हैं कि उसको, जैसा कि अन्य चिकित्सामें होता है, कभी अतिसारका दौरा नहीं हो सकता। क्योंकि आज पर्यन्त हमारे चिकित्सा कालमें किसी रोशिको अतिसारका दौरा नहीं हुआ है।

त रोग Liver diseases.

समारे शरीरमें थक्नतका अन्य अवयवोंसे इतना घनिष्ट सम्बन्ध है कि किसी अवयवमेंभी विकार होनेसे यक्तत रोग हो जाते हैं, और यक्तत रोगोंके कारण अन्य अवयव दिवत होकर अपने, अपने अनेक रोगोंके हेतु होते हैं। प्राय किसी कारण वश यक्तत द्वारा रसींके सबारकी गतिमें अन्तर आने, पितके स्क जाने, रक्तके एकत्रित होंने, उसमें फोड़ा या केन्सर (Cancer) हो जाने, चर्चीले पदाधोंके भरजाने, और अजीर्ण या अतिसार आदिके होनेपरही यक्तत रोग होते हैं। इसके अतिरिक्त मेलिरिया आदि ज्वरोंसे पीड़ित होंने और अनेक विधों या गिरष्ट अथवा रेचक पदाधोंके सेवन करनेसेभी प्राय शरीरमें यक्तत रोगोंकी नीव पढ़ जाती है। पाण्ड (Jaundice), जलादर (Dropsy), पित्त सम्मन्धी रोग, बहु-मूत्र (Diabetes), कोष्ट-बद्ध (Constipation), अर्श (Piles), भगन्दर (Fistula) आदि रोगोंकाभी बहुत करके यक्ततेही सबन्य है। अतः यक्तत सम्बन्धी समस्त रोगोंकी चिकित्सामें बहुतही सावधानी और धेयेकी आवश्यकता है। क्योंकि थोड़े दिनतक यक्तत रोगोंकी चिकित्सा करके छोड़ते हैं। क्योंकि तील गतिसे होते हैं कि शरीरका अन्तही करके छोड़ते हैं।

यकृत रोगोंमें पित्तके दोषसे प्राय नेत्र पीले रङ्गके प्रतीत होने लगते हैं, दारीरकी त्वचा-का वर्णमी कुछ पीत हो जाता है, जिह्वापर श्वेत वर्णकी तह दीखती है, दाहिने कन्त्रेमें बहुचा पीड़ाका झान हुआ करता है, क्षुयाका झान कम हो जाता है, प्राय पित्तकी वमन हुआ करती है, कोष्ट-बद्ध रहता है, या थोड़ा, थोड़ा करके दिनमें कई बार विष्टेका त्यागन होता है, रक्त सञ्चारमें बाधा होनेसे जलोदरके लक्षण प्रगट होते हैं, अधिक दाह या फोड़ा अथवा केन्सर होनेसे यक्तमें बहुत पीड़ा होती है, यक्तके कुछ परि-वर्तनों वश बहू-सूत्र या बहु-श्वेदका कारण होता है, बहुधा शरीर गिरा हुआ और शिथिल प्रतीत होता है, जल या भोजन सेवन करके चलने या दौड़नेसे प्राय यक्टन तमें पीड़ा हुआ करती है, और यक्टतके रोगीको बहुधा निरन्तर शिर पीड़ा दु:ख दिया करती है, हत्यादि, हत्यादि।

यकृत रोगकी विकित्सा यही है कि छाती और उदरपर रोगके रोगीकी अवस्थानु-सार टब अथवा बस्नों द्वारा ताप पहुंचाया जाय और यदि आधिक समयतक ताप न हो सके, और चिकित्सक आवश्यक समझे तो उदर अथवा धड़ बन्धनोंका प्रयोग किया जाय । यकृत सम्बंधी कोईभी रोग सुगमतासे दूर नहीं होते हैं। इस लिए उनकी चिकित्सामें कभी, कभी एक वर्षतक रूग जाता है। परन्तु रोग ही तीज दशामें कुछ मास या सप्ताहतक चिकित्सा करनेसे राभ हो जाता है। हमारी सम्मतिमें यकृतके प्रत्येक रोगमें कमसे कम नित्य दो बार दो, दो धन्टे ताप पहुंचानेकी आवश्यकता है। किन्दु कुछ रोग ऐसेभी हैं कि उनकी चिकित्साके निमित्त कई दिन या कई सप्ताहतक निरन्तर चौबीसों घन्टे ताप पहुंचानेकी आवश्यकता है।

यक्टतके रोगीका आहार बहुतही सूक्ष्म होना चाहिये, और सूक्ष्म आहारमें हमें सबसे प्रिष्य बेदाना या मस्कृती अनारही प्रतीत होता है। क्यों कि उसके सेवनसे दाहमें, जो रोगोंका मूल कारण है, बृद्धि नहीं होती और उसके रसों द्वारा हमारे शरीरका पोषण अन्य पदार्थों की अपेक्षा अधिक और अल्प कारुमें होता है। इसके अतिरिक्त वह शुद्ध रक्तकी उत्पत्ति करता है। इसीसे हम बार, बार प्रत्येक रोगमें अनारके आहार-कीही सम्मति देते हैं। परन्तु रोगकी दशा भयद्भर न हो तो विकित्सक उचित समझनेपर अन्य रसीले, सुपाच्य और अनुत्तेजक फलोंका सेवन करा सकता है। किन्तु फिरभी हमारा यही कथन है कि अनारके समान अन्य फल लाभ नहीं पहुंचा सकते। अतः जो पूर्णतः आर शींघ आरोग्य होना चाहता है उसे चाहिये कि वह न्यूनाति न्यून कुछ माव पर्यन्त बेराने या मस्कृती अनारपर निर्वाह करे, तद्द-उपरान्त संगतरा, मीठा, माल्या, मोसम्बी, अनार कृष्यारी, अंगूर, गन्ना, शहदत, लोहाट, काशमीरी नाशपती, लखनवी खुकूंजा, अननास, लीची, बलायती आह, और

उच्च जातिके सेबका आहार करे। यदि दारिद्रता वश अनार, अंगूर या अन्य उच्च जातिके फळ पर्याप्त न हों तो विवश हो हमको ऐसी दशामें गन्ने या घिया, तोरी टिन्डे, टोमेटो आदि शाकोंकी सम्मति देना पडती है।

यकृत रोगसे हमारा उस समयसे सम्बन्ध है जब कि हमारी आयु प्राय आठ वर्षकी थी। उस समय हम अपने पिताके साथ कलकत्ते गथे हुए थे, और एस॰ ए० बी० बढ़शी एण्ड को० के यहां ठहरे हुए थे। अनायास एक दिन हम म्यूज़ि यम देखकर आये और उसी रात्रिको हमें ज्वर हो गया । अतः अगले दिन प्रातः कालको हमारे पिताने हमें एक वृद्ध दिल्लीके युनानी हकीमको दिखाया । उसने देखतेही यकत वृद्धि (Enlargement of liver ) निदान किया। यह तो हमको ध्यान नहीं कि उसने हमको कोई भौषधि दी अथवा नहीं, परन्तु यह भले प्रकार स्मरण है कि उसने हमको भाड़में भुने हुए चावलेंके पर्मल ( लाई ) सेवन करनेकी सम्मति दी थी: और हमने बहतही सन्तोषके साथ दो मासतक केवल पर्मेळोंका सेवन किया था। क्योंकि भोजनके विषयमें हम मांगना या किसी प्रका-रकी अड अथवा रुदन करनाही न जानते थे। इस लिए हम अपने घरभरमें सबसे अधिक पथ्यसे रहनेवाले थे । परन्त यदि हमको उस समय उस आहारके दोषोंका ज्ञान होता तो हम इतने सीधे होते हएभी कभी उसका सेवन न करते । प्रत्यत उस हकीमसे उसकी मूर्खताको स्वीकार करवाकर छोड़ते । उसकी यह बड़ी भारी मूल थी कि उसने प्रथम तो हमको अन्न सरीखे गरिष्ठ पदार्थ सेवन करनेकी सम्मात दी, द्वितीय उसने यह नहीं विचारा कि रससे शून्य चावलके पर्मलोंसे शरी-रका क्या पोषण होगा ? इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसने पर्मलोंको हलका आहार समझकरही हमको सेवन करनेकी सम्मति दी थी। परन्तु उसने यह जाननेके िलए कभी अपने मस्तिष्कपर बल नहीं दिया कि जिस पदार्थके रस अग्नि द्वारा **जल** गये हों वह कैसे सुपाच्य, हल्का और रक्तकी उत्पत्ति करनेवाला हो सकता है?

दो मासके उपरान्त हमारे पिता आरा, डुमरांव, मिर्ज़ापुर, काशी, और मुरादाबाद होते हुए हमारी चिकित्सार्थ इस लिए हमको अमरोहे ले गये कि उनको वहांक यूनानी हकीमोंपर बहुत विश्वास था। अतः वहां एक यवन यूनानी हकीम, जो कि हमारे पिताके बड़े स्नेही थे, की चिकित्सा आरम्भ हुई। उनकी कटु और पृणित औषधियांभी हम लाभकी आशासे योंही सेवन कर जाते थे. और प्राय एक मास पर्यन्त पूर्ण पथ्यसे उनकी चिकित्साका पालन किया गया । उन्होंने विना घतके केवल गैहंकी रोटी और मूंग या अरहरकी दाल सेवन करनेकी सम्मति दी थी । किन्तु दूध, फल, और शाकादिके सेवनकी आहाही नहीं दी थी। हम नहीं कह सकते कि उनकी बद्धिको क्या होगया था. जो उन्होंने असत समान फर्लोंके सेवन करनेकीभी आजा नहीं दी। थी। कदाचित इसीसे उनकी चिकित्सा द्वारा कोई लाभ नहीं हुआ। इसके उपरान्त वहांके एक सब एसिस्टेन्ट सर्जन, जो कि हमारे पिताके परम मित्र थे. की चिकित्साका प्रारम्भ हुआ । उन्होंने इतनी कृपा की कि भसींडों ( कमलकी जड़ ) और आलूका केवल रस मात्र और कुछ दध सेवन करनेकी आजा देदी। किन्त उन्होंनेमी किसी हरे शाक अथवा फल सेवन करनेकी अनुमति नहीं दी, और दूधभी हम इस लिए पान न करसके कि हमारे पिताकी आजा न थी । औषधियोंमें हमारे अनुमानसे वह डाक्टर महाशय हमको गरधकका अमलादि सेवन करनेको देते थे । हमने उनकी सम्मतिके अनुसार प्राय डेड वर्षतक चिकित्सा की, जिससे यद्यपि हमारे रोगमें इतनी न्युनता अवस्य हो गयी थी कि हमको यदा, कदा जो ज्वर आजाता था उसका आना बन्द हो गया था, किन्तु जल या भोजन सेवन करके चलने या दौड़नेसे हमारे यकृत और श्रीहामें कई वर्षतक पीड़ा हुआ करती थी। इसके अतिरिक्त इतने दिनतक फलों-के न मिलनेसे हमारे शरीरमें अनक दूषित विष उत्पन्न हो गये थे। अतः हमने यकतमें पीडा होते हएभी अपने पितासे इस लिए उसका कथन नहीं किया कि किसी प्रकार चिकित्सा बन्द होनेपर इम फलोंका सेवन कर सकें। चिकित्साके बन्द होनेपर धीरे, धीरे हमको फल सेवनार्थ प्राप्त होने लगे । अतएव जब जितनी मात्रामें फल प्राप्त होते थे उसीके अनुसार शरीरमें शक्ति आती हुई प्रतीत होती थी। इसके अतिरिक्त शाकों के सेवनकोभी हम इतने तरस गये थे कि यदि एक भाग अन्न लेते थे तो तीन भाग शाक खाजाते थे, जिससे वास्तवमें हमको बहुत लाभ पहुंचा. प्रत्यत किसी, किसी जातिके रसीले शाकों और फलोंके सेवन करनेसे तो अद्भत चम-त्कार दीख पड़ा, और यकत एवं श्लीहा पोड़ाओं की उस समय हमने यही चिकित्सा की थी कि हम प्रात और सायंके समय एक, एक घन्टे क्षीहा और यक्ततको बल पूर्वक दोनों हाथोंसे रगड़ा करते थे, जिससे कभी, कभी छालेभी उठ आते थे। अतः केवल उसी घर्षणके तापकी चिकित्सा द्वाराही उक्त दोनों पीडाओंको लाभ पहुंचा; और उस समय हमको यह ज्ञान हुआ कि पीड़ित स्थानपर हाथ पहुंचा-नेकी प्रकृति इसीसे आज्ञा देती है कि हाथसे घर्षण करके अथवा दवाकर हम उस पीड़ाका अन्त करदें या उसे आगे बढ़नेसे रोके रहें। िकन्तु ज्योंही हमको हाथसे घर्षण करनेपर 'प्राकृतिक चिकित्सा ' का ज्ञान हुआ त्योंही एक ओरसे हमारा औषिधयोंसे विश्वास उठ गया, परन्तु फिग्मी हम इस खोजमें लगे हुए थे कि वास्तवमें औष-धियोंमें जुटि है या उनके प्रयोग करने वालोंकी भूल है। अतः हमारा यक्नत रोग प्रस्त होना एक प्रकार बहुतही अच्छा था। क्योंकि वास्तवमें प्रकृतिके गृह रह-स्योंकी कुझी उस समय हमारे यक्नत रोगसे पीड़ित होनेपरही हाथ लगी थी।

यदि हमहो स्वतन्त्रता पूर्वेत श्रपंने अनुभव और विचार प्रगट करनेका अवसर बाल्यकालसेही दिया जाता तो कदाचित हम अपनी अल्पायुके समयही 'प्राक्ठित चिकित्सा 'का अर्थिवश्कार करनेमें समर्थ होते । परन्तु वहां तो हमारी इच्छाके प्रतिकृत हमको घोट, घोटकर रक्खा जाता था; हमसे विचित्र रूपसे पश्य कराया जाता था । क्योंकि हमारे पिता चिकित्सा शास्त्रके पूर्वेत्र विद्वानीकी सम्मतिमें इतने अन्य विश्वासी थे कि जिस दिन हम तर्वृत्त खा लेते थे उस दिन सायंकालतक हमको भोजन करनेकी आज्ञा न होती थी, और चावल तो समस्त दिनही नहीं ले सकते थे । इसपरभी हम 'प्राकृतिक चिकित्सा 'की खोजमें लगेही रहते थे । इस वियक्ता यहां कोई विशेष सम्मन्य नहीं है । इस लिए सम्भव हुआ तो अन्यत्र अपनी गाथाका कथन करेंगे।

यकृत रोगका एक रोगी सन् १९१५ ई० में हमारी विकित्सामें आया था। वह प्रायः तीस वर्षकी अवस्थाका था, उसके नेत्र कुछ, कुछ हरियाली लिये हुए भीले रह्न के थे, उसका शरीर पीला और श्वेत हो रहा था, उसकी त्वचा कुम्हलायी हुई अवैतन्य प्रतीत होती थी और उसमें झुर्तियां पड़ी हुई थीं, उसकी छाती बैठी हुई और उदर उमरा हुआ प्रतीत होता था, यकृतपर हाथ रक्खनेसे वह एखर्स समान दीखता था, कुछड़ी दूर चलने या दर्शनसे यकृतमें पीड़ा होने लगती थी, उसको श्वयन करनेमेंभी यकृतके आकारमें गृहि होनेसे कुछ होता था, उसको कभी, कभी भोजनके उपरान्त श्वास लेनेमेंभी अइचन प्रतीत होती थी, उसको प्राय कोष्टबढ़ और अजीर्ण रहा करता था, और किसी, किसी दिन अजीर्फ होने-पर जबतक उसको मले प्रकार विष्टा नहीं हो जाता था तबतक उसके दाहिनी ओरके

कन्धे और कभी, कभी भुजामें पीड़ा हुआ करती थी, उसे शिर पीड़ाभी प्राय निरन्तरही घेरे रहती थी, और जहांपर वह बैठ जाता था उसके पैरोंके नीचेकी भूमि श्वेदसे भर जाती थी। इसके अतिरिक्त उसको क्ष्याका ज्ञान बहतही कम होता था और उस समय उसका आमाशय चावल या द्व आदिकाभी पाचन करनेको असमर्थ था । अपरञ्च वह धनके अभावसे अपनी चिकित्सा सम्बन्धी सामग्री और नित्यका आहार प्राप्त करनेकोभी समर्थ नहीं था। अतः हम उसकी इस दशाको देख कर बहुतही दुःखी थे। परन्तु क्या किया जाय, धनका कार्य धनसेही चल सकता है। अतएव इसी चिन्तामें उसे तीन मास व्यतीत हो गये किन्तु एक दिन अनायास एक जाट जिमीदर अपने पुत्रकी चिकित्सार्थ इसकी क्षपने प्राममें ले गया और प्राय एक सप्ताहमें उसका पुत्र जो कि निमोनियासे पीड़ित था आरोग्य हो गया । अतः हम वहांसे चल दिये किन्तु हमने डसकी ईखकी हरी. भरी कृषि देखी थी. इसलिए हमने उस यकतके रोगीके आहारके प्रबन्ध करनेके लिए उस जाटसे कहा । उसने बड़ी उदारता पूर्वक हमारे प्रस्तावको स्वीकार कर लिया, प्रत्युत उसकी समस्त सेवाओंका भार अपने उत्पर् ले लिया । अतएव हमने उस रोगीको उस जाटके निकट उस ग्राममें भेज दिया । वहां केवल ईख और गौऊका धारोष्ण दूध उसका आहार था, और दोनों समय दो, दो घन्टे एक बृद्धा उसको ताप पहुंचाती थी। वह वृद्धा उस जाटकी माता थी। किन्तु वह उस रोगीकी परिचर्या अपनेही पुत्रके समान करती थी. जिससे पहिले सप्ताहमेंही उसके नेत्रोंका रङ्ग हलका होने लगा, उसकी पीड़ामें कुछ, न्यूनता हुई, कोष्ट-बद्धमेंभी कमी प्रतीत होने लगी, शरीरमें कुछ, कुछ चैतन्यताका ज्ञान होने लगा, अजीर्थमें बहुत बड़ी कमी प्रतीत हुई: दूसर सप्ताहके अन्तमें उसके नयन निर्मल श्वेत रङ्गके होगये. कोष्ट-बद्ध सदाको विदा हो गया, जिह्नापर लाली भागयी, यकृतमें बहतही कम पीड़ा होती थी. शरीरकी त्वचाके रङ्गके पीलेपनमें बहुत कमी हो गयी थी: तीसरे सप्ताहके उपरान्त उसे कई घन्टेतक सुखपूर्वक निद्धा आने लगी, उसकी शिर पीड़ामेंभी बहुत न्यूनता हो गयी, उसकी क्षत्राका ज्ञानभी भले प्रकार होने लगा, उसको अजीण या अफरेका कोई कष्ट न रहा: चौथे सप्ताहमें एकैक उसके रोगमें कभी होना आरम्भ हुई, जिससे उसको जो श्रांस लेनेमें अड़चन होती थी वह जाती रही, यकतकी पीड़ामेंभी इतनी कमी हो गयी कि

उसका बहुतही कम ज्ञान होता था, शिर पीड़ा सदाको छप्त हो गयी; पांचवें सप्ताहके उपरान्त उसके शरीरकी त्वचाके, रहमें बहुत अन्तर हो गया, वह श्वेत या पीत वर्णके स्थानमें गुलाबी प्रतीत होने लगी, उसके शरीरमें मील, दो मील प्रातकी शीतल समीरमें चलनेकी सामर्थ्य हो गयी; छटे सप्ताहके उपरान्त उसका शरीर देखनेसे उसकी कोई रोंगी नहीं कह सकता था, किन्तु वास्तवमें उस समय उसके शरीरमें रोग उप-स्थित था। केवल वह इतना निबल पड़ गया था कि साधारण दृष्टिसे उसका ज्ञान नहीं होता था: और ऐसी दशामें प्रायः मूर्ख यह समझ कर कि रोग चला गया, कुपभ्य कर बैठते हैं, जिससे बहुधा उनके प्राणोंपरही बनती है। वास्तवमें उस रोगीको पूर्ण लाभ अठारह सप्ताहमें हुआ था: क्योंकि उसके यत्कृतकी कठोरता और उसकी पीडा यद्यपि बहुतही सक्ष्म रह गयी था, परन्तु छः माससे पूर्व उसका वीर्य नाश नहीं हुआ था । इस लिए यदि उसकी उस सनय चिकित्सा बन्द करके अथवा कपथ्य द्वारा स्वतन्त्र कर दिया जाता तो सम्भव था. फिर रोगकी दशा ज्योंकी त्यों हो जाती । बरापि हमने उस रोगीको केवल गन्ने या धारोष्ण दधके आहारकी आजा दी थी तथापि वह कुछ दिन उपरान्त, जब कि उसकी पाचन शक्ति अच्छी हो गयी थी. शल्जम, गाजर, घिया और तोरीके क्षेत्रोंमे घुसकर उन्हें कचाही धीरे, धीरे भले प्रकार चाब, चाबके सेवन किया करता था, जिससे कुछही दिनमें उसके शरीरके बोझमें प्राय बीस पाँडर्क। बृद्धि हो गयी थी । पांचवे मासमें उसकी समस्त अस्थि-यां मांससे छिप गर्या थीं, कपोल भर गये थे, छाती उभर गयी थी और उदर नीचेको चला गया था । परन्तु छटे मासमें वह इस लिए कुछ दुर्बल हो गया था कि उस समय उसे रक्षीले आहारके प्राप्त करनेमें कुछ कमी हो गयी थी: क्योंकि प्राय सब पदार्थोंकी ऋतु जाती रही थी । किन्तु दूधका सहारा उसके लिए अच्छा था । छटे मासके उपरान्त उसने हुमारी विना आज्ञाकेही कुछ, कुछ छाछ और अन्नादि सेवन करना आरम्भ कर दिया था। परन्त फिर उसके शरीरमें पहिले जैसी चैतन्यता एवं सन्दरता न रही । अतः कुछ दिन अन्न सेवन करनेके उपरान्त उसको फलोंके लाभ और उनका मूल्य जान पडा।

सन् १९१६ ई० में एक वैरय जज महाशयक भाईकी स्त्री बिजनीरक स्थानपर हमारी चिकित्सामें आयी । वह प्राय पैतालीस वर्षकी थी, उसको बहुत समयसे प्रदरका रोग था, उसके शरीरमें इतनी दाह थी कि वह उसके कारण

विकल रहा कर ती थी और इसीसे मासिक धर्मके समयपर उसको इतना रक्त और तरल पदार्थ जाया करते थे कि कई, कई फीट भूमि तर हो जाती थी, उसको प्राय वमन होनेका तांता बन्ध जाता था, उसका शरीर इतना फूला हुआ था कि उसको कुछ दूर चलनेमेंभी कठिनाई होती थी, उसको अजीर्ण या कोष्ट-बद्ध प्राय घेरे रहता था, शिर पीड़ाभी उसको बहुधा दु:ख दिया करती थी । अनेक चिकित्सक उसकी चिकित्सा कर चुके थे, किन्तु उसे कोई लाभ न पहुंचा सका था । डाक्टर कोहनीकी चिकित्साका अनुभवभी उसके ऊपर कई मासतक हुआ था, जिससे उसे बहुत कुछ शान्ति पहुंची थी. और पीड़ाओंमेंभी सक्ष्म आहारके कारण बहत न्यनता हो गयी थी । परन्तु हुमारी दृष्टिमें उसका दशांश रोगभी नहीं गया था. केवल सूक्ष्म और अनुत्तेजक आहारके कारण उसकी पीड़ाओंमें कमी प्रतीत ,होती थी । डाक्टर कोहर्नार्कः चिकित्सा प्रणालीके विषयमें उसको सम्मति देनेवाले एक सीखतड़ लंगड़े डाक्टर थे । वह वास्तवमें पैरसेही नहीं प्रत्यत अपनी विद्यामेंभी उस समयतक लंगड़ेही थे। किन्तु वह ढोंग रचना भले प्रकार जानते थे। इसके अतिरिक्त उनकी जिह्नाभी इतनी चलती थी कि कोई सज्जन तो उनसे तर्क करही नहीं सकता था। क्योंकि वह किसी उचित युक्तिकोभी स्वीकार करना न सीखे थे । वह प्राय प्रकृतिके विपरीत अनेक रोगियोंको कचे उर्द, गेंहू. मूंग आदि धान्योंका सेवन करानेमेंही अपना महत्त्व समझते थे । वह स्वयंभी कचा आटा जलमें धोलकर इसी लिए सेवन कर जाते थे कि देखनेवाले उन्हें उच दृष्टिसे देखें । किन्तु यह सब कुछ होते हुएभी वह उस स्त्रीको अपनी चिकित्धासे सन्तुष्ट न कर सके, इस लिए हमको बुलाया गया । उस समय उस स्त्रीके दाहिनी ओरकी भुजा और कन्धेमें विकल कर देनेवाली पीड़ा हो रही थी. और लंगड़े डाक्टरकी सम्मतिके अनुसार पीड़ित स्थानपर शीतल मृत्तिका बन्धन प्रयोग करनेसे उसकी पीड़ामें औरभी बृद्धि होगयों थी । किन्त ज्योंही हमने यकत और आमाशयादि एवं पिड़ित स्थानपर ताप पहुंचवाया कि उसको पीड़ामें न्यनता होने लगी, और थोड़ेही कालमें एक बार शौच जानेपर उसकी समस्त पीड़ा एक ओरसे छुप्त होगयी, और नियम पूर्वक हमारी चिकित्सा आरम्भ हो जानेसे चिकित्साकालके बीचमें अर्थात् एक सप्ता-हके भीतर हमको बुलाकर तीन बार रोगीको दिखाया जा चुका था. किन्त इमको एक दिनभी फीस नहीं दी गयी थी। इस लिए चौथी बार जब उनका नौकर हम को बुलाने आया हमने स्पष्ट शब्दों में कहिंदिया कि पहिले हमारी तीन बारकी फ़ीस आजावेगी तब हम जावेंगे । अब क्या था अब तो सेठजीको काला सूंच गया। क्योंकि लंगड़े डाक्टरने विना फ़ीसके चिकित्सा कर, करके सेठजीका स्वमाव बिमाड़ दिया था। इसीसे उनको गांठसे पैसा निकालते हुए मृत्यु आती थी। अतः वह मीन होकर घर बैठ रहे। इस लिए हमकोभी उस दिनसे उनकी स्रोके कोई समाचार नहीं मिले।

सन् १९१७ ई॰ में एक यवन विधवा स्त्री हमको मेरठ छावनीमें एक चौरा-हेपर बैठी हुई दृष्टिगोचर हुई । यह क्षधासे पीड़ित होनेसे वहां बैठी हुई पैसे मांग रही थी । हमभी उसकी इस केशित दशाको देखकर एक आना देकर आगे चलते हुए । किन्तु हमने केवल उसकी क्षधा पीडापरही ध्यान नहीं दिया था. वरन उपकी शारीरिक पीडापरभी दृष्टिपात की थी: और यह जानकर, कि वह यकूत रोगसे पीड़ित है. उसके हाथ-पैरोंपर मांसके स्थानमें केवल अस्थियांही हैं. उदर फूला हुआ है, रात्रिको अफरा होआता है, और भोजन पाचनमें नहीं आता है, हमने उससे कहा--'' हम तीन दिन पश्चात मुजफ्फरनगरसे छीटकर बिजनीर जावेंगे. और उसी समय तुमको तुम्हारी चिकित्सा करनेके छिए ले चलेंगे। अतः उस दिन तम हमको यहीं मिलना। " हम उससे ऐसा कहकर चल तो दियेही थे. और प्राय रेलने स्टेशनके निकट पहुंच गये थे । परन्तु हमारे मस्तिष्कमें उसकी ओरसे अनेक विचार उत्पन्न हो रहे थे। उस समय उस दुखियाके दुःखोंसे विकल होकर हमारी दशा ठीक वही थी जो एक विक्षिप्तकी होती है। किन्त अन्तमें हमने यही निश्चय किया कि उसको इसी समय अपने साथ ले चलें। क्योंकि छौटते समय हमारा मेरठ उतरना हो या न हो, और यदि उतरनाभी हो तो सम्भव है, हमारे यह विचार रहें या न रहें। अतः हम उसको अपने साथ लेने के लिए रेखवे स्टेशनके निकट पहुंचनेपरभी उसकी ओरको लौटे । परन्त उसके समीप पहुंचनेपर वर्षा आगयी । इस लिए इमको बारह आनेमें छ।वनीसे रेलवे स्टेशनतक टांगा करना पडा । अत: हम और वह टांगेमें बैठकर रेलवे स्टेशनपर पहुंच गये । उसने टांगेसे उतरतेही, जो भूने हए चने उसकी गांठमें बंध थे किसीको दे देनेके स्थानमें सड़क-पर फैंक दिये । इसके अतिरिक्त हमने देखा कि मेरठ रेलवे स्टेशनपरही उसने रेलके वीमेन कम्पार्टमेन्टमें बैठे हए एक मिठाई वालेसे हमारे दिये हए उसी एक

भानेकी जलेबियां लीं। अतः हमको यह बहुतही बुरा प्रतीत हुआ। क्योंकि प्रथम तो उसने उसी अन्न (चनों) को अभिमान पूर्वक फेंक दिया, जिसका एक, एक दाना वह मांग रही थी, द्वितीय हमारे कहनेपरभी उसने क्रपथ्य किया। अतएव हमारा चित्त उसकी ओरसे खित्र हो गया: और हम बड़े अस्मजसमें पड गये । हम इसी विचारमें लिप्त थे. और इमको यहभी ज्ञान नहीं था कि इम कितन स्टेशन पहुंच गये । इतनेहीमें हमारे निकट बैठे हुए एक पानीपत जिलेके जाट महाशयने हमसे प्रश्न किया-" आप इतने चिन्तित क्यों प्रतीत होते हैं ? हमने उनके प्रश्नके उत्त-रमें समस्त गाथाका कथन करदिया । अतः उन्होंने कहा-" आप घवरायिये नहीं ! में उसे पूर्ण पथ्यसे रक्खकर अपने व्ययसे आपकी आज्ञानुसार उसकी चिकित्सा करनेको प्रस्तुत हुं, परन्तु उसको मेरी स्त्री होकर रहना होगा। " हमको उन जाट महाशयकी इस बातसे औरभी चिन्ता बढ़ गयी, और हम एकैक मौन हो गये। इसपर उन्होंने कहा-" आप चुप क्यों हो गये ?" हमने उत्तर दिया कि प्रथम तो हमको उसका कोई अधिकार नहीं है, द्वितीय हमारा यह कामभी नहीं है कि हम ह्या. पुरुषोंके जोड़े मिलाते फिरें. ततीय वह जातिसे यवन है और आप आर्थ हैं, चतुर्थ हमारी सम्मतिमें उस समयतक उसको किसीकी स्त्री बनकर रहना-भी उचित नहीं जबतक कि वह इस दारुण रोगसे पीड़ित है, पश्चम सम्भव है उसे विधवा होनेके कारण अन्य पुरुषसे सम्बन्ध रक्खना स्वीकार न हो । इसपर उन्होंने कहा-" आप कृपाकर मुझे उसे बता दीजिये। मैं उससे स्वयं निश्चय कर-लंगा: और यवन जातिके लिए यह है कि वह शहकी जा सकती है। "अतः हमने उनके इस आग्रहपर केवल इस इच्छासे कि एक असहायाकी चिकित्सा होकर उसके किसी प्रकार प्राणोंकी रक्षा हो जाय मुजफ्फरनगर रेलवे स्टेशनपर उन जाट महाशयको उसे दिखा दिया: और उन्होंने कुछही मिनिट्समें उससे सब निश्चय कर लिया। अतएव हम तो स्टेशनसे उतरकर अपनी ससराल चले गये. और वह दोनों किसी अन्य स्थानपर ठहर गये । प्रातः कालको वह हमको उस स्त्रीका ध्यान पूर्वक निरीक्षण करने और चिकित्सा सम्बन्धी सम्मति देनेके लिए अपने ठहरनेके स्थानपर ले गये। हमको उस समय देखनेसे ज्ञात हुआ कि वह प्राय बीस वर्षीय युवती थी. उसको आरम्भ कालमें शीतज्वर (Maleria) और अतिसार (Dysentry) हुआ था. और कई मास पर्यन्त वह उक्त ज्वरादिसे पीड़ित रही: और उसीके

कारण उसको यक्कत और श्रीहा रोग हुए थे, उसके नेत्र हर्ल्वाके समान पीत वर्ण थे । वह शरीरसे बहुतही दुर्बल थी, जिससे समस्त गात्रकी अस्थियां दीखती थीं । उसके ओष्टोंका वर्ण रक्तकी न्यनतासे प्राय श्वेत प्रतीत होता था. और नीचेके ओष्ट्रपर फटी, फटी त्वचाकी पपड़ियां जम रही थीं। उसके मुखसे बुरी दुर्गन्ध आती थी। उसकी जिह्वापर श्वेत मल जमा हुआ था। उसकी त्वचा उस समय ज्वरके हेतु कुछ स्याम वर्ण होगयी थी, परन्तु उससे पहिले पीले रङ्गकी प्रतीत होती थी। उसको वास्तविक क्षुघाका लेशभी न था. परन्तु अजीर्णवश उसके मखका स्वाद ठीक न होनेसे उसे प्रत्येक समय उत्तेजक पदार्थों के सेवन करनेकी लपस्या बनीही रहती थी। इसीसे वह दिनभर यदि कुछ मिलता रहता तो खाती रहती थी। परन्त वह किसी पदार्थकाभी पाचन नहीं कर सकती थी। वस्तुतः वह कुछ पग चलनेकोभी समर्थ न थी. चलनेमें उसकी वाम और दाहिनी ओर पिस्लियोंके नीचे पीड़ा हुआ करती थी । उसकी अन्त्र कभी नियमित रीतिसे मलका त्यागन नहीं करती थी, प्रत्युत प्राय रात्रिको गुदा द्वारा वायुके प्रवाहमेंभी वाधा उपस्थित होनेसे उसे अफरा हो जाता था. उसे बहुधा खट्टी डकारें आया करती थीं। उसको कई मासतक मासिक धर्म नहीं हुआ था और उसको प्रदर रोगभी बहुत दुःख देता था । वह कोईभी कड़ा कार्य करनेसे बहुतही शीघ्र थक जाती थी। इसीसे उसके कुटुम्बियोंने उसकी चिकित्सा करानेके स्थानमें उस असहायाको घरसे निकाल दिया था। किन्त समस्त बातोंके होते हुए इतना अच्छा था कि उसकी चिकित्साका भार एक सम्पन्न जिमीदारने अपने ऊपर लेलिया था: और उसकी अल्पावस्थाके कारण उसके उन्नति प्राप्त कर-नेकी शीघ्र आशा थी। इसीसे हमने उसके लिए उस समय केवल अनार, अंगूर, संगतरा या गन्नेकी आज्ञा दी थी. और यदि कुछभी प्राप्त न हो तो गौऊका धारोष्ण दूध देनेकी सम्मति दी थी; और प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे छाती और उदरपर ताप पहुंचाने और यदि हो सके तो कमसे कम रात्रिका उदर बन्धन प्रयोग करनेकी अनुमति दी थी । इसके अतिरिक्त न्युनाति न्युन उस समय-तक जबतक कि उसको अफरा और अजीर्ण कष्ट दे सहा ऊष्ण ( गुनगुना ) तापका जल पान करनेके लिए कहा था। इस प्रकार हम समस्त रूपेण उसकी विकित्सा सम्बन्धी सम्मति देकर विदा हए, और वह स्त्री उन जाट महाशयके साथ उनके

ग्रामको चली गयी । वहां पहुंचनेपर उन दोनोंका वैदिक धर्मानुसार परस्पर विषाह हो गया: और उसकी वास्तवमें ठीक उसी रीत्यानसार विकित्सा आरम्भ हो गर्या जैसी हमने आज्ञा दी थी । अतः पहिले सप्ताहमेंही उसको अफरा होना बन्द हो गया; दूसरे सप्ताहमें उसके पाचनमें कमशः उन्नति होना आरम्भ हुई; तीसरे सप्ताहमें उसके होटोंपर जमी हुई पुण्डियोंमें कुछ कमी प्रतीत हुई. उसके मुखका स्वाद पहिलेकी अपेक्षा कुछ सुधरा हुआ रहने लगा. और उसके प्रदर रोगकोभी कुछ लाभ प्रतीत हुआ: चौथे सप्ताहके अन्ततक उसके शरीरमें यथेष्ट चैतन्यता आगयी. वह कुछ गृह कार्यभी करने लगी. उसके मूत्रके रङ्गमें बहत अन्तर आगया और उसके नेत्र सर्वोश निर्मल प्रतीत होने लगे: दो मासमें उसका प्रदर रोग जाता रहा, उसका उभरा हुआ उदर नीचे चला गया, शरीरमें रक्त एवं मांसकी वृद्धि होने लगी, यकृत और शिहाकी पीडामें बहुत न्यूनता हो गयी, उसकी त्वचाके वर्णमें बहुत अन्तर आगया, ओष्ठोंपर जमी हुई पपड़ीका लेशभी न रहा. अन्त्र नियमित रूपसे मलत्यागन करने लगी. क्षधाका ज्ञान भले प्रकार और समयपर होने लगा और वह शिर पीड़ासेभी मुक्त हो गयी: तीसरे मासके अन्तमें उसे कुछ मासिक धर्मभी हो गया, उसका मूत्र एक ओरसे श्वेत हो गया. वह अन्य प्रामीण स्त्रियोंकी नाई भले प्रकार गृह कार्य करनेलगी. उसकी समस्त अस्थियां छप्त हो गयीं और दिनोदिन रोग घटने एवं शरीर उन्नति करने लगा। अतः इसी कमसे छः मासमें वह समस्त प्रकारेण स्वस्थ हो गयी। उसके शीघ्र स्वस्थ होनेका कारण उसको पश्यसे रहनेपर बाध्य होने. और नियम पूर्वक विकित्सा करनेके अतिरिक्त जङ्गलकी स्वच्छ वायुका प्राप्त होनाभी था। उसको आदिकालमें ग्रामके कारण फल नहीं मिले थे। इस लिए रसके पतिने हमसे सम्प्रति लेकर उसके। विया, तोरी और टिन्डोंका विना मसालों आदिकी सहायताके उबला हुआ शाक और गौऊका धारीष्ण दूध दिया था: और प्राय सेप्टेम्बर मासमें उसकी निजकी कृषिमें ईख हो जानेसे उसने उसको केवल गन्नेका आहार दिया था. और उस समय उसने उसको दूध देनाभी बन्द कर दिया था। इसी लिए तभीसे उसने अधिक उन्नति की थी। उसने डैसेम्बरतक केवल गन्ने या यदा कदा शाकोंके आहारपरही अपना जीवन व्यतीत किया था । यद्यपि उसके पतिने उसके आरोग्य हो जानेपर अपने कथनानुसार हमको अपने प्राममें बुलाकर उसको नहीं दिखलाया, परन्तु अनायास हमने उसको सन् १९१८ है॰ के मध्यमें लाहीरसे लौटते समय थानेश्वरके रेलवे स्टेशनपर खड़े हुए देखा । किन्तु हम उसको पहिचानहीं न सके । वह उस समय पूरी जाटनी बनी हुई थी। परन्तु उसने हमको तत्क्षण पिहचान लिया और अपने पितकोभी पुकारकर बुला लिया। उस समय उसके बदनकी आकृति बहुतही छुन्दर थी, वह देखनेसे वास्त-वमें सौन्दर्यकी सूर्ति प्रतीत होती थी, और उसकी योवनावस्था अपूर्व शोभा दे रही थी। अतः हम उसे छुखी देखकर बहुतही प्रसन्न हुए। कुछ दिन उपरान्त हमने किसीसे छुना था कि उसे पुत्रभी हुआ था। परन्तु किर उसके पतिका कोई पत्र नहीं आया।

हमारा और एक बीकानेरी अब युवकका सन् १९१८ ई० में भटिन्डे रेलवे स्टेश-नसे साथ हुआ । वह अपनी चिकित्सार्थ दिल्ली जा रहा था और हम उस समय लाहौरसे प्रयाग जा रहे थे : हम अपनी भार्या सहित नीचेकी दोनें। वर्थींपर लेटे हए थे। और तीसरी बर्थपर कोई वकील महाशय थे। अतः उसने रोगवश **ऊपरकी बर्थपर लेटना स्वीकार न** किया: और हमसे नीचेकी बर्थके निमित्त आग्रह करने लगा । अतः हम सहर्षे ऊपरकी बर्थपर जानेको प्रस्तत हो गये । किन्त उन वकील महाशयने उस समय हमको रात्रिके कारण अपनी भार्याको नीचे छोड़कर ऊपरकी बर्थपर न जाने दिया. और वह स्वयं हमारे स्थानमें चले गये। अतः वह बीकानेरी नवयुवक हमारे समीपही नीचेकी तीसरी बर्धपर लेट गया। वर्षा ऋतु समाप्त होकरही चुकी थी। इस लिए उस समयकी यात्रामें बहतही आनन्द आ रहा था; और मार्गकी स्वच्छ वायुके कारण उस रोगी नव्युवकके शरीरमेंभी कुछ चैतन्यता आ गयी थी। इसीसे वह बहुत समयतक हमसे वात्तीलाप करता रहा. प्रत्यत उसने हमारा नाम और ठिकानाभी नोट कर लिया। इसके उपरान्त हम दोनोंको निदा आगयी, और प्रातके समय वह एक (हाजिक उल मुल्क) हकीमसे चिकित्सा करानेके निमित्त दिल्ली उतर गया और इम प्रयाग चले गये। किन्तु वह हमसे पत्र व्यवहार करता रहा । अन्तमें उसने हमको अपने साथ बीकानेर रक्खकर चिकित्सा करानेको लिखा । किन्तु हम प्रयागके एक प्रेसवालीकी टाल-मटोल और रिश्या विश्वासमें फंसे रहे । न उन्होंने ' प्राकृतिक विज्ञान ' काही सुदण रिया और न स्पष्ट उत्तरही दिया । इसीसे हम उस समय बीकानेर न जा सके । अन्तर्मे

जब 'प्राकृतिक विज्ञान 'के मुद्रणके लिए वह नित्य नूतन चाल चलने लगे तो हम दु:बी होकर सोमना चले गये, और वहांसे एक दिन ' प्राकृतिक विज्ञान ' का मु-द्रण करानेके निमित्त हम 'सद्धर्म प्रचारक ' प्रेस. दिल्लीमें गये, जहां कि अनायास घन्टाघरके समीप उसी बीकानेरी नवयुवकसे भेंट हो गयी । वह हमको देख अपनी उस रोगी अवस्थामेंभी एकैक प्रसन्न हो गया। उसके वदनपर आशाकी लहर लह-राने लगी, और उसने हमसे अपनी चिकित्सार्थ बीकानेर चलनेके लिए कहा। किन्त उन दिनों हम ' प्राकृतिक विज्ञान ' के मुद्रणकी औरसे बहुतही चिन्तित थे। इस लिए हम उसके साथ वहां न जा सके: और हमने उसकी कियालम रीतिसे अपनी चिकित्सा विधिका प्रयोग बताकर रसीले फलोंके सेवनकी सम्मिति दी । किन्त साथही हमने उसको यह कह दिया था कि रसीले फल कोमल जीवन-कोषोंसे सङ्ग-ठित. सुपाच्य और अनुत्तेजक होने चाहियें: और कोई फल यदि वह अति रसीला होनेपरभी उत्तेजक स्वाद या गन्ध प्रगट करे. या कुपाच्य हो, अथवा उसके कण कठोर त्वचाके हों तो सेवन न करना चाहिये। यह हमने इस लिए कहा था कि बीकानेरमें मतीरा ( तर्बूज़ ) बहुत होता है, और कदाचित वह उसे अति रसीला समझकर उसके कठोर खचाके कणों और कृपाच्यके दोषोंपर दृष्टिपात न करके उसीको अपना आहार न बनाले, अथवा अन्य दूषित रसीले फलोंको सेवन न करने लगे। हमने उसको प्रति दिन दो या तीन बार छाती और उदरको ताप पहुंचाने और उनके उपरान्त या न्युनाति न्युन रात्रिको घड़ अथवा उदर बन्धनोंका प्रयोग और कमसे अधिकांश अनार, अंगूर, गन्ना, संगतरा, काशमीरी नाशपाती, मीठा नीव , मालटा, मोसम्बी, शहतूत, तत्पश्चात् लीची, लोकाट, खुर्भानी, रखनवी खर्बजा आदि सेवन करनेकी सम्मति दी थी। अतः उसने दिछीसेही अपनी चिकित्सा आरम्भ कर दी थी, जिसका फल यह हुआ कि उसकी पहिले सप्ताहसेही लाभ होना आरम्भ हुआ । जिस समय दिल्लीमें उसकी चिकित्सा आरम्भ हुई थी उसकी आय प्राय पचीस वर्ष थी. उसको प्रत्येक समय कुछ ज्वर प्रतीत होता था. उसके दाहिने कन्धे और पक्षाशयमें दाह अथवा पीड़ा होती थी, उसकी जिह्नापर मल एकत्र रहता था, क्षुधामें बहुत न्यूनता हो गयी थी, शिरमें पीड़ा और निरन्तर कोष्टबद्ध रहा करता था । परन्तु उस समयतक उसके रोगकी तीब दशा थी. और उसकी आयुभी कम होनेसे शरीरके उन्नति करने एवं शीघ

भारोग्य होनेकी आशा थी । इसीसे उसको तीन सप्ताहमें ज्वर जाता रहा, दाहिने कन्धे और पकाशयमें दाह और पीड़ा होनी बन्द होगयी. शरीरमें यथेष्ट चैतन्यता आगयी और क्षुत्रामें वृद्धि होने लगी, चौथे सप्ताहके अन्ततक उसकी शिर पीड़ा और कोष्ठ-बद्धका इति होगया, और इसी प्रकार क्रमशः प्राय आठवें सप्ताहके अन्ततक उसके यकृतकी दाह एवं अन्य यकृत सम्मन्धी रोगोंका अन्त हो गया। इसके अतिरिक्त उसके अन्य कई रोगभी उसका पीछा छोड गये । किन्त उसके स्वस्थ होनेके प्राय दो मास उपरान्त उसके ताऊका ज्येष्ट पत्रभी कलकत्तेस यकृत रोगसे पीड़ित होकर बीकानेर पहुंचा । परन्तु उस नये रोगीके और उसके रोगमें बहत अन्तर था । उसको मन्द एकत दाह (Chronic infiammation of the liver ) का रोग था। इसासे उसका यकत स्थायी रूपसे बुद्धिको प्राप्त हो। गया था और उसमें निरन्तर भीड़ा होती थी, अन्त्रमें बन्द लग गया था, निद्राके बहुत कम आने और क्षधांक उगनेसे उसे बहुत कुछ था. अर्शमी यकुतके कार्यमें बाधक था. शरीरका रङ्ग प्राय एक विशेष ढङ्गका मटीला सरीखा प्रतील होता था. नेत्रेंकि हैले पीत वर्णके दीखते थे. स्वभाव चिड़-चिड़ा हो गया था. और उसकी मानीसक शक्तियांभी प्राय उत्तर दे बैठी थीं । उपकी यह दशा कलकत्तेकी जल-वाय, चिकने. गरिष्ठ एवं उत्तेजक पदार्थोंके आहार. और अफ्यन एवं अधिक मदिर। पान करनेके कारण हुई थी। किन्तु फिरभी इतना अच्छा हुआ कि वह बीकानेर पहुंच गया और उसकी चिकित्साका आरम्भ हो गया । परन्त जितनी शीघ्रतासे उसके चचाके पुत्रको हमारी चिकित्सासे लाभ हुआ था उसको न हो सका; प्रत्युत जितने सम-यमें उसके भाईको पूर्ण लाभ हो गया था उसको उतने कालमें दशांश लाभभी बड़ी कठिनतासे हुआ था। अन्ततः तीन भासके उपरान्त उसे हमको दिखाया गया। परन्त रोगकी जड गहरी होनेके कारण हमभी और क्या कर सकते थे? क्योंकि उसका रोग मन्द होनेके हेत्र धीरेही धीरे जा सकता था। अतः हमने स्पष्ट अक्षरोंमें कह दिया कि रोग शरीरमें घर कर चुका है। इस लिए बड़े धैर्यकी आवश्यकता है, कमसे कम दो वर्षमें पूर्ण आरोग्यता प्राप्त हो सकती है; और तिनक-भी कृपथ्य करनेसे शरीर ऐसी आपत्तिमें आ जावेगा कि फिर कदाचित कोटि उपाय करनेपरभी प्राणोंका बचना दुर्लभ होगा । हमारे उक्त वचन रोगीके िताके हृदया-क्कित हो गये, और तभीसे उसने अपने पुत्रके निकः रहकर निरन्तर दो वर्ष पर्यन्त

उसकी चिकित्सा की । फल यह हुआ कि धीरे, धीरे आठ मासके उपरान्ततक उसका यक्कत घटकर अपनी प्राकृतिक आकृतिमें आ गया और उसकी समस्त पीड़ा जाती रही, छटे माससे सातवें मासतक उसकी अन्त्रक बन्द पूर्ण रूपेण खुल गये, निद्रा आने लगी क्षुषाका ज्ञान वृद्धिको प्राप्त होने लगा, नेत्रोंका पीलापन जाता रहा, और शरिरकी त्वचाके रक्कमेंनी अधिक अन्तर हो गया; चौदह मासके उपरान्त उसके अर्थ रोगकाभी सदाको हित हो गया; और फिर उसका शरीर दिनोदिन उन्नित करने लगा । अतएव चौबीस मासके उपरान्त उसने पूर्णारोग्य होकर हमारी चिकित्सा बन्द करदी; और उसके पिताने अपने उसी भतीजेंके द्वारा खिसकी हम पहिले चिकित्सा कर चुके थे कुछ रुपया हमको पुरस्कार रूपसे भेजा । किन्तु वह उनके पदको हिथे बहुतही कम था, तथापि वह उन्होंने प्रेम पूर्वक और आदरके साथ भेजा था। इस लिए हमने उसे प्रसन्नता पूर्वक स्वीकार करके धन्यवाद देते हुए लिख दिया था:—

देंगे हमें जो घोळकर, समभी खुशी, खुशी, पीळेंगे आज हम उसे, 'कर्नळ' खुशी खुशी! आबे-हयात है वहीं, कातिळ जो जहर है, देंगे जो अपने दस्तसे, हमको खुशी, खुशी!

यकृतका फोड़ा Abscess of the liver.

प्राय यक्टतमें फोड़की उत्पत्तिका कारण अतिसारही होता है। इसीसे बहुधा अतिसारके उपस्थित होने या उससे मुक्त होनेपरही यक्टतमें फोड़ा हुआ करता है। किन्तु इसके अतिरिक्त रक्तके विषैठ होने या किसी अन्य कारण वश यक्टतमें दोह होनेपरमी यक्टतमें फोड़ों की उत्पत्ति हो सकती है। यक्टतके फोड़ेकी प्राय वही दशा होती है, जो किसी अन्य दाहमें होती है। फेवल अन्तर इतना होता है कि उसमें पीड़ाका अधिक ज्ञान होता है, और यक्टतकी असाधारण आकार वृद्धि हो जाती है। परन्तु हमारी सम्मतिमें छोटेसे बड़े रोगतक सभी दाहसे उत्पन्न होनपर उनमें दाह अवस्थ होती है।

हमारे अनुमानसे यकुतके फोड़ेही नहीं वरन् किसी स्थानकी दाह, पीड़ा, फोड़े या चाव आदिकी तुरन्त चिकित्सा करनी चाहिये; और यकुतके फोड़ेकी दशामें तो एक क्षणका विलम्ब होनाभी महा पाप करना है। अतः यथा शक्ति यकुतके कोड़के रोगीका निरन्तर बारई, चौबीस, अड़ताळीस, बहत्तर या उससेभी अधिक समय यदि छाती और समस्त उद्रका न बनसके तो कमसे कम यक्ततका अर्थात उद्रक्ती दाहिनी ओर ताप पहुंचाकर उदर बन्धनका प्रयोग करना चाहिये; और जबतक रोग समूळ नष्ट न हो जाय प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे छती और उदरपर ताप एवं घड़ या उदर बन्धनोंका प्रयोग तथा रसीले फळ और गुनगुने कष्ण तापके जलका सेवन होना चाहिये।

यकृतके फोड़ेसे पीड़ित एक रोगी हमको सन् १९१८ ई० में लाहीरके स्थान-पर मिला था । उसकी आयु प्राय पत्तीस वर्षकी थी. और कई दिनसे उसके यकतमें पीड़ा हो रही थी । एक योग्य डाक्टरने उसके यक्ततके स्थानपर उदरमें एक पोली भुई चुभायी थी, जिससे कुछ भूरे और लाल रङ्गकी पीप निकलनेसे, यकृतमें फोड़ा होनेका निदान करके उसने शीघाति शीघ्र शल्य किया ( Operation ) करनेकी सम्मति दी । परन्तु रोगीके ज्येष्ट श्राताकी मृत्य अन्त्र उतर आनेपर शस्य किया द्वाराही कुछ दिन पूर्व हो चुकी थी। इस लिए उसके पिताने डाक्टरकी इस सम्मातिको उचित न समझा: और वह हमारी सम्मातिके निमित्त अपने पत्रको हमें दिखानेके लिए लाया । हमने रोगीको देखकर उसके पितासे कहा कि हताश होनेकी कोई बात नहीं है। उसकी हमारी चिकित्सासे विना शस्य कियाका प्रयोग किये. और विना किसी आपत्तिके प्राय पनदृह, बीस दिनमें पूर्ण लाभ हो जावेगा । अतः उसका पिता इमारी चिकित्सा करनेको प्रस्तुत हो गया: और हमने निरन्तर एक सप्ताहतक प्रति दिन दो बार छ: छ: घन्टे छाती और उदरपर ताप एवं उसके उपगन्त उदर बन्धनोंका प्रयोग कराया. जिससे उसी सप्ताहमें फोड़ेके समस्त विकृत पदार्थ उस छिद्र द्वारा, जो सुई चुभानेसे किया गया था. निकल गये. और रोगीकी पीड़ाका इति हो गया । इसके उपरान्त प्राय दस दिन-तक प्रति दिन दे। बार दो, दे। घन्टे ताप पहुंचाने और उदर बन्धनोंके प्रयोग कर-नेका क्रम रक्खा गया । आहारके निमित्त उसको एक सप्ताहत क केवल अनार दिये गये और उसके उपरान्त पन्द्रह दिनतक अनारके आतिरिक्त काशमीरी नाशपाती, अङ्गर, भीठा नीवू, संगतरा, मालटा और गन्ना दिया गया था। पचीस दिनके उपरान्त उसका घाव भरकर कोई पीड़ा न रही थी; और धीरे, धीरे वह शक्तियां प्राप्त वरने लगा था।

## यकृतमें विकृत रक्तका एकत्र होना Congestion of the Liver.

यकतमं विकृत रक्तके एकत्र हो जानेके अनेक कारण हो सकते हैं। प्रित्त बहुषा या तो यकृतमें दाह होनेके कारण उसके दोषसे रक्त विकृत होकर एकत्र हो जाता है या हृदय और फुमकुस रोगोंके कारण रक्त वाहिंगी नाड़ीमें दाह होनेसे यकृतकी ओर रक्तका अवाह हो जाने और मार्गमें रूकावट होनेके कारण यकृतमें दृषित रक्त एकत्र होने छगता है। अतः निरन्तर यकृतपर ताप पहुंचाकर दृषित रक्त एकत्र होनेसे रोकने, एकत्रित विकृत रक्तको अस्तव्यस्त करने और दाहके दूर करनेकी चेष्टा करनी चाहिये । परन्तु हृदय और फुमफुस रोगोंकी दशामें छाती और उदरपर नित्य प्रति दो, दो घन्टे या जैसी अवस्था हो उतने काल उस समयतक ताप पहुंचाने या उन्तित हो तो बन्धनोंके प्रयोगकीभी आवस्थक्ता है जबतक कि उन रोगोंका इति न हो जाय । रोगिकी पीड़ांक समयतक रसीले, ग्रुपाच्य और अनुत्तेजक फर्लोपरही रक्खना चाहिये। किन्तु उर्यों, ज्यों रोगी उन्नित करता जाय स्थों, स्यों उसको गृहेवाले अनुत्तेजक रसमय फर्ल दिये जा सकते हैं।

का झेस्टयुन आव दे लिवरका एक रोगी हमको सन् १९२० ई० में अलीगढ़में मिला था। वह एक पटवारिकी पचीस वर्षीय स्त्री थी। उसका यकृत बहुत बहुत बहा हुआ था। परन्तु उसमें पीड़ा अधिक न होते हुएभी उसके उदरमें इतना भारीपन और विकलता थी कि उसको स्पर्श करनेसेमी हुश होता था। उसका मुख पीत वर्ष था, जिह्वापर श्वेत और भूरा मल एकत्र था, श्वेषा बहुतही न्यून हो गयी थी, बारम्बार पित्तमय वमन होती थी और अन्त्रभी अपना कर्त्तेच्य पालन करनेको असमर्थ थीं। इसके आतिरिक्त वह शिर पीड़ासे दुःखी थी, उसका वदन कुम्हलाया हुआ और शरीर शिथिल हो रहा था। अपरख फुम्फुस और ह्दयकी निर्वलावस्था और उनके विकारके कारण यकृतमें दूषित रक्तको एकत्र होनेमें सहायता मिलनेसे उसके रोगकी दशा बहुत विगड़ गयी थी। अतः हमने उसकी चिकिरसार्थ प्रति दिन न्यूनाति न्यून दो, बार दो, दो घन्टे छाती, उरर, प्रीवा एवं मस्तकपर ताप पहुंचाने, और उसके उपरान्त थड़ बन्धनोंका प्रयोग करने तथा रसीले, सुगच्य और असुत्तेजक फलोंके आहारपर रहनेकी सम्मति दी थी, जिसका फल यह हुआ कि पिहले सप्ताहमेंही उसको इतना लाम हुआ कि उसको वमन होना बन्द हो गया,

उदरके भारीपनमें न्यूनता हो गयी, पहिलेके समान विकलता न रही और क्षुधामेंभी कुछ गृद्धि हो गयी; दूसरे सप्ताहमें यकृतमें कुछ न्यूनता प्रतीत हुई, शिर पीड़ा जाती रही और शरीरमें चैतन्यता आने लगी; तीसरे सप्ताहमें कुछ अधिक लाम हुआ और मुखके पीत वर्णमें बहुत अन्तर होगया; चौथे सप्ताहमें उसके उदरकी विकलता न रही: पांचवें सप्ताहमें उसका यकृत बहुत घट गया, हृदयकी धड़कन जाती रही और फफ्फसभी उचित रीतिसे अपना कार्य करने लगे: छटे सप्ताहमें उसका मुख पीत वर्णके स्थानमें गुलाबी होगया, शरीरमें यथेष्ट चैतन्यता आगयी, अन्त्र अपना कर्त्तव्य पालन करने लगीं और यकृत बहुतही साधारण बढ़ा हुआ रह गया; और आठवें सप्ताहमें उसके शरीरमें सर्व साधारणके अनुमानसे कोई रोग नहीं रहा । परन्तु हमारी दृष्टिमें वह उस समयभी रोग्स मुक्त नहीं हुई थी । क्योंकि उसके हृदय और फफफसमें चिरकालसे रोगने घर बना लिया था। अतः हमने बडी कठिनतासे चार मास उससे और अधिक चिकित्सा और पश्यका पालन कराया। अन्यथा बसकी हमारी सम्मतिमें न्युनाति न्युन एक वर्षतक चिकित्सा करनी चाहिये थी। उसने दो मासतक केवल गन्नेपर निर्वाह किया था, और एक मास शहतून एवं लोकाट सेवन किये थे. तद उपरान्त दो मासतक खुर्बूज़े और दूधपर दिन व्यतीत किये थे। परन्तु जितना लाभ उसको गन्न और लाल शहतृतसे हुआ था उतना उसे अन्य पदा-थोंसे नहीं हुआ।

यकृतके चर्बी सम्बन्धी रोग Fatty diseases of the liver.

यकतमें चर्वा सम्बन्धी रोगोंकी उत्पत्ति बहुधा उसके कणोंसे चर्बा भर जानेसे उनके अनप्रवेशनीय हो जानेपर हुआ करती है, जिसका विषेश कारण वर्बा (धृत या तैन आदि) मय भोजनोंका आहार होता है। इसके अतिरिक्त यक्नतके चर्बाले कणोंके नष्ट होनेपरभी यक्नतमें चर्बी सम्बन्धी रोगोंकी उत्पत्ति हो जाती है। यक्नतमें चर्बी सम्बन्धी रोगोंकी उत्पत्ति हो जाती है। यक्नतमें चर्बी सम्बन्धी रोगोंके उत्पन्न होनेपर यक्नत वृद्धिको प्राप्त हो जाता है, और यद्यपि बहुधा वह पीड़ा शून्य होता है तथापि उसमें विकलता उत्पन्न हो जाती है, और प्राय भोजनके उपरान्त श्वीस लेनेमें कठिनता प्रतीत होती है; और जब यक्नतमें चर्बी सम्बन्धी रोगोंकी उत्पत्ति आवश्यकतासे अधिक आहार करनेके कारण होती है तो यक्नतके अतिरिक्त शरीरके अन्य अवयव प्रस्तुत समस्त गात्र चर्बीस फूल जाता है। यक्नतके अतिरिक्त शरीरके अन्य अवयव प्रस्तुत समस्त गात्र चर्बीस फूल जाता है। यक्नतके अतिरिक्त शरीरके अन्य अवयव प्रस्तुत समस्त गात्र

कुछ अजीर्ण और कोष्ट-बद्ध रहता है, जिससे रोगीमें रोगोंका सामना करनेकी शक्ति न रहनेसे कोईभी रोग उसको आंधरता है।

यकृतमें चर्बा सम्बन्धा रोगसे पीक़ित एक रोगी सन् १९१६ ई० में अपनी चिकित्सार्थ इमारे निकट लाहौरमें आया था। उसकी आयु प्राय पैतीस वर्षकी थी. उसका शरीर इतना फूला हुआ था कि वह पन्द्र मिनिट्समें बड़ी कठिनतासे एक फर्लोङ्ग जा सकता था, उसको कुछ वर्ष पूर्व गठिया ( Rheumatism ) का रोगभी हो चुका था, और उस समय उसको गाऊट ( Gout ) का रोग दः स दे रहा था. वह अपने दांत कट, कटानेका बहुत अभ्यस्त था, उसके दोनों हस्त और वाम पगपर सजन और दाह थी. उसको लाल रङ्गका गादमय मूत्र होता था. उसके मूत्रसे बहुत दुर्गन्ध आया करती थी, शारीरको वाष्प लेनेसे उसको बहुत सुख प्रतीत होता था. उसको कभी, कभी अजीर्ण या अतिसार हो जाया करता था, या निरन्तर कोष्ट-बद्ध रहता था, उसका यकृत वृद्धिको प्राप्त होगया था, उसके मुखका स्वाद बहुतही बिगड़ा हुआ रहा करता था, घृत, तैल, अण्डे या मुछली सेवन करनेसे एकैक उसकी पीड़ामें वृद्धि हो जाती थी, भोजनके उपरान्त कभी लेटे, लेटेभी उसका श्रांस घुटने लगता था, उसकी क्षुधामें बहुत न्यूनता हो गयी थी. दिनमें प्रायः वह अच्छा रहता था परन्तु रात्रिमें दे। या तीन बजे कभी, कभी ऐशा दौरा होता था कि एक पछकोभी निदाका आना कठिन हो जाता था. भोजनके उपरान्त कभी, कभी यकृतमें पीडा और विकलता होने लगती थी. उसका स्वभाव बहतही चिड़, चिड़ा हो गया था. उसके हाथ. पैर कभी, कभी ठन्डे प्रतीत होते थे, उसके पैरके अंगूटेमें रात्रिके दो या तीन बजे यदा, कदा ऐसी दुःख देनेवाली पीडा उठ खड़ी होती थी कि उसकी निद्रा सङ्ग हा जाती थी और वह ज्वरका अनुभव करने रूगता था. और वह शिर भीडासेभी क्रेश पाता था। उसकी इस रोगके होनेका कारण यह था कि वह बाल्यावस्थासे एक. एक छटांक वृत शकरमें मिलाकर खा जाता था और ज्यों, ज्यों वह बड़ा होता गया त्यों, त्यों उसकी माता उसके घृत सेवनकी मात्रामें वृद्धि करती गयी । इसके अतिरिक्त युवावस्थामें कुसंगति वश वह अधिकताके साथ मांस. अण्डे मळली एवं मदिशका सेदन करने लगा. जिससे प्रथम तो उनके यकृत कणोंमें चर्ची भरजानेसे यकूत वृद्धि हो गयी, तद् उपरान्त पाचन शक्तिके निवल होनेपर

**आ**माश्यमें तीक्षण दूषित अमल और गैसोंके उत्पन्न होनेपर यकृतके चर्वांके कण क्षीण होने लगे. समस्त शरीर फुलने लगा और उसमें मूत्रामल (यरिक ऐसिड) एकत्र होनेसे उसे गाऊट रोग हो गया। हमने उसको अधिक से अधिक सात वर्ष पर्यन्त और न्यनाति न्यन दो वर्षतक चिकित्सा करनेको कहा था । परन्त वह इतने समयका नाम सनतेही घंदरा गया और हमसे कुछ बहाना करके ऐसा गया कि एक वर्षतक फिर उसने हमारा नामभी नहीं लिया: किन्तु खेद है उसने यह नहीं विचारा कि उसका रोग कितना पुराना है और वह शरीरके एक. एक कणमें प्रवेश कर चुका है. इस लिए उससे शरीरको ग्रद्ध करनेके लिए कितने समयकी आवश्यकता है ? इसीसे बह अनेक चिकित्ककोंके यहां व्यर्थ टकरें खाता रहा; और अन्तमें दु:खां होकर फिर एक वर्षके उपरान्त वह हमारी चिकित्साकी शरणमें भाया । हमने उसकी नित्य प्रति दिनमें तीन बार दो, दो घन्टे समस्त शरीरको टब द्वारा ताप पहुंचाने और उसके उपरान्त धड़ बन्धानोंका प्रयोग एवं केवल अनार, अङ्गर, गन्ना, मीठा नीवू, मालटा, संगतरा सेवन करनेकी आगादी थी। अतः फल यह हुआ कि पहिले मासमेंही उसके मूत्रके रहने कुछ अन्तर प्रतीत हुआ, उसकी शिर पीड़ा जाती रही, हाथ. पैरोंके सजन, दाह और पीड़ामें न्यूनताका अनुभन हुआ, अजीर्णमें कमी होगयी क्षुवामें वृद्धि होने लगी, अतिसारकी पीड़ा जाती रही, शरीरमें चैतन्यता आने लगी. यकृत पीड़ाकोभी कुछ लाभ प्रतीत हुआ और वह पहिलेकी अपेक्षा कुछ अधिक और शीव्रतासे चलने लगाः दूसरे मासके उपरान्त उसका फूछा हुआ शरीर कुछ हलका प्रतीत होने लगा और समस्त पोड़ाओंमें पहिलेकी अपेक्षा न्यूनता होगयी: तीसरे मासके अन्त-तक वह सुगमता पूर्वक भोजनके उपरान्त श्वांस ले सकता था, उसको उदरमें किसी प्रका-रकी विकलताका अनुभव नहीं होता था, रात्रिके दो, तीन बजे जो उसको गाऊटके कारण पीड़ा हुआ करती थी वह बन्द हो जानेसे उसकी निद्रामेंभी कोई बाघा उपस्थित न होती थी, उसको भले प्रकार क्षुधाका ज्ञान होने लगा था, अजीर्ण प्राय छप्त हो चका था. ज्वरकाभी अनुभव नहीं होता था, धूत्रको दुर्गन्ध और रङ्गमें बहुत म्यूनता हो गयी थी, हाथ, पैरोंका सूजन और पीड़ा बहुतही कम रह गयी थी, वह आतके समय एक मील टहलने योग्य हो गया था, उसका दांत कट, कटानाभी बहुत कम हो गया था और उसकी यकृत पीड़ा एवं यहत चुद्धिमेंभी बहुत न्यूनता प्रतीत होती थी: चौथे मासके अन्तिम सप्ताहमें उसका फूला हुआ शरीर घटकर उन्वित

दशामें पहुंच गया था; पांचवें मासके चौथे सप्ताहमें उसका सूत्र निर्मल हो गया था और यकृत पीड़ाका अन्त हो गया था: छटा मास समाप्त होनेपर उसका . खरीर नीरोग प्रतीत होने लगा था. शरीरके वर्णनेंभी एक औरसे परिवर्त्तन हो गया था. प्रत्यत उसकी आकृतिमेंभी इतना अन्तर हो गया था कि 'एक वर्ष पहिले देखने-वाला मनुष्य कभी, कभी उसको पहिचानहीं नहीं सकता था, उसके शरीरमें यथेष्ट और निर्मेल रक्तकी उत्पत्ति हो गयी थी और उस समय वह आध मीलतक सगमता पूर्वक दौड़ सकता था । परन्तु इसपरभी हमन उसको परे समयतक चिकि-त्सा करनेको कहा था । किन्त खेद है उसने एक वर्षसे अधिक चिकित्सा और पश्यका पालन नहीं किया । इसीसे हमारा विश्वास है कि यद्यपि उसको रोगका अनुभव इस लिए नहीं होता था कि वह बास्तवमें यह जानताही नहीं था कि पूर्ण आरोग्य होनेके क्या लक्षण हैं, तथापि उसका शरीर पूर्णतः ग्रद्ध नहीं हुआ था । इसीसे उसने हमोरे समझानेपर उसका उल्टाही अर्थ निकाला । उसका अनुमान था कि उसने हमको कुछ नहीं दिया था. इस लिए हम उसे झमेलेमें डालकर कुछ प्राप्त करना चाहते थे। यह उसके अश्लील विचार इसी लिए थे कि उसने चिकि-त्साके आदि कालमें हमको अनेक मिथ्या प्रलोभन देकर मूर्ख बनानेकी चेष्टाकी थीं 1 परन्तु वास्तवमें इम उसके प्रलोभन देनेके समय उसकी इस नीतिको भले प्रकार जानते हएभी केवल अपनी चिकित्साके प्रचारार्थ उपेक्षा करते रहे । अन्यथा हम इस बातको भले प्रकार जानते थे कि जो चिकित्साके आदि कालमेंही नहीं देना चाहता है वह अन्तमें कब देगा। काम निकलनेपर कोई विरलाही दिया करता है। अच्छा. इसकी कोई चिन्ता नहीं ! उसके विचार उसके साथ थे और हमारी सत्यता हमारे साथ है। इसीसे हमारा कहना है कि उसको एक दिन निश्चय अपने पापी इदयके कारण पश्चात्ताय करना पढेगा ।

तीव यकृत क्षय Acute yellow atrophy of the liver.

मुक्तका तीव गीतसे क्षय होना बहुतही अयङ्कर है। क्योंकि कभी, कभी उसके क्षय होनेकी गति इतनी तीव होती है कि दो, तीव दिनके भीत-रही चौधाई, आधा या पौन यकत एक ओरसे गलकर क्षय हो जाता है; और देखते, देखते रोगीकी मृत्यु हो जाती है। इस प्रकार यक्तका तीवतासे क्षय होनेका कारण हमारा अप्रकृतिक आहार-विहारही है। क्योंकि कृत्रिम आहारसे हमारे एकार्स कोई फास्फोरसके समान बूधित पदार्थ उत्पन्न होनेपर ऐसे तीक्षण और विषेठे कीटोंकी उत्पत्ति हो जाती है, जो कि अति तीन गतिके साथ यक्टतके कणोंको नष्ट, अष्ट कर देते हैं; इसीस फास्फोरस आदि विवोंकाभी यक्टतपर ठीक ऐसाही प्रभाव होता है। यक्टतके क्षय होनेमें उसमें ऐसा पीड़ाका झान होता है कि रोगीको दीरे होने उगते हैं, वह अचेत हो जाता है, और हदय अति निर्मेठ प्रतीत होता है, पाण्ट्र रोगके उक्षण प्रगट होते हैं, जो कि कुछही दिन प्रतीत होते हैं; किन्तु बह साधारण पाण्ट्र रोगसे निदान करनेमें सर्वथा भिन्न होते हैं। रोगीको यह्युके उपरान्त यक्टतकी परीक्षा करनेसे वह गठा हुआ प्रतीत होता है, काटनेसे पीछे और ठाठ सक्का दीखता है और उसके कण नष्ट, अष्ट हुए, जान पड़ते हैं। यक्टतके तीनतासे स्वय होनेपर बहुत कुछ सावधानीसे विकित्सा करनेपरभी बहुतही कम सफळता होती है। क्योंकि जबतक विकित्साका आरम्भ या प्रभाव होता है तबतक रोगीका यक्टत क्षय हो जानेके कारण शरीरका पोषण न हो सकनेसे रोगीकी मृत्यु हो जाती है। किर्मी इस अनुमानसे रोगीको चिकित्सा करना, कि कदाचित उसके प्राणीकी रक्षा हो सके हमारा परम कर्त्तव्य है। किन्तु यक्टतके क्षय हो जानेपर किसीभी रोगीके प्राण नहीं बचाये जा सकते।

यकुतके क्षय होनेका सन्देह होतेही इस लिए रोगीके सबै शरीरको उस समयतक टब द्वारा ताप पहुंचाना चाहिये जबतक कि उसका जीवन संकटसे बाहर न हो ले, कि रक्तमें जो विषेले कीट समस्त गात्रमें घूम रहे हों उनका प्रभाव होना बन्द हो जाय। शिरपरमी निरन्तर उक्षण जल डालते रहना चाहिये। यदि टबकी व्यवस्था न हो सके तो मस्तक, छाती और उद्दरपर निरन्तर उसी समयतक बल्लों द्वारा ताप पहुंचाना चाहिये अबतक कि रोगी सर्व प्रकारण जोखिमसे बाहर न हो ले। हमारी सम्मतिमें एक मिनिटकोभी ताप बन्द करना बड़ी मूर्खता है। कमी, कभी यकुतके क्षय होनेपर इस दिनसेभी अधिक चौबीसों घन्टे ताप पहुंचानेकी आवश्यकता होती है; और शौचादि कियासेभी ताप करते, करतेही निवृत्ति प्राप्त करनी पड़ती है। बिह रोगीकी दश ताप पहुंचानेपर पहिलसे कुल, कुळ अच्छी प्रतीत हो तो भूलकर-भी ताप बन्द न किया जाय, और रोगीके जोखिमसे निकल जानेपरभी कई मास पर्यन्त विकरसा करनेकी आवश्यकता है। किन्तु उस समय चौबीसों घन्टेके स्थानमें प्रति हिन दो बार एक, एक घन्टे ताग पहुंचाने और उसके उत्तरान्त धड़ बन्धन

प्रयोग करने चाहियें; या चिकित्सककी सम्मतिके अनुसार केवल ताप अथवा केवल बन्धनोंका प्रयोगही करना चाहिये ।

आहारके निमित्त ऐसे रोगीको केवल बेदाना या मस्कृती अनारही देना चाहिये। क्योंकि अनारके अतिरिक्त हमारी दृष्टिमें अन्य कोई ऐसा फल नहीं है जो क्षय हो जाने वाले भागोंकी पूर्ति कर सके, या जिससे यक्तको अनुवित कष्ट न सहन करना पड़े। परन्तु इस बातका ध्यान रहे कि बिना क्षुधाके रोगीको कभी आहार न दिया जाय। यदि रोगीको ध्यासका ज्ञान हो तो गुन, गुना ऊष्ण तापका जल पान कराया जाय।

यकृत क्षय होनेवाले अनेक रोगियोमेंसे अबतक हम केवल पांच रोगियोंके प्राणोंकी रक्षा करनेमें सफल हुए हैं। परन्तु हमारी सफलताका कारण यही था कि उनमेंसे किसी रोगीका यकृत क्षय नहीं होने पाया था, और विकित्सा सम्बन्धी समस्त साधन समयपर उपस्थित थे। इसके अतिरिक्त उनके परिचारक बहुतही सावधान और परिश्रमी थे। उन सभीको प्राय एक सप्ताहसे दस दिनतक ताप पहुंचाया गया था। किन्तु उनकी दशा विकित्साके पहले दिनमेही सुधरने लगी थी, और दस दिनके भीतर दिसरे दिनतक उनके जीवनकी बहुत कुछ आशा बन्ध गयी थी, और दस दिनके भीतर वह जोखिमसे शून्य हो गथे थे। किन्तु उनके शरीरमें यथेष्ट शक्ति और वैतन्यता कई मासमें आयी थी। प्राय एक सप्ताहतक उनको किश्वत मात्रभी आहार नहीं दिया गया था। किन्तु उसके उपरान्त एक मासतक केवल अनार और शेष कालन्तक अन्य रसीले फल दिये गये थे।

## यक्तका केन्सर Cancer of the liver.

मुक्तका केन्सर ( एक प्रकारका फोड़ा) रोगसे पीड़ित होना कोई असाधारणता नहीं है, परन्तु वास्तवमें यक्तमें केन्सरकी उत्पत्ति बहुतही कम
होती है। अन्यथा बहुत करके आमाशय या अन्त्रमें केन्सरकी उत्पत्ति बहुतही कम
होती है। अन्यथा बहुत करके आमाशय या अन्त्रमें केन्सरकी उत्पत्ति
यक्ततका केन्सरसे पीड़ित होना निर्भर है। युवावस्थामें यक्तमें केन्सरकी उत्पत्ति
बहुतही कम होती है, और अधिकांश वही छुद्ध रोगी केन्सरके रुक्ष्य होते हैं,
जिनको पित्ताशयके दोषों या निरन्तर पित्ताशयकी पथरीके घर्षण या उत्तेजनासे
दु:ख होता रहता है। यक्ततके केन्सरके बहुधा वही रुक्षण होते हैं जो साधारण
रीतीसे किसी अन्य स्थानके केन्सरके होते हैं। उथों, ज्यों रोगकी वृद्धि होती

जाती है त्यों, त्यो यक्टतका मांस ढीला, निर्जीव, कठोर या वर्षी घट्टम होता जाता है। केन्छरकी दशामें यक्टतकी असाधारण वृद्धि हो जाती है, और उसके सिरे तथा अन्य भाग खुर्दर और ऊंचे, नीचे हो जाते हैं, जो कि उदरपर दबाकर देखनेसे मले प्रकार प्रतीत होते हैं। केन्सरकी दशामें कभीं पीड़ा होती है और कभी नहीं, किन्तु तनाओ, कटाओ, खुजला या दाहका अनुभव ढुआ करता है। पित्त नालीपर केन्सरका भार होनेसे पित्तके रक जानेपर पाण्ड्रका अनुभव होता है, और वह रोगी कभी पाण्ड्रसे मुक्त नहीं होता प्रत्युत केन्सरकी वृद्धिके कारण दिनोदिन उसके नेत्र अधिक पीले होते जाते हैं। पोटेंळ वेन (Portal vein) पर केन्सरका भार होनेसे जलोदरका अनुभव होने लगता है। इसके अतिरिक्त केन्सरके रोगीको पाचन कियामें अनेक व्याधियां उपस्थित हो जाती हैं, जिनके कारण क्षुयाका ज्ञान जाता रहता है, उबकाइयों (Nausea), वमन और कोष्ट-बदकी पीड़ा दु-ख दिया करती है, और अन्तमें अतिसारसे पीड़ित होकर रोगी मृत्युको प्राप्त होता है।

यकुतके केन्सरके रोगीकी चिकिरसार्थ अति धैर्यके साथ प्रति दिन तीन या दो बार दो, दो घन्टे छाती और उदरपर ताप, या उसके उपरान्त धड़ बन्धनीका प्रयोग करना चाहिये। किन्तु केन्सरकी पीड़ा एक बहुतही दारण रोग है, और बहुत कठिन तासे बहुत समयमें दूर होता है। इस लिए यथा शक्ति जितने आधिक कालतक ताप किया जाय उतनाही लाभ प्रद है; और इसीसे यदि चिकिरसाके आदि कालमें निरन्तर एक सप्ताइतक चौबीसों घन्टे ताप पहुंचाया जाय और तद उपरान्त प्रत्येक सप्ताइमें किसी एक नियत दिन निरन्तर बारह या चौबीस घन्टे ताप किया जाय तो बहुब हितकर है।

आहारके निर्मित्त हमारी सम्मतिमें अनारही उचित प्रतीत होता है। परन्तु आनारके उपलब्ध न होनेपर अङ्गूर गन्ना, शहतूत, संगतरा, काशमीरी नाशपाती, लखनबी खुर्बूज़े दिये जा सकते हैं। किन्तु अच्छा तो यही है कि यदि अनार प्राप्त न हो सके तो उसके स्थानमें केवल गन्नेका आहार दिया जाय।

यकुतके केन्सरका एक रोगा सन् १९१८ई० में हमको अहमदाबादमें मिलाया। उसकी आयु प्राय चालीस वर्षकीयो उसके नेत्रोंका रंग पीला था। उसकी क्षुघा बहुत न्यून हो गयी थी, प्राय उसको वमन हुआ करती थी, किसी समय यक्तमें सुड्योंक

जुरुनेके समान पीड़ाका अनुभव होता था और दाहिनी पसलियोंके नीचे चनेके समान कोई वस्त यकतपर उभरी हुई प्रतीत होती थी किन्तु शेष समस्त यकतपर हाथ फेर-नेसे वह उचित दशामें प्रतीत होता था। इस लिए हमारे अनुमानसे अधिकसे अधिक दो मासके भीतर उसके यकृतमें केन्सरकी उत्पत्ति हुई थी; और हमारे इस विचारसे, अन्य कई डाक्टरभी सहमत थे । अतः हमने इस अनुमानसे कि रोग नया है उस रोगीको सावधान रहने और ध्यान पूर्वक चिकित्सा करनेको कह दिया और उसनेभी हमारी सम्मति स्वीकार करली । अतएव उसी दिनसे हमारी चिकित्साका प्रारम्भ होगया । उस समय टबका प्रबन्ध न होनेके कारण हमने निरन्तर एक सप्ताहतक उसकी चौबीसों घन्टे ताप पहुँचानेके निमित्त चार परिचारक ानियत करवाये. तद उपरान्त प्रति दिन उसको चार बार एक, एक घन्टे छाती और उदरपर ताप पहुंचाया जाता था, किन्तु प्रत्येक रविवार को उसे चौबीस घन्टे ताप दिया जाता था । आहारमें उसको केवल अनार और गन्ना दिया गया । अतः इस पथ्य और चिकित्साका परिणाम यह हुआ कि पहिले सप्ताहमेंही यक्नुतकी दाह और वृद्धिमें न्यनताका अनुभव हआ: दूसरे सप्ताहके उपरान्त वमन होना बन्द हो गया और कोष्ट्रबद्धकी पीड़ा जाती रही: तीसरे सप्ताइमें सुइया चुभनेके समान जो पीड़ा होती थी वह बहतही कम रह गयी; चौथे सप्ताहमें नेत्रोंके पीले रङ्गमें बहुत कमी हो गयी, पांचवे सप्ताहमें उसकी क्षुधामें यथेष्ट वृद्धि हुई और छटे सप्ताहमें उसके नेत्र निर्मल प्रतीत होने लगे और उसको कोई पीड़ा न रही । किन्त इसपरभी हमने उसको चार मास पर्यन्त चिकित्सा करनेको बाध्य किया था । उसके रोगका इतने अल्य समयमें अन्त होनेका एक मात्र यही कारण था कि केन्सरकी उत्पत्ति हुए आधिक दिन नहीं हुए थे, अन्यथा केन्सरसे मुक्त होनेके लिए कभी कभी बारह, तेरह माससेभी ऊपर चिकित्सा करनी पड़ती है।

## पाण्ड Jaundice.

पुष्ट रोगकी उत्पत्तिका विशेष कारण यह है कि किसी प्रकार पिता कायसे पिताका अन्त्रमें प्रवाह होना बन्द होनेपर वह रक्तमें प्रवेश हो। जाता है; और लिम्फ-नेसिल्स ( Lymph-vessels ) तथा अन्य पदार्थ शासी-रके अनेक अवयबोंमें एकत्र हो जाते हैं । पिताके प्रवाहमें यह स्काब्ध या स्के पितानालीमें कोई बाधा उपस्थित होनेसे होती है, या यहत्से किसी ऐसे विकारके

कारण होती है. जिससे शकृत-कण पित्तका इस प्रकार त्यागन करना बन्द कर देते हैं कि वह पित्तनार्कोमें पहुंचताही नहीं। प्राय पित्त नार्की या छोटी अन्त्रकी पित्त-नाकीके निकटवास्त्रि श्रेष्म झिल्ली ( Mucous membrane ) में उत्तेजक या कुपाच्य पदार्थोंके आहार अथवा शीतसे सूजन आनेपरभी पित्तका अन्त्रमें प्रवाह बन्द होनेपर पाण्ड रोग हो जाता है। परन्तु वह रोग कुछ सप्ताइसे अधिक नहीं रहता । क्योंकि उत्तेजक या कपाच्य पदार्थी अथवा शतिका प्रभाव जानेपर रोग स्वमेव दर हो जाता है। इसके अतिरिक्त पित्ताशयमें पथरी उत्पन्न होनेपर उसके कारण पित्तनालीमें रुकावट होनेसेभी पाण्ड रोगकी उत्पत्ति हो जाती है। अप-रत्र गर्भोशयकी अनुचित वृद्धि, यकृतके निकटवर्त्ती किसी अवयवमें फोड़ा, या किसी अन्यीके बड़ा हो जानेसे पित्तवार्खामें रुकावट होनपरभी पाण्ड रोग प्रतीत होने लगता है। किन्तु ऐसी दशामें जिन हेतुओंसे पाण्ड उपस्थित होता है उन्हींकी अव-स्थानुसार उसकी उत्पत्ति अधिक होती है। इसीसे यदि गर्भाशय, फोड़े या प्रान्थियां अधिक भार या रुकावट उपस्थित करती हैं तो रोगकी दशा अधिक भयद्वर होती है। वृद्धावस्थामें जब पाण्ड रोग यकुतमें केन्सर ( Cancer ), के कारण होता है तो उसकी दशा बहत भयकर होती है। सिरोसिस आव दे लिवर Cirrhosis of the liver ) के कारणभी पित्तनालीमें बाधा उपस्थित होनेपर पाण्डू रोगकी उत्पत्ति होती है। परन्तु ऐसी दशामें रोगकी बहुधा मन्दावस्था होती है।

यकुतमें विकार होनेपर रक्तमें अनेक विष प्रवेश करने लगते हैं, और यहो फ़ीबर (Yellow fever), शीतज्वर (Malaria), मोती झरा ( Typhoid fever) और प्येमिया ( Pymmia ) आदिमेंभी पण्डू रोग हो जाता है। क्योंकि उनसे पीड़ित होनेपर पित्त प्रवाहमें बाधा उपस्थित होकर रक्त दृषित होने लगता है।

पाण्डू रोगमें प्राय सबसे पहिले नेत्रोंके ढेले पीत वर्ण होते हैं, तद् उपरान्त समस्त स्वा पीत वर्ण हो जाती है; और जितना रोग पुराना और वृद्धिको प्राप्त होता जाता है । पाण्डू रोगसे पीड़ित रोगीको वृक्ष द्वारा पित्त प्रवाह होनेसे पित्तके रङ्गका धूत्र होता है, पाचन कियामें अनेक बाधाएं उपस्थित हो जाती हैं, जिहापर मल एकत्र हो जाता है, ध्रुथाका ज्ञान कम हो जाता है, प्राय रोगका अनुसब होने लगता है, और चिक्रनाईके पदार्थ सेवन करनेसे रोगकी

दशा दिनोदिन वृद्धिको प्राप्त होती जाती है। अन्त्रमें पित्तके न पहुंचनेके कारण विष्टेका रक्ष श्वेत या भूरा प्रतीत होता है, और उसीके कारण कीष्ट-बद्धकी पीड़ा रहने लगती है; किन्तु यदा कदा अतिसारके हो जानेसे कोष्ट-बद्धकी पीड़ामें दो-चार दिनको न्यूनता हो जाती है, और विष्टेमें बहुतही विषेठी और तीक्षण गन्यका अनुभव होता है। पाण्ड्के रोगीके मुखका स्वाद प्राय इस लिए कदु होता है कि पित्तामलके क्षारादि उद्धके मौखिक लार कोषोंमें उपस्थित होते हैं; और उसकी त्वचापर खुजली होनेकाभी यही कारण है कि श्वेदके साथ पित्तामलके क्षारादिका प्रवाह होता है। पाण्ड्र रोगोमें नाड़ीकी गति मन्द हो जाती है, और विस्कालसे पीड़ित रोगि-योंको मस्तिष्ककी निर्वेलता और आलस्य आदिकाभी अनुभव होने लगता है।

पाष्ट्र रोगकी चिकित्सार्थ रोगीकी अवस्थानुसार ताप और वन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये। किन्तु इससे कम प्रति दिन दो बार एक, एक या दो, दो घन्टे तो ताप पहुंचानाही चाहिये। यदि केवल यक्तत या पित्ताशयके दोषसे पाष्ट्र रोगकी उत्पत्ति हुई हो तो उदरपर ताप पहुंचानाही यथेष्ट है, किन्तु यदि उदरके साथ छातीपरभी ताप पहुंचाया जाय तो अति उत्तम है। परन्तु यदि पोटेंल वेन ये अन्य किसी छातीके अवयवके दोषसे पाष्ट्र रोगकी उत्पत्ति हुई हो तो उदरके साथ छातीपर ताप पहुंचाना आवश्यक है। इसके अतिरिक्त यदि पाष्ट्रका मूल कारण केन्सरका होना हो तो उदर और छातीपर तापके अतिरिक्त घड़ बन्ध-नोंका प्रयोग करनाभी परमावश्यक है; प्रत्युत ऐसी दशामें बहुतही सावधानीस विकित्सा करनी चाहिये, और उसके सम्बन्धमें विशेष बार्ते जाननेके लिए 'केन्सर आव दे लिकर 'देखना चाहिये।

पाष्ट्रके रोगीका अधिकांश आहार अनारही होना चाहिये, या उसकी अवस्था-नुसार अन्य रसीले, युपाच्य और अनुत्तेजक फल दिये जायं।

पाष्ट्र रोगकी चिकित्सार्थ सबसे अधिक इस बातपर ध्यान रक्खना चाहिये कि जिस अन्य रोगका उसकी उत्पत्ति हुई हो उसीके अनुसार विकित्सा और पध्य होना चाहिये। किन्तु यदि इसपर कोई ध्यान न देना चाहे अथवा उसमें इतनी सुद्धि न हो तो छाती और उदरपर ताप एवं घड़ बन्धनोंका प्रयोग और सूक्ष्माति-सूक्ष्म रसीले फलोंका आहार देना चाहिये, जिनमें अनार सर्वोत्तम है।

पाण्डू रोगका एक रोगी सन् १९१८ ई॰ में इमको ज़िले बुलन्दशहरके एक

ग्राममें मिला था: उसकी आयु प्राय पैंतीस वर्षकी थी; वह जातिसे यवन था. किन्त प्रामीण होनेके कारण मांसाहारी नहीं था. इसीसे उसकी चिकित्सा करना स्रगम था: उसको पाण्डू रोगकी उत्पत्ति धतूरेका विष सेवन करने और अजीर्ण वका इस लिए हुई थी, कि अजीर्णके दूषित विकारों और धतूरेके विषसे उसकी अन्त्रके मुख और पित्तनाली आदिमें दाहकी उत्पत्तिके कारण पित्त प्रवाह रुक गया था. उसको प्रायः प्रातके समय उबकाइयां आया करती थीं और मुखसे बहुतही थोड़ी मात्रामें श्वेत लेसदार जलकी वमन हुआ करती थी, एक दिन उसको जलकी वमनके उप-रान्त गहरे पीले रक्का पित्त ठीक अण्डेकी पिलापीके समान गाडा. गाडा और चिपकता हुआ आया था: उसकी एक मासके भीतर ऐसी शोचनीय दशा हो। गयी थी कि उसका कण्ठ शुष्क हो गया था, उसके नेत्रोंके डेले एक ओरसे गहरे पात वर्ण प्रतीत होते थे, उसको प्रत्येक पदार्थ सेवन करनेक उपरान्त वमन हो जाती थी. उसे क्षधाका ज्ञान किञ्चित मात्रभी न रहा था, उसे इतना भारी कोष्ट-बद्ध था कि वह दो, दो घन्टे पर्यन्त अपनी गुदामें ऊंगली डालकर शौचसे निवति प्राप्त करनेकी चेष्टा करता था तब कहीं कठिनतासे ऊंटकी मेंगीनयोंके समान गोल. गोल, शुष्क, कठोर और सर्वथा श्वेत रङ्गका विष्टा होता था, रोगसे पहिले वह बहत-ही निडर रहता था, किन्तु रोगकी दशामें वह ऐसा भीक हो गया था कि रात्रिको स्वप्नमें किसी भयकूर दायको देखकर चेंक पड़ता था और आंख खलनेपरभी जब-तक अपनी स्त्रीको न उठालेता था तबतक मुख न उघाड़ता था, उसकी निर्वलता-भी इस सीमाको पहुंच गयी थी कि वह कुछ दूर चलनेमेंभी थक जाता था. उसका यकृतभी कुछ बृद्धिको प्राप्त हो गया था और उसमें पीड़ाका ज्ञान होता था. उसके शरीरकी समस्त त्वचा भीतवर्ण होगयी थी, और उसके मुखका स्वाद कद्व प्रतीत होता था। अतः हमने उसको दो सप्ताह पर्यन्त प्रति दिन तीन बार दो. दो घन्टे छाती, उदर और प्रीवापर ताप पहुंचाने और यदि सम्भव हो तो उसके उपरान्त धड बन्धनका प्रयोग एवं गन्ने सेवन करनेकी सम्मति दी थी। इसके आगामी दो सप्ताहतक दिनमें दो बार दो, दो घन्टे और फिर अगले दो सप्ता-हतक प्रति दिन एक, एक घन्टे ताप पहुंचाने तथा दुध और गन्नेपर निवीह करनेकी अनुमति दी थी । अतः फल यह हुआ कि पहिले सप्ताहमें उसकी आंखोंका पीला रक फीका पड़ने लगा. दूसरे सप्ताहमें नेत्र बहुत कुछ निर्मल हो गये. कोष्ट- बद्ध जाता रहा, वमनका होना बन्द हो गया, त्वचाका रङ्क्सी धीरे, धीरे उचित स्थितिमें आंगे लगा, क्षुधामें वृद्धि हो गयी, कष्टकी ग्रुकता जाती रही, सूत्रके रक्क्में अन्तर हो गया और विद्या श्वेतके स्थानमें पीला होने लगा; तीसरे सप्ताहमें यक्ततकी पीड़ा और वृद्धिमेंभी कमी हो गयी, नेत्र श्वेत वर्णके हो गये, विद्या सुग-मता पूर्वक लेंडी बन्धकर आने लगा, त्वचाका रङ्क्ष आरोग्यंताके लक्षण प्रगट करने लगा, क्षुधाका ज्ञान भले प्रकार और नियमित रूपसे प्रतीत होने लगा, और यक्तत आदिकीभी कोई पीड़ा न रही। किन्तु हमने दो सप्ताहतक उसको और चिकित्सा करनेके लिए विद्या किया, जिससे रोगका सद्याको अन्त हो जाय, और उसका शरीरमें वीर्थ न रहे।

जलोदर Dropsy, or hydrops.

यहांपर हम केवल जलोदरकाही कथन नहीं करते हैं, प्रत्युत हम ड्राप्सी (शरीरके किसी स्थानमें जल एकत्र होना) के विषयमें कहना चाहते हैं। क्योंकि जलोदर ड्राप्सीका एक अङ्ग मात्र है।

ड्राप्सीका वास्तविक अर्थ है—स्वचाके नीचे या शरीरके किसी एक या अनेक पोले स्थानोंमें जलके समान दृषित द्वन पदार्थोका एकत्र हो जाना। भिन्न, भिन्न अङ्गोंमे जलके एकत्र होनेसे ड्राप्सी रोगके लिए डाक्ट्रोंने भिन्न, भिन्न नाम दिये हैं। इसीसे त्वचाके नीचे किसी परिमित स्थानमें जल एकत्र होने-वाले ड्राप्सी रोगको ओडेमा (Œdema) और सर्वत्र या भागमें जल आजाने-पर एनेसारसा (Anasarca), उद्रमें जलके सिन्नत होनेपर एसाइटेस (Ascites), छातीमें हाइड्रो-थारेक्स (Hydro-thorax) और शिरमें हाइड्रो-सेफ़ेलस (Hydrocephalus) कहते हैं।

बस्तुतः ड्राप्साको कोई स्वतन्त्र रोग समझना बड़ी भूल है। ड्राप्सीका वास्तिक हेतु वृक्त, हदय था यक्तत्के कर्तव्य च्युत होने या शारीरिक निर्वेकतावश रक्त कणोंके कारण त्वचाका निर्वेक्त होना है। ड्राप्सी उत्पन्न करनेमें निम्न लिखित तीन कारण होते हैं और उनमेंसे दो तो बहुधा उपस्थितही होते हैं:—

9-शरीरके जिस भागमें ड्राप्सी हो उसमें हानि पहुंचने, शरीरके प्राय रोगी रहने रक्त संवारमें बाधा उपस्थित होने और रक्त क्रणोंके पोषणमें न्यूनता होने या रक्तमें विषेठे पदार्थ सम्मिलित होनेसे रक्त कर्णोंकी त्वचाके निर्वेठ होनेपर ड्राप्सीकी उत्पत्ति होती है। २-शिराऑपर आवस्यकतासे अधिक रक्तका भार होनेपरमी ड्राप्सी प्रगट होती है। ३-रक्तके अधिक तरल और जल मय होनेपर रक्त कर्णोकी त्वचासे जल निक-लकर एकत्र होनेसे ड्राप्सी प्रतीत होती है।

हृदय रोगके कारण रक्तका शिराऑपर अनावस्यक भार या रक्तमें अशुद्धता उत्पन्न होने, या वृक्कके कर्ताव्य च्युत होनेसे विषैले पदार्थों और रक्तसे प्राप्त जल त्यागन न कर सकनेके कारण विशेषतः ड्राप्सीकी उत्पत्ति होती है। हृदय रोगमें बहुधा परिश्रमके उपरान्त और वृक्क रोगमें प्रायः विश्रामके पश्चात् ड्राप्सीका अनुभव होता है। अतः वृक्क रोगके कारण होनेवाली ड्राप्सीकी विशेष पहिचान यह है कि बढ़ रात्रिके विश्रामके उपरान्त प्रातके समय प्रतीत होती है और दिनके चढ़नेपर छप्त हो जाती है। उसमें प्राय नेत्रोंके तोचेकी त्वचा सरीखे कोमल और ढीले स्थानों-पर प्रभाव होता है, और राष्ट्रय रोगके हेतु उद्यक्त होनेवाली ड्राप्सी दिन भरके परि-श्रमके कारण सायंके रूपय प्रापीके समान शारीरके अन्य अवयवोंके आधीन भागी-पर प्रगट होती है और रात्रिमेंही छप्त हो जाती है। हृदय और वृक्त दोनोंके विका-रसे ड्राप्सीकी उत्पत्ति होनेपर वह बहुत भयक्कर होती है।

अनावश्यक परिश्रमके कारण शरीरकी निर्वलावस्था या रक्तकी न्यूनता आदिकी दशामें सार्यकालको पैरों और टांगोंपर बहुतही कम ड्राप्सीका अनुभव होता है। जिस ड्राप्सीका अनुभव होता है, उसकी एक विशेष जाति है। व्हाइट-लेग (White-leg) जो कि मोती झेरे (Typhoid fever), क्रोमपाक (Pneumonia) या प्रसव पीड़ा सरीखे तीव्र रोगोंके उपरान्त होता है, बहुधा पीड़ित स्थानकी किसी सुख्य शिरामें बाधा होनेपर होता है। इसीसे उसे स्थानीय ड्राप्सीका नाम दिया है। व्हाइट-लेगके समानहीं वह ड्राप्सी होती है जिसमें किसी सुख्य शिराका मार्ग किसी फोड़े आदिसे कक जाता है। सिरोसिस (Cirrhosis), फोड़े (Tumours) या अन्य यक्षत रोगोंके कारण रक्त सवारमें बाधा होनेसे पिइले उदरकी ड्राप्सी अर्थात् जलीदरकी उरपित होती है तद् उपरान्त हाथ-पैरोंके अप्र भागमें जल उतरकर सूजन आता है।

ड्राप्सीकी चिकित्सार्थ जो रोग उसकी उत्पत्तिका हेतु हों उनकी चिकित्सा करनी

चाहिये। किन्तु यदि कोई उन रोगोंका निदान करनेमें असमर्थ हो तो छाती, उदर और सूजे हुए स्थानोंपर कई, कई घन्टे दिनमें कई, कई बार ताप पहुंचाकर धड़ा बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये। परन्तु यदि सम्भव हो तो समस्त शरीरको ताफ पढुंचानका प्रयत्न करना चाहिये।

्रूप्सीक रोगांके लिए यदि शरीरके किसी कोमल स्थानमें जल उत्तर आया हो और उसकी उत्पत्तिका वास्तविक कारण हृदय, बृक्क या यकृतका रोग प्रस्त होना हो तो यथाशांक्ति कई मासतक अर्थात् जबतक कि रोगी जोखिमसे बाहर न हो ले केवल अनारहांका आहार दिया जाय तो अच्छा है, अन्यथा अंगूर, गन्ना या अन्य रसीला फल देना चाहिये। किन्तु रोगीके जोखिमसे बाहर होनेपर धीरे, धीरे उसे अन्य फल या दूध देना चाहिये। आहारके परिवर्त्तनमें कभी भूळ≭रभी शींप्रतांसे काम न लेना चाहिये।

जलोदरका एक रोगी सन् १९२० ई०में हमको अलीगढमें मिला था। वह उस समय वहांके गर्वनमेन्ट हास्पिटेलमें अपनी चिकित्सा कराने आया हुआ था: उसकी भायु प्राय तीस वर्षकी थीं, उसके उदरसे दो बार जल निकाला जा चका था किन्त तीसरी बार फिर जल एकत्र हो रहा था: उसके हाथ पैरोंपरभी बहुत सजन था: उसको उदरके तनाओं के कारण श्वांस लेनेमें भी बड़ी कठिनता होती थी; उसको अनेक वैद्योंने रेचक औषधियोंका सवन कराया था. जिससे कुछ लाभ पहुंचनेकी अपेक्षा वह दिनोदिन निर्वेल होता गया; उसकी क्षुघा प्राय छप्त हो चुकी थी; उसकी अन्त्र कभी नियमित रूपस कार्य नहीं करती थीं: उसके मटकेके समान फले हए उदरपर नीली... नीली शिराओं का जाल बिछा हुआ प्रतीत होता था: उसके मूत्रका रङ्ग एक ओरसे गहरा पीला था: उसके नेत्र हलके पीले और भदमैले रङ्गके थे; उसकी जिह्वापर मल एकत्र था और मुखसे बहुत अप्रिय गन्ध निकलती थी। हमको वास्तवमें उस रोगीके बचनेकी बहुतही कम आशा थी। किन्तु उसकी स्त्री और पुत्रके आग्रहपर चिकित्सा आरम्भ की गयी। टबकी व्यवस्था न हो सकनेके कारण हमने वस्त्रों द्वारा उसकी छाती. उदर और हाथ-पैरोंपर प्रति दिन तीन बार दो. दो घन्टे ताप पहुंचाने एवं धड़ बन्धनका प्रयोग करनेकी सम्मति दी; और प्राय चार मासतक केवल अनारपर निर्वाह करनेकी कहा । फल यह हुआ कि पहिले सप्ताहमेंही उसके हाथ-रैरोंके सूजनमें कमीका अनुभव हुआ । किन्तु उनकी रुति बहुत सन्द होनेसे तीस्दे सप्ताहके अन्ततक बड़ी कठिनतासे

उसके हाथ पैरोंका सूजन गया था; तीसरे सप्ताहके उपरान्त उसके उदरमें मी कमी होने लगी और पांचवें सप्ताहतक उसका उदर पूर्ण रूपेण घट गया, समस्त नीली शिराएं छप्त हो गयीं, उदरकी तनी हुई त्वचा कोमल पड़ गयी, जिह्वापर मल न रहा, मूजके रङ्गमें अन्तर हो चला, और नेत्रभी निर्मेल होने लगे। किन्तु उदरके पटक जानेपर उसका पत्थरके समान यक्तत निकल आया, जिसकी चिकिःसामें प्राय डेढ़ वर्ष लगनेपर बड़ी कठिनतासे रोग दूर हुआ था, और सेग जानेके उपरान्त बड़ी कठिनताईसे झरीरमें बल प्राप्त हुआ था।

सन १९२३ ई॰के मध्यमें हम अपनी सुसराल गये हुए थे उसी समय एक गड-रियेने अपनी पुत्रीके बालकको दिखाया । वह डेड या दो वर्षाय बालक था: वह कई माससे जलोदरसे पीड़ित था: अनेक चिकित्सकोंकी चिकित्साकी परीक्षा हो चकी थी: उस समय उसका उदर बहुद कुछ फूला हुआ था; किन्तु इ।थ-परोंपर सूजन नहीं आया था । हमने रोगाको देखकर उसके नानासे कहा कि कमसे कम उसके आरोग्य होनेमें चार मास रुगेंगे । अतः वह हमसे शोड़ी देरमें धानेको कहकर चला गया । परन्तु फिर उसने पन्द्रह दिनतक हमको अपना मुखभी न दिखाया । अनायास दो सप्ताहके उपरान्त रात्रिके समय उसका पुत्र हमारे श्वसुरकी कोठीपर अपने भाईके विवाहके निमित्त कढाई मांगने आया, और उसी समय उसने हम-से अपने उसी भांजके निषयमें, जो जलोदरसे पीडित था, देखनेको कहा । परन्त हमने स्पष्ट कह दिया कि अब हम न देखेंगे. क्यों कि उसके पिताने हमको बहुत धोसा दिया इत्यादि, इत्यादि । अतएव उसने यह समस्त वार्ता अपने पितासे जाकर कही और वह दूसरे दिन हमारे निकट आकर उसकी चिकित्स। करनेको आग्रड तथा अपने न आसकनेके अनेक बहाने करने लगा । परन्तु हमने उसके मिथ्या बहानोंपर उसको बहुत फटकारा तो उसने बड़ी कठिनतासे यह स्वीकार किया कि किसी ब हाणने उसे तीन, चार दिनमेंही आरोग्य कर देनेकी बात कडी थी. इसीसे वह नहीं आया । अतः हमने उसके अपराध स्वीकार करनेपर पुनः उस बालकका जाकर देखा । उस समय उसमें बैतन्यताका नामभी न था: इसीसे बड़ी कठिनतासे उसे बैठा किया था; उसका उदर फूलकर घड़ेके समान हो रहा था. जिससे श्वांस लेनाभी कठिन प्रतीत होता था; उसके हाथ पैरोंपरभी बहुत सुबन आगया था । समस्त उदरमें नीली, नीली नसें प्रतीत होती थीं: उसकी विष्टा गहरे

पीले रक्कना, दुर्गन्यमय और प्राय तरल होता था, क्योंकि उसे निरन्तर अजीर्ण रहता था; मूत्रका रक्नभी गहरा पीला था; और प्राय उसे ज्वर हो जाया करता था । हमें उसकी यह दशा और उसके नानाकी इस प्रकार उपेक्षा देखकर आशा नहीं थी कि उसके प्राण बचेंगे । किन्त उसकी माताके आग्रहपर चिकित्सा आररभकी गयी: और उस समय हमने यह कह दिया कि यदि एक सप्ताहमें उसको कुछभी किसी प्रकारका लाभ होगा तो वह बच जावेगा अन्यथा उसके उपरान्त चिकित्सा करना व्यर्थ होगा । उसके लिए इसने दिनमें तीन बार उदर छाती और हाथ-पैरोपर ताप पहुंचाने एवं उदर बन्धका प्रयोग करानेकी सम्मति दी थी। चिकित्सा आरम्भ होनेके उपरान्त एकही सप्ता-हमें उसके हाथ-पैरोंके स्जनमें कमी प्रतीत हुई, और हमारा साहस बढ गया: दो सप्ताहके उपरान्त उसके हाथ-पैरोका समस्त सूजन जाता रहा, मूत्रका रङ्ग फीका होने लगा. और वह धीरे. धीरे कुछ रेंगनेभी लगा: तीसरे सप्ताहके उपरान्त उसका उदर पटकना आरम्भ हुआ, और नौथे सप्ताहके अन्ततक उसका समस्त उदर पटक गया. नीली नसे छप्त हो गयीं. वह खडा होने लगा और सारे घरमें घुटनों फिरने लगा और उधर कृषिका समय आजानेसे उसकी चिकित्सामें उपेक्षा होने लगी। जहां हमको दिनमें दो बार उसे दिखाया जाता था कहा वई सप्ताह पीछे दिखाया जाने लगा । इसके अतिरिक्त रसीले फलेंके लानेकी चेष्टा नहीं की जाती थी और उसकी माताको गर्भवती होनेसे दूध नहीं उत-रता था। इस लिए उसको हमारी आज्ञाके विपरीत पशुओंका दृध दिया जाने लगा, जिससे उसके रोगको चिकित्सा होते हुएभी सहायता मिलती रहती थी । अप-रञ्ज उसका यकत रोग उस समयतक नहीं गया था; और वही जलोदरका मख्य का• रण था। इस केवल उसकी चिकित्सार्थ इस लिए एक मास ठहरे थे कि बालकके प्राण बच जायं तो अच्छा है। परन्तु उसके नाना, मामाकी चिकित्सामें उपेक्षा देखकर हम वहांसे चल दिये । हमारी उपस्थितिमें उसके रोगमें कोई वृद्धि नहीं होने पायी थी । क्योंकि हम यदा कदा उसके नानाको फटकारते रहते थे। किन्तु हमारे चलनेके उपरान्त उसके रोगकी बहुतही भयक्कर दशा हुई और वह असहाय बालक केवस अपने नाना, मामा आदिकी उपेक्षांसे मत्युको प्राप्त हुआ, जिससे इमको बहुत दःख हुआ। क्योंकि हमारे समस्त परिश्रमपर जल पड़ गया, और बना, बनाया खेल बिगड़ गया। पित्ताशयिक रोग Gall-bladder and ducts, diseases of.

चमारे शरीरमें जैसे यकृत, फुफ्फुस और हृदय आदि मुख्य अवयव हैं इं एक विषेश अक्र है। पिताशयभा एक विषेश अक्र है। पिताशयका धर्म है कि वह यकृतके और अमाशयके त्यागे हुए विकृत पदार्थोंको अन्त्र द्वारा शरीरसे बाहर करदे। इसके अतिरिक्त पित्ताशयसे त्यागा हुआ पित्त आमाशयसे अन्त्रमें पहुंचे हुए पदा-थोंसे अन्त्रको पोषक पदार्थ प्रहण करनेमें सहायक होता है, और अन्त्रमें पदाथाके अधिक सङ्ने तथा तीव दूषित गन्धकी उत्पत्तिको रोकता है । अपरम्र शरीरमें हमारे नित्यके काम-काज करने या आहारके दोषोंसे उत्पन्न होनेवाले विषोंकाभी पित्त द्वारा नाश होता रहता है। किन्तु जब पित्ताशय या पित्तकी नालीमें कोई दोष होनेसे वित्त प्रवाह रक्त जाता है तो उसके विकृत पदार्थ अन्त्रमें जाकर शरीरसे त्यागे जानेके स्थानमें हमारे रक्तमें सिम्मलित हो समस्त शरीरको दूषित और रोगी करते हैं. जिससे अनेक रोगोंकी उठाते होती है; प्रत्युत पाण्ड् ( Jaundice ) तो विशेषकर िक्ताशय या पित्त नालीमें दोष होनेसेही होता है । इसके अतिरिक्त अन्त्र विना पित्तके प्राप्त हुए आमाशयसे त्यांगे हुए पदार्थोंमेंसे पोषक पदार्थोंको प्रहण करने**में** असमर्थ होती है; और पित्तकी अनुपस्थितिमें अन्त्रमें पहुंचेहुए पदार्थोंमें अधिक सडन और दृषित गन्ध उत्पन्न हो जाती है। अपरख पित्तके अन्त्रमें न पहुंचनेसे उसका वह भाग जो दूषित कीटों और विषोंका नाश करता है शरीरमें न पहुंच सकनेके कारण अनेक विवोंकी उत्पत्ति होनेपर हमारे गात्रमें अनेक रोगोंका जन्म होजाता है।

हमारे उपथ्य वश तथा अप्राकृतिक साधनों द्वारा हमारे पिताशय एवं पित्त नारीमें अनेक व्याधि उरपन्न हो जाती हैं; और हमारा शरीर दिनोदिन अधोगतिको प्राप्त होता जाता है। पित्ताशय या पित्त नारीके विकारमय होने पर कभी, कभी कुछही दिनमें हमारा यकृत, फुफ्फुस हृदय, आमाशय और वृक्कादि प्रस्तुत समस्त शरीर दृषित और रोग मन्दिर हो जाता है।

पित्ताशयिक रोगोंकी वही चिकित्सा और पथ्य होना चाहिये जो यकृत रोगोंका हा सकता है।

पित्तन।स्त्रीमें भ्लेष्म पीडा Catarrh of the Call-ducts.

शारीरके अन्य अवथवेंकी कोमल क्षित्रीमें जिस प्रकार दाहसे श्लेष्म पीड़ाकी उत्पत्ति हो जाती है उसी प्रकार वित्तनालीमेंभी भारी एवं गरिष्ठ भोज-

नोंके सेवनसे आमाशायक विकार होने, या शीत लगनेपर दाहकी उत्पत्तिसे श्लेष्म व्याधि हो जाती है। इस श्लेष्म पीड़ाकी उत्पत्ति या तो स्वयं पित्त नालीमें या पित्त नालीके मुखके निकट छोटी अन्त्रमें होती है; और धीरे, धीरे समस्त अन्त्रमें फैलकर प्राय अतिसार और तीब रोगका हेत्र होती है। किन्तु यकूतकी सक्ष्म पित्त नास्त्र-योंमें श्लेष्म पीड़ा होनेपर वह प्रायः मन्द न्याधि होती है, और नीचेकी ओर बढती है. और उसीके साथ साथ पीड़ामेंभी वृद्धि होती जाती है। यकृतकी पित्त नालीमें केंग्म पीड़ा होनेका कारण अधिक भोजन करना, आवश्यक व्यायामसे विश्वत रहना या आलस्यमें पड़े रहना अथवा घन्टों पर्यन्त किसी एक स्थानपर बैठे रहना है। अतः यह पीड़ा अधिकांश उन्हीं धनिकोंको होती है जो विना परिश्रम किये अनेक गरिष्ठ पदार्थ सेवन करते हैं, अर्थात इरामकी रोटियां तोड़ते हैं, रात, दिन गहे तिकेयोंपर अजगरके समान छोट लगाते रहते हैं, और यदि बहुत परिश्रम किया तो लिफ्ट ( Lift ) द्वारा घरसे उतरकर मोटरमें बैठ कुछ दूर घूम आये । स्त्रियोंमें यह रोग . बहधा पुरुषोसे चार गुणा अधिक होता है। क्योंकि उनका जीवन पुरुषोंकी अपेक्षा अधिक शिथिल होता है। उन्माद रोगसे पीड़ित रोगियोंको यह रोग बहतही कम होता है। क्योंकि वह उनमादकी धुनमें कुछ न कुछ परिश्रम करते रहते हैं। यक-तसे अधिक पित्त प्रवाह होनेपर उदरसे कसी हुई पेटी आदि बांधनेके कारण पित्त प्रवाहमें बाधा उपस्थित होनेपरभी इस रोगकी उत्पत्ति हो जाती है। पित्त नालीमें किसी प्रकार रुकावट होनेपर पित्ताशय या पित्त नाळीके छोटे, छोटे कणों में पित्तमें उपस्थित रहने-वाले क्षार और धातुओं के एकत्र होनेपर बालूके कण, और तन्तुमय श्लेषाके एकत्र होनेपर उनकी उत्तेजना द्वारा श्लेष्म पीडामें दिनोदिन बृद्धि होती जाती है। अन्ततः बादके छोटे. छोटे कण धीरे, धीरे नन्हे, नन्हे पत्थरोंकी आकृति धारण करते हुए िस ताली और पित्ताशयमें एकत्र हो जाते हैं; और रासायनिक परिवर्तनों द्वारा पित्ताशय या पित्तनाठीका श्लेष्मभी कोलेस्टेरिन ( Cholesterin ) अर्थात् कद्यकौ आकृतिके पदार्थों को ढककर उनके ऊपर तहके रूपमें एकत्र हो धीरे, धीरे बहत मोटी तहका हो जाता है. जिससे अन्तमें पित्ताशयमें पथरी (Gall-stones) उत्पन्न हो जाती है।

पित्ताशय या पित्त नालीमें श्रेष्म पीड़ा होनेपर उसकी चिकित्सामें असावधानीसे काम न लेना चाहिये। क्योंकि जबतक केवल श्रेष्म पीड़ा होती है तबतक उसकी विकित्सा सुगमता पूर्वक हो जाती है, किन्तु अधिक समयतक उससे पीड़ित रहने-पर अन्य भयक्कर रोंगोंके उत्पन्न होनेसे बड़ी कठिनाईका सामना करना पड़ता है।

इस रोगकी चिकित्सार्थ टब या वहीं द्वारा छाती और उदर या केवल उदरपर प्रति दिन दो या तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाना और घड़ या उदर बन्धन प्रयोग करने चाहियें, या बन्धनोंका प्रयोग करके केवल तापही पहुंचाना चाहिये। परन्तु इसके लिए रोगकी अवस्थानुसार अपने अनुभव या अपने चिकित्सक की आक्षानुसार कार्य करना चाहिये। किन्तु यदि किसीको स्वयं इस रोगका अनुभव न हो और उस स्थानपर हमारी चिकित्सा विधिके अनुसार चिकित्सा करनेवाला कोई डाक्टरभा न हो तो आमाशयको नेष्म पीड़ामेंही नहीं प्रस्तुत संसारके समस्त रोगोंकी चिकित्सामें यह ध्यान रक्खना चाहिये कि जितना रोग तीव हो उत्तेनही अधिक कालतक ताप पहुंचानेकी अवस्थमता है, और जितना रोग मन्द हो उत्तनहीं कम ताप यथेष्ट हो सकता है। किन्तु यदि मन्द रोगोंमें। अधिक समयतक ताप या सम्यनेका प्रयोग किया जाय तो उससे लाभही है। परन्तु तीव रोगोंमें अधिक कालतक और कई, कई बार ताप न पहुंचानेसे रोगपर विजय प्राप्त नहीं हो सकती।

इस रोगसे पंड़ित रोगीका आहार बहुतही सूक्ष्म रसीले, सुपाच्य और अनुत्ते-जक फलोंका होना चाहिये। क्योंकि भारी, गरिष्ठ या उत्तेजक फलोंसे पित्त नाली या अन्त्रादिमें दाह होकर घाव होनेपर लेष्म पीड़ामें बृद्धि हो जाती है। इसीसे हमारी सम्मतिमें भनोत्तम आहार अनारही है और उसके उपरान्त अन्य रसीले फल हैं।

पित्त नालीकी शेष्म पीड़ांत पीड़ित एक रोगी सन् १९१८ ई॰ में हमको दिक्षीमें मिला था। उसकी आयु प्राय चालीस वर्षकी थी; वह एक वड़े सेटका मुनीव था, और उसको प्रातसे लेकर रात्रिके बारड बजेतक गद्दीपर बैठकर कार्य करना पड़ता था, केवल दिनके दस बजेके समय स्नान और मोजन करनेके हेतु वह एक घन्टेको गद्दीसे उठा करता था, और दो, एक सप्ताह पीछे बड़ी किटनतासे समय निकाल कर वह एक निकटवर्ती देवालयमें प्रतिमाके दर्शनार्थ जाया करता था; उसका समस्त गात्र फूल गया था; उसको प्राय तीसों दिन अजीणे रहा करता था, और इसपरभी वह दोनों समय गरिष्ठ भोजन सेवन करता था; उसके सेवन करनेके शाक, भाजियां मिर्चोंसे लाल और स्वयई एवं मसालांसे परिपूर्ण रहती थीं, जिससे भोजन करनेके उत्तरान्त प्राय उदरमें दाह होने लगती थी; कमी,

कभी अधिक गरिष्ठ या तीक्षण पदार्थ सेवन करनेसे उसकी अतिसारकी पीड़ा हो जाती थी. परन्त इसपरभी वह प्राय नित्य सोठके बताशे आदि सेवन किया करता था: बहधा उसकी दाहिनी ओरकी पस्लियों के नीचे, अथीत यकृत और पित्ताशयके सिरेपर स्पर्श करनेसे पीडाका अनुभव होता था: उसकी त्वचा पीत वर्णकी प्रतीत होती थी, और उसके नेत्रों के देखनेसे पाण्डु रोगका अनुभव होता था; कभी, कभी उसे शिर पीड़ा और पित्तकी वमनके दौरे हो जाया करते थे। यकृतकीभी प्राय विकल कर देनेवाली अवस्था हो जाती थी: और पित्ताशयकी पथरीके कारण कभी, कभी रुक, रुककर बहुत दुःख देनेवाली पीड़ा हुआ करती थी। इसने उसकी चिकित्सा आरम्भ करनेसे पूर्व उसे टेनिस खेलने या प्रात और सायंके समय यथा शक्ति पवित्र स्थानोंमें टहलने और दिली छोडकर किसी ग्रामके निकट शुद्ध स्थानमें निवास करनेकी सम्मति दी थी। अतः वह दिल्लीके निकटवर्त्ती एक ग्राममें चला गया। तद उपरान्त हमने उसको दिनमें तीन बार दो. दो घन्टे छाती और उदरपर ताप पहुंचाने और कमसे कम समस्त रात्रि धड़ बन्धनका प्रयोग रक्खने एवं अनार, अंगूर, गन्ना, काशमीरी नाशपाती, मीठा नीवृ और संगतरा आदि सेवन करनेकी अनुमति दो। अतः पहिले सप्ताहमेंही उसकी बहुत लाभ प्रतीत हुआ, क्योंकि उसके नेत्रीं-के रह में अन्तर हो गया. अजीर्णम न्यनताका अनुभव हुआ और तापका करना उसे बहुत सुखकर जान पड़ता था, जिससे वह ताप करते, करते निद्रा प्रस्त हो जाता था; दूसरे सप्ताइके उपरान्त श्लेष्म व्याधिके कारण यक्ततमें होनेवाली पीड़ाका सदाको अन्त हो गया. और शिर पीड़ा और वमनभी फिर कभी नहीं हुई: तीसरे सप्ताहमें उसे शरीरके फूले हुए होने और कभी, कभी पिताशयमें उपस्थित पथरीके कारण पीड़ा हो जाती थी. किन्त ताप पहुंचातेही पथरियोंके इधर. उधर होनेपर पीड़ा लम हो जाती थी: चौथे सप्ताहके उपरान्त उसके पित्ताशयमें पथरीके कारण पीड़ा होनेके अगले दिन हमने एक मलमलक वस्त्रम उसके विष्टेको छनवाकर परीक्षा की तो मसरकी दालके आकारकी तीन पथरियां निकली; और उसके उपरान्त प्रत्येक सप्ताहमें दो. तीन पथरी निकलती थीं, और उसका बेडील शरीर घटकर उचित भाकृतिका होता जाता था। किन्तु उस समयके अनुभवसे हमको यह जात हो गया कि जबतक कमसे कम नित्य निरन्तर आठ, दस घन्टे ताप न पहुंचाया जावेगा तबतक शीघ्र पथरीकी पीड़ासे रोगी मुक्त न होगा । अतः हमने

उसको नित्य दस घन्टेतक ताप लेनेको कहा। किन्तु उसने इसे एक झमेला समझा। नयोंकि उसका विश्वास था कि जैसे श्रेष्म पोड़ा और अजीणीदि जाते रहें वैसेही शनैः, शनैः पथरीभी दूर हो जायगी। किन्तु हमारे बहुत कुछ कहनेपर उसने प्रत्येक रिवारको बारह, तेरह घन्टे ताप लेना आरम्भ करदिया, जिससे उसे असाधारण लाभ हुआ। किन्तु इसपरमी उसे पथरीसे मुक्त होने और फूले हुए शरीरके कम होनेमें एक वर्ष तो लगई। गया।

पित्ताशयमें पकाओं Suppuration of the gall-bladder.

ित्ताशयमें पकाओ होना या पीप ( मवाद ) की उत्पत्ति बहुतही कम होती है। किन्तु जब कभी सन्द श्रेष्म पीड़ा, मोती झरे आदि संकाम-क ज्वरों या पित्त-पथरीकी उत्तेजना द्वारा पित्ताशयमें पकाओ होना आरम्भ हो जाता है तो रोगकी बहुतहा भयानक दशा होती है; और यदि शीघ उसके दूर होनेका उपाय न किया आय तो प्राण संकटमें आजाते हैं। इस व्याधिके कारण श्रेष्म पीड़ाके साथ, साथ शरीरका कम्प, तीब ज्वर, और प्राय: मुछी हो जाती है।

इस रोगकी चिंकत्सार्थ यकुतके ऊपर इतने बड़े वस्त्रों द्वारा, जो यकुतको ढककर चारों और दो, दो इब अधिक बड़े हों, यकुतके स्थानपर निरन्तर उस समयतक ताप पहुंचाना चाहिये जथतक कि रोगी पूर्णतः पीड़ासे मुक्त होकर जोखिमसे शूर्य न हो जाय । किन्तु इसमेभी अच्छा यह है कि यकुतके साथ समस्त उद्रको ताप पहुंचाया जाय, जिससे पिताशयसे पीप ( मवाद ) का प्रवाह होनेपर वह अन्त्रमें चाब या पकाओ न करे, प्रत्युत उचित तो यही है कि उद्रके साथ छातीपरभी ताप पहुंचाया जाय, जिससे शरीरके ऊपरके भागमें पहुंचे हुए दोषोंकाभी इति हो जावे ।

इस रोगकी दशोमें जबतक क्षुधाका ज्ञान न हो कुछ सेवन करनेको न दिया जाय; किन्तु क्षुधा प्रतीत होनेपर कमसे कम दो सप्ताह अर्थात् रोगसे मुक्त होनेके समयतक केवल अनार या अन्य सूक्ष्म फल अथवा नीरोग गौऊका धाराष्ट्रण दूध देना चाहिये।

पिताशयमें पकाओ होनेका एक रोगी सन् १९१८ ई० में हमको ज़िले बुलन्दशहरके एक ब्राममें मिला था। उसकी आयु प्राय पत्तीस वर्षकी थी; उसको केप्सण्वरके उपरान्त यह रोग हुआ था; जिस समय वह हमारी चिकित्सामें आया वह मूर्छा- क्स्थामें था। अतः हमने निरन्तर उसकी छाती और उदरपर बहुत्तर घन्टे ताप करवाया, जिससे पीप और विकृत पदार्थोंका विष्ठेके साथ प्रवाह होना आरम्भ हो गया। इसके उपरान्त हमने चौक्षास घन्टेमें दो, दो घन्टे करके बार बार ताप और उसके उपरान्त एक सप्ताहतक धड़ बन्धनोंका प्रयोग करवाया, जिससे उसके पित्ताशयकी समस्त पीप (मवाद ) निचड़ गयी। अतः हमने दूसरे सप्ताहमें षाव भरनेके लिए प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने और उसके उपरान्त उदर बन्धन प्रयोग करनेकी सम्मति दी, जिससे तीन सप्ताहमें बहु पूर्ण आरोग्य हो गया। उसको आहारके निमित्त चिकित्सांके अन्त कालतक गन्ने और गौऊका धारोष्ण दूध दिया गया था।

वित्त-पथरी Gall-stones.

नित-पथरीकी उत्पत्तिका कारण और उसके लक्षण इम पहिलेही श्लेष्म पीड़ाके साथ कहचुके हैं। किन्तु कुछ विशेष बातीका कथन करना आवस्यक है। अतः निन्न बातींपर ध्यान देना चाहिथे:-

प्राय कई, कई वर्षतक पित्ताशयमें पथरीके उपस्थित रहनेपरभी कोई पीड़ा नहीं होती, परन्तु नियमानुसार उसके होनेपर निप्तके तीन लक्षणों मेंसे कोई एक प्रतीत होता है।

9-- पित्ताशयमं पथरीके उपस्थित होनेसे इतनी अधिक उत्तेजना हो सकती है कि उसके कारण दाहकी उत्पत्ति होनेपर पित्ताशयमें प्रत्यक्ष रूपसे वेदना युक्त पीड़ा प्रतीत होने उगती है, और जब कभी अन्त्रसे बैक्टेरिया (Becteria) जीवको पित्ताशयतक पहुँचनेका मार्ग मिल जाता है तो शरीरका अत्यधिक ताप होनेसे शरीर कम्प, श्रेदका अधिक प्रवाह और प्रायः पित्ताशयमें पकाओ पड़ने उगता है।

२-बहुधा पित्त-पथरीके उपस्थित होनेका तभी ज्ञान होता है जबकि पित्ताशयसे पित्तिके साथ उसके कण बिष्टेमें अन्त्र द्वारा शरीरसे बाहर आते हैं। यदि पथरीके कण बहुत छोटे होते हैं तो वह हमको विना कोई कष्ट दिये अन्त्रमें पहुंच जाते हैं, और अन्त्रभी मुगमता पूर्वक विना इमको किसी पीड़ाका ज्ञान दिये उनको त्याग देती है। किन्तु किसी, किसी समय भोजनके उपरान्त अवस्य उदरके ऊपरी भागमें कष्ट प्रतीत होता है। परन्तु यदि पयरी दीर्घाकार होती है और विशेषतः कोणाकृति ( Angular ) होनेपर वह पित्त-नार्टीमें मुसकर उसका वेधन करके

अित वेदना युक्त उस पीड़ाका हेतु होती है, जो कि दाहिनी ओरकी पस्लियों के नीचे सिरेपर प्रतीत होती है, और कभी, कभी दाहिने कन्धेकी ओर बढती हुई जान पड़ती है। उसकी पीड़ा बड़ी शीप्रतासे अित समझर रूप धारण करलेती है, और सामदी साथ शीत, श्रेद और वमनका अनुभव होने लगता है। यह पीड़ा बहुधा कुछ घन्टेतक रहती है, किन्तु जब कभी पथरी अन्त्रमें चली जाती है या पित्ताशयमें पुनः लीट जाती है तो प्रायः एकैक रूक आती है; और अगले दिन कुछ पाण्डुका अनुभव होता है जो कि बहुधा एक या दो सप्ताहतक रहता है। यदि यह परीक्षा करनी हो कि क्या रोगीकी पीड़ाका वास्तिवक कारण पथरीका अटकना था, तो गोगीके विद्येको मलनलें छानकर एथरीके क्योंको देखना चाहिये।

३-िकसी, किसी समय पथरं। पित्त नालीमें ऐसी अटक जाती है कि न वह नीचे आती है और न ऊपर आती है। ऐसी दशामें पीड़ाका रूप इस लिए बहुतही मन्द और निरन्तर रूपरें होता है कि मांस पेशियोंके ज्ञान तन्तु अधिक परिश्रमके कारण बहुत थक जाते हैं। किन्तु पाण्ड्रमें धीरे, धीरे गृद्धि और लचा गहरे पीले रक्ककी हो जाती है। इसके अतिरिक्त रोगीके शरीरका बोझ एवं शाफि घटने लगती है; और प्रायः झ्एसीके उत्पन्न हो जानेपर यह निदान करना कठिन हो जाता है कि रोगका मूल कारण पथरी है अथवा केन्सर । अपरख इस पीड़ासेभी कभी, कभी आसाशयर्मे पकाओ पड़ जाता है।

पित-पथरीकी पीड़ाकी चिकित्साके विषयमें हम श्रेष्म पीड़ाके साथ येथष्ट इयन कर चुके हैं। परन्तु हम इतना कहदेना आवश्यक समझते हैं कि यदि रोग भयड़्कर तीव दसामें हो और पीड़ीसे रोगी विकल हो तो अधिक समयतक निरन्तर ताप पहुंचाना चाहिये, किन्तु यदि मन्द पीड़ा हो तो नियत समयपर निश्चित कालतक नित्य ताप पहुंचाना चाहिये, और बहुत वैधेके साथ चिकित्सा करनी चाहिये। क्योंकि दार्शरसे पथरीका त्यागन बहुत कालमें हो पाता है।

बहु-मूत्र Diabetes.

वृह मूत्र का रोग दो प्रकारका होता है। एक तो वह जिसमें सूत्रकी मात्रामेंही अक्षाधारण वृद्धि नहीं होती है, प्रत्युत उसमें शकरकी अनाव-श्यक मात्रा सम्मिन्छित होती है, दूसरी वह जिसमें केवल मूत्र वृद्धि हो जाती है, और किसी अन्य पदार्थकी अनावश्यक मात्रा नहीं होती।

पहिली जातिके रोगकी उत्पत्तिके विषयमें अनेक विद्वानोंके अनेक मत हैं ह परन्तु हमारी सम्मातिमें यकृत और पेनिकियाज (Pancreas) में दोष होनेसे भोजनोंमें उपस्थित रहनेवाले मिष्ट पदार्थों (शकर ) के रक्तमें लय न होनेके कारण बहु-सूत्र रोगकी उत्पत्ति होती है। इसके अतिरिक्त अधिक शकर मय, मीठे और स्टार्च (Starch) के पदार्थोंके सेवनसे उनके रक्तमें लय न हो सकने, या बहु-सूत्रके अतिरिक्त अन्य कई रोगोमेंभी प्रायः शकरकी कुछ मात्रा सूत्रके साथ आया करती है। जिस प्रकार पाचन कियाकी सामर्थ्यसे अिक आहार करनेपर वह शरीरमें लय होनेके स्थानमें अजीर्थके उत्पत्र होनेपर अन्त्र द्वारा विष्टेके रूपमें कचाही निकल जाता है उसी प्रकार मीठे पदार्थोंकी अनावस्थक मात्रा सेवन करनेसे वह शरीरमें लय होनेके स्थानमें श्वेद, सूत्र और अधुओं आदि द्वारा गात्रसे बाहर निकल जाते हैं। इसके अतिरिक्त आमाशयादिमें विकार होनेपर जैसे संप्रहणीकी दशामें आहारकी अल्प मात्राभी पाचनमें आकर शरीरमें लय नहीं होते। वैसेही पेनिकयाज़ और यकृतमें विकार होनेपर मीठे पदार्थ रक्तमें लय नहीं होते।

पहिली जातिके बहु-पूत्र रोग ( Diabetes Mellitus ) की उत्पत्ति इतने धीरे, धीरे होती है कि चिरकालतक पीड़ाका कष्ट भोगनेके उपरान्त रोगिको चिकिरसा सम्बन्धी सम्मित लेनेका ध्यान होता है। इस रोगेक आदि लक्षण यह हैं कि रोगी निर्वल और यका हुआ होता जाता है, उसकी प्यासमें शृद्धि हो जाती है, और अधिक मात्रामें अनेक बार सूत्र त्यागनेको वाध्य होना पड़ता है। कभी, कभी सूत्रका परिमाण पांच, दस और पन्द्रह गुणातक शृद्धि कर जाता है। रोगीका पूत्र बहुधा पीत वणे, आरोग्य मनुष्यके सूत्रकी अपेक्षा परिमाणतः भारी, और स्वादमें मथुर होता है, जिससे प्रायः सूत्र-नालीमें उत्तजनाके कारण दाह होने लगती है। प्यासकी अत्यधिकताका होना बहुतही भ्यानक लक्षण है क्योंकि उसको दमन करनेमें रोगीके शरीरके अत्यधिक तरल पदार्थोंका ब्यय होता है। अपरख प्रायः रोगीको असन्तुश्र रक्खनेवाली क्षुधाका ज्ञान होनाभी बहुत बुरा लक्षण है। रोगीका मुख सदा ग्रुष्क रहा करता है और रक्तसे वायुके साथ फुफ्कुस हारा एसेटोन ( Acetone ) और डायसेटिक ऐबिड ( Diacetic acid ) के निकल्केपर श्रीसमें मथुर गन्धका अनुभव होता है। रोगीके अधिक निर्वल हो जानेपर उसके शररिका ताप कम रहने और दांत क्षीण होने लगते हैं, और अजीर्ण आदि

( Dyspepsia ) या कोछ नद ( Constipation ) दुःख दिया करता है। वहु—मूत्र रोगमें शकरकी बृद्धि हो जानेपर श्वेदमें मधुर पदार्थ उपस्थित रहनेके कारण त्वचापर अनेक स्थानोंमें छाजन ( Eczema ) और खुजली हो जाती है, और अनेक स्थानोंपर फोड़े फूटनेचे इस रोगका ज्ञान होता है। इसके अतिरिक्तं मूत्रमें शकरकी अधिकताके कारण जननेन्द्रिय और उसके निकटवर्ती स्थानोंमें असरा खुजली प्रतीत होती है, और शरीरकी त्वचा शुष्क, खुदेरी और कागज़के समान विशेष आकृतिकी हो जाती है।

यह रोग वृद्धावस्थामें बहुतही मन्द गतिसे वृद्धिको प्राप्त होता है। किन्तु युव-कोंमें इसकी वृद्धिकी गति बहुतही तीव होती है। इस रोगके साथ, साथ अनक अन्य रोगोंकी उत्पत्ति हो जाता है। अतः प्रायः बहु-मुत्रके रोगोंके नेत्रोंमें जाल ( Cataract ) पड़ जाता है, शरीरका कोई अङ्ग या समस्त गात्रमें शिथिलता ( Paralyses ) का रोग हो जाता है, नाड़ियोंके शिथिल होने ( Neuritis ) के लक्षण प्रगट होते हैं, वृक्ष रोगकी उत्पत्ति हो जाती है, छातीमें दाह होने लगती है, और विशेषतः क्षयी ( Pulmonary consumption ) रोगकी उत्पत्ति हो जाती है, जो कि बहु-मुत्र रोगकी दशामें बहुतहो भय-इस लक्षण है। कभी अनायास शक्तियोंका इति हो जानेपर रोगीकी मृत्यु हो जाती है, या शरीरमें इस रोगके कारण विकृत पदार्थों- ( Oxybutyric acid etc. ) के एकत्र हो जानेपर किसी विशेष रीतिसे रोगो म्रिकित हो जाता है, उसके स्वास्की गति मन्द हो जाती है, और वह कुछ घन्टे या दिवसमें मृत्युको प्राप्त हो जाता है।

. अनेक रोगी वर्षो पर्यन्त बहु-मूत्र रोगसे पीड़ित रहनेपर शारीरिक दुरैशाको प्राप्त नहीं होते; और प्राय, परन्तु बहुत कम, उदाहरण ऐसेभी मिलते हैं कि इस रोगका स्वमेव अन्त हो जाता है। किन्तु उभका वास्तविक कारण आहारकी अनुकूलता और पित्रत्न स्थानोंका निवास आदि है, जिससे प्रकृतिका पेनकियाज़ और यक्नतके दोष द्र करके उनसे नियमित रूपसे अपना कर्त्तव्य पालन करानेमें सहायता मिलती है। यह रोग विशेषतः युवाबस्थामें या जबकि छाती तथा अन्य अवयवीके रोगोंके साथ होता है और मुख्यतः जबकि मूत्रादिसे अधिक शकरका त्यागन आहारमें परिवर्तन करनेपरभी कम न हो तथा रोगीके शरीरमें मांस और शक्तियां शीम्रतासे न्यन होने लगें, बहुत भयक्कर होता है।

प्राय वाष्प द्वारा उड़ानेपर बहु-मूत्रके रोगीके मूत्रसे शकरके कण प्राप्त किये जा सकते हैं। इसके अतिरिक्त अन्य उपायों द्वाराभी मूत्रमें शकरका ज्ञान किया जा सकता है।

दूसरे प्रकारकी बहु-मूत्र पीड़ा ( Diabetes insipidus ) में यद्यपि मूत्रका त्यागन आरोग्य मनुष्यकी अपेक्षा परिमाणतः अधिक और कई बार होता है, परन्तु उसमें किसी पदार्थकी अनुचित मात्रा सिम्मलित नहीं होती; उसकी गति बहुत मन्द होती है, और उसकी मृत्युकी सम्मावना बहुतही कम होती है। किन्तु उससेभी शरीर दिनोदिन क्षीण होता रहता है, और इसको वही हानि हो सकती है जो पहिली जातिकी बहु-मूत्र पीड़ा ( Diabetes mellitus ) से होती है, और उसके द्वारा शरीरके निबंल हो जानेपर कभी, कभी भयद्भर पीरंणामभी हो जाते हैं। उसकी उत्पत्तिका कारणभी वही है जो पहिली जातिकी बहु-मूत्र पीड़ाका है।

बहु-सूत्र पीड़ाकी चिकित्सार्थ प्रति दिन कमसे कम दो बार दो, दो घन्टे छाती, उदर और पीठपर ताप पहुंचाना चाहिये और हो सके तो उसके उपरान्त उदर, या धड़ बन्धनींका प्रयोग करना चाहिये। किन्तु सबसे आवश्यक यह है कि रोगीको स्क्षमिति स्क्षम रसीले, युपाच्य और अनुत्तेजक फल सेवन करने चाहियें, उत्तेजक अधिक मीठे और भारी फल हितकी अपेक्षा अहितही करते हैं। हमारी सम्मतिमें एक बहु-सूत्रही ऐसा रोग है, जिसमें बेदाने अनारके अतिरिक्त अन्य समस्त फल प्रतिकूळ बैठते हैं। क्योंकि अन्य फलोंका रस अनारसे भारी होता है, आँर उनमें शकरभी अधिक होती है। विशेषतः गन्ना इस रोगमें बहुत हानिप्रद होता है। यदि अनार उपलब्ध न हो तो रोगीके लिए वह फल जिनमें कम मिठास हो देने चाहियें, या थिया (कदू ), तोरी, ठिन्डे, चचेंडे, टोमेटो आदि शाक वाष्प द्वारा उमारुस देने चाहियें।

बहु-सूत्रका एक रोगी सन् १९१७ ई॰ में इमको लाहीरमें मिला था। उसकी आयु प्राय पवास वर्षकी थी; उसको नी वर्षसे बहु-सूत्रकी पीड़ा और तेरह वर्षसे अर्थ रोग था; विष्टेका त्यागन करते समय उसकी काख बाहर निकल आती थी; वह दिनमें तीन बार शीचको जाता था; और प्रत्येक बार कमसे कम एक घन्टा लगता था। इस परभी उसकी अन्त्र भारी रहती थी। अतः जिस दिन वह

## प्राकृतिक विज्ञान।

भले प्रकार इच्छानुकूल शौचसे निवृति प्राप्त कर लेता था उस दिन उसकी प्रक्षत्रताकी कोई सीमा न रहती थी । उसके विष्टेका परिमाण साधारणतः अधिक होता था और उसमें तीक्षण दुर्गन्थभी प्रतीत होती थी। इसके अतिरिक्त उसको कभी लेंडी बन्धकर विष्टा न होता था, और उसकी गुदा द्वारा अपवित्र वायु ( गैसों ) का त्यागन हुआ करता था। मीठे और रसीले पदार्थों के सेवनसे उसके मूत्रमें वृद्धि हो जाती थी। उसको प्रायःपीत वर्णका मूत्र हुआ करता था । उसके ग्रुप्त स्थानम बहुधा उत्तेजना होनेसे मूत्र नालीमें दाह हुआ करती थी। उसके शरीरमें कई वर्षसे कई स्थानपर छाजन प्रतीत होती थी. जिससे उसकी खचाकी आकृति बहतही भद्दी जान पड़ती थी। उसका कष्ठ सदा शुष्क रहा जरता था और कुछ दर चलने या साधारण परिश्रमसे वह थक जाता था । इनके अतिरिक्त उसके श्वांसमें मधुर गन्धका अनु-भव हुआ करता था । हमने उसको प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे छाती, उदर और गुदापर और दो चन्ट पीठ और गुदापर ताप पहुंचान और बेदाना अनार सेवन करनेकी सम्मति दी थी। किन्तु धनाभावसे उस रोगीको यथेष्ट अनार पर्याप्त न थे। इस लिए विवशहो काशमीरी नाशपाती, संगतरा, अनार कन्धारी, कम मीठी जातिके अंगूर, उच्च जातिक आहू और घिया ( कदू), तोरी, चचेंडे, टिन्डे, टोमेटो आदिको वाष्प द्वारा उबालकर सेवन करनेकी आज्ञा देदी थी। इसमें कोई सन्देह नहीं कि यथेष्ट अनार उपलब्ध न होनेसे उसकी आरोग्य होनेमें बहुत विलम्बही नहीं हुआ, प्रत्युत जितना लाभ होना चाहिये था उतना हुआभी नहीं । इसपरभी उसको दूसरे सप्ताहके उपरान्त शौचसे निवृति प्राप्त करनेका कोई कष्ट न रहा था। उसको तीन बारके स्थानमें केवल एकही बार शौच जाना पड़ता था. और उसीमें वह हल्का हो जाता था । इसके अतिरिक्त उसको शौचके लिए एक घन्टेके स्थानमें केवल कुछ मिनिटसही लगते थे । रसीले फलोंसे यद्यपि कुछ दिनतक उसको अधिक सूत्र होता था, किन्तु चौथे सप्ताहके उपरान्त वह नियमित रूपसे मूत्र त्यागन करनेमें सफल होने लगा था. प्यासमें बहत न्यनता हो गयी थी, और कण्डकी शुक्कता जाती रही थी । छटे सप्ताहके उपरान्त उस-के शरीरमें चैतन्यताके आनेसे उसका गात्र बहुत हरुका रहने रुगा था, और जैसे पहिले कुछ दूर चलनेसे वह थक जाता था वह बात उस समय न रही थी। इसके अतिरिक्त उसके मूत्रके रङ्गमेंभी बहुत अन्तर हो गया था। आठवें सप्ताहके उपरान्त उसका गुदा द्वारा वायु त्यागना और काञ्चका निकलना बन्द हो गया था, अर्थ पीड़ामेंभी बहुत कमी प्रतीत होती थी, और उस समय उसको अपने क्र्र रोगोंसे मुक्त होनेका पूर्ण विश्वास हो गया था। क्यों कि उसने लिखा था:—
"Ofcourse the activity blessed in the early period of life is out of question. But, undoubtedly, your treatment is proved a reviving medium of Nature; and it is sure to me that sooner or later I shall get rid of all these long—standing diseases."

उस रोगीको पूर्ण लाभ प्राय डेंद्र वर्षमें हुआ था, और उस समय उसकी मुखाकृतिसे आरोग्यताका दिद्रशैन होता था। यदािप उसका यह लिखना ठीकही था कि
अब वह शिक्तयां और वेतन्यता लैटकर नहीं आसकती। परन्तु फलोंके पुष्कल
आहारने उसकी शारीरिक अवस्थाको आजकलके युवकोंसे कहीं अच्छा कर दिया था। उसका शारीर शुद्ध और अधिक रक्तकी उत्पत्तिके कारण बहुतही सुन्दर प्रतीत होता था। उसके मस्तककी समस्त झुरियां लुप्त हो गयी थीं, और कपोल भर आये थे। जो त्वचा छाजनके कारण बहुत मही और खुर्दरी दीखती थी वह बहुतही: सुन्दर और चिकनी हो गयी थी। केवल श्वेत बालोंके रङ्गमें अन्तर नहीं हुआ था।
सिरोसिस Cirrhosis of the liver.

वाहुधा यक्ततमें सिरोसिस पीड़ाकी उत्पत्तिका कारण अधिक मदिरा पान करना है। किन्तु मदिरा पानके अतिरिक्त अन्य उत्तेजक पदार्थों के से-वन करने, और कभी, कभी शीतज्वर या उपदंश पीड़ासेभी सिरोसिसकी उत्पत्ति हो जाती है।

एक प्रकारके सिरोसिसमें यक्ततके बहुत सिकुड़ जानेपर उसके रक्त कर्णोके दबाओके कारण ड्राप्सीकी उत्पत्ति हो जाती है, और दूधरी जातिके सिरोसिसमें यक्तत असाधारण वृद्धिको प्राप्त हो जाता है और पाण्ड्र रोग प्रकट हो जाता है।

बास्तवमें यह रोग बहुतही भयङ्कर है। क्योंकि इस रोगके कारण यक्टतकी नाड़ियां नष्ट हो जाती हैं; और शरीरके जो पदार्थ समूल नष्ट हो जाते हैं उनकी पुन उत्पत्ति न होनेसे अनेक अवयव अपना यथोचित कर्तव्य पालन न करसकनेके कारण रोगका हेतु होते हैं, जिससे कभी शरीरका उन रोगोंसे खुटकारा नहीं होता » इस रोगकी चिकित्सा और आहार वही होना चाहिये जो यकृतके ड्राप्सी आदि रोगोंका हो सकता है।

अन्त्र रोग Intestine, diseases of.

आ न्त्र सम्बन्धी कई रोगोंका हम इससे पूर्व वर्णन कर चुके हैं। किन्तु उनके विषयमें कुछ विशेष कथनकी आवश्यकता है। क्योंकि अन्त्र और आमाशयकी साधारण पीडाभी हमारे शरीरका शीघ्र नाश और उसको द्षित करनेवाली होती है। अन्त्र न्याधिमें कभी, कभी असद्ध वेदनाका अनुभव होता है, किसी, किसी समय वमन, अनियमित रूपसे मल त्यागन, अर्थात कभी मलका रुक जाना और कभी अपिरिमित रूपसे प्रवाह होना, और उदरके किसी स्थानमें पीड़ाका अनुभव होता है। सन्ह सम्बन्धी अनेक रोगोंका कथन हमने भिन्न, भिन्न शिर्षक लेखें।में किया है। अतः उसके लिए अपेन्डीसाइटिस ( Appendicitis ), विश्वचिका (Cholera ) कान्क्रेशन्स (Concretions), कोष्ठ-बद्ध (Constipation ) अतिसार ( Diarrhæa ), विरेचन ( Dysentery ) अन्त्र उतरना (Hernia ) पेरेसाइटेस (Parasites), पेरीटानाइटिस (Peritonitis), अर्श (Piles \ रेक्टम सम्बन्धी रोग (Rectum, diseases of), मोती झरा ( Typhoid fever ) शीर्ष लेखोंको देखना चाहिए । परन्त वास्त-वमें अन्त्र सम्बन्धी रोगही नहीं प्रत्युत संसन्तकी समस्त व्याधियोंकी हमारे मतानु-सार एक मात्र यही विकित्सा है कि शरीरको टब या वस्त्रों द्वारा अथवा बन्धनोंकी सहायतासे ताप पहुंचाया जाय. और रोगीको उसके रोगकी अवस्थानुसार रसीले. सपाच्य, अनुत्तेजक और सक्ष्म फलांका आहार देना चाहिये । केवल इतनाही विचारनेकी आवश्यकता है कि उन तीव्र रोगोंमें जिनसे रोगीके शरीरमें अधिक पीड़ा या दाहका अनुभव होता है या प्राण जोखिसमें होते हैं अधिक कालतक अथवा निरन्तर अधिक समयतक, अर्थात् जनतक पीड़ा या दाहका इति या उसेमें न्युनता न होले. या जीवन संकटसे बाहर न हो जाय, ताप या तापके उपरान्त बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये।

अन्त्रमें छिद्र होना Perforation of the bowel.

अपन्त्रमें छिद्र होनेका कारण किसी प्रकारका प्रहार या किसी भयक्कर रोगका होना है। किसी तीव्र अस्त्र अथवा अन्य रूपसे किसी ऐसे घावके होनेपर जो उदरको चीर दे अन्त्रमें छिद्र होनेकी अधिक सम्भावना रहती है। इसके अतिरिक्त किसी प्रहार या चोटसे ऐसाभी होता है कि वाह्य भागमें घाव न होते हुएभी अन्त्र अपनी कोमलताके कारण फट जाती है। मोती झरे ( Typhoid fever ) में या बहुत कम क्षयी ( Consumption ) रोगमें घाव ( Ulcer ) या फोड़ा ( Abscess ) होनेपरभी अन्त्रकी क्षित्रीमें छिद्र हो जाता है; और अन्त्रमें रुकाब्टके कारण स्त्रूजन हो जानेसे मलके रुकन्तिपर उसके विकारसे नास्रूकी उत्पत्ति हो जाती है, जिससे साधारणतः अन्त्रके फैलने तथा सिकुडनेके हेतु उसमें छिद्र हो जाता है। परन्तु अन्त्रमें छिद्र होनेका चोह कुळभी कारण हो किन्तु सबके सक्षण एकही हैं।

अन्त्रके फट जानेपर उसमें उपस्थित मल पेरीटोनियल केविटी ( Peritoneal cavity ) अर्थात् उदरकी वह झिक्की जिसमें अन्त्रादि रहती हैं, में होकर अन्त्रके लपेटों ( Coils ) के मध्यमें पहुंच पेरिटोनाइटिस ( Peritonitis ) रोगकी उत्पत्ति करता है, जिससे उदरमें पोड़ाका अनुभव होता है, और कुछही घन्टोंमें यह दशा हो जाती है कि उदरको स्पर्शमी नहीं किया जाता, वमन आरम्भ हो जाती है, मुर्छा आने लगती है, और पेरीटोनियल केविटीमें वायु ( Gas ) के प्रवेशसे विशेषतः उदरके ऊपरके भागमें सूजन हो जाता है। इस लिए यदि दो या तीन दिनतक बहुत सावधानीसे चिकित्सा न की जाय तो रोगी बहुत कछ सहन करके मृत्युको प्राप्त होता है।किन्तु प्रायः अन्त्रमें छिद्र होनेसे पूर्व पेरीटोनाइटिस होनेसे नासूरके निकट वर्ती स्थानोंमें शुल होता है, और ज्योंही अन्त्र फटती है कि पूर्ण पेरीटोनाइटस होनेके स्थानमें स्थानीय फीड़ा प्रगट होता है, और रोगी अधिक जोक्षिममें नहीं रहता।

अन्त्रमें छिद्र होनेपर सबसे आवर्रक बात यह है कि रोगीको कई दिनतक कोई आहार न देना चाहिये। क्योंकि ऐसी दशामें आहार देनेसे या तो वमन हो जाती है, जिससे अन्त्रपर भार पड़नेसे उसके अधिक फटनेकी सम्मावना रहती है, या सेवन किये हुए परार्थ अन्त्रक फटे हुए स्थानमें होकर पेरीटोनियल केविटीमें चले जाते हैं। किन्तु प्यास दमन करने, पेरीटोनियल केविटीमें चले जाते हैं। किन्तु प्यास दमन करने, पेरीटोनियल केविटीको मलके विषेले प्रभावस बचाने और घावको शीघ्र भरनेमें सहायक होनेक निमित्त कृष्ण गुनगुना जल यथा शाक्ति अकार पान कराना और रोगीका उठना बैठना वद कर देना च हिये। चिकिन्

त्साके लिए अच्छा तो यही है कि निरन्तर दो या तीन सप्ताहतक रोगीको टब द्वारा पप पहुंचाया जाय । किन्तु यदि टबकी ब्यवस्था न हो सके तो वल्लों द्वाराही उदर और छातीपर निरन्तर ताप पहुंचाना चाहिये । रोगीकी पीड़ा बन्द होने या बहुत क्म हो जानेके उपरान्त उसको अनारका रस चुंसवाना चाहिये । किन्तु यह ध्यान रहे कि वह अनारकी गुठलीका सूक्ष्माति सूक्ष्म कणभी न सेवन करने पाये, अन्यथा तत्क्षण प्राणोंके ठाले पड़ जावेंगे ।

अन्त्रमें छिद्र हो जानेवाले रोगियोंपर प्रायः सफलता न होने का कारण यही है कि उनकी चिकित्सामें विलम्ब किया जाता है, उनको समयसे पूर्व आहार देदिया जाता है, उनके शरी।पर निरत्तर निश्चित समयतक ताप नहीं पहुंचाया जाता और अवधिसे पूर्व रोगीको उठने बैठनेसे नहीं रोका जाता।

अन्त्रके फट जानेका एक रोगी हमको सन १९१६ ई०में स्यालकोटके निकट एक प्राममें मिला था। वह एक धन सम्पन्न यवन जिमीदारका पचीस वर्षीय पुत्र था। उसका पिता एक साधु वृत्ति मनुष्य था, परन्तु वह महा पापी और कुर था। वह एक गधीके साथ बलात्कार करना चाहता था. उसी पापके परिणामने उसे यह दण्ड मिला था कि गधीकी लात लगनेपर उसकी अन्त्र फट गयी थी। उसके उदरके कपर हाथ रक्खनेसे उसे बहुत पीड़ाका अनुभव होने लगा था. क्योंकि उसे तीन चार घन्टे हो लिये थे। उसको वमन हो रही थीं. उदरके ऊपरके भागमें सजनभी भाने लगा था और थोड़े, थोड़े समयमें उसे कुछ मुर्छी प्रतीत होती थी। हमको उसकी चिकित्सा करनेसे पूर्व यह ज्ञान नहीं था कि वह ऐसा दुराचारी और पापी है. अ-न्यथा हम कभी उसकी चिकित्सा न करते। हमसे केवल यही कहा गया या कि क्षेत्र-मेंसे निकालते समय गधीने लात मार दी थी । अतःहमने पूर्ण सहानुभातिके साथ उसकी चिकित्सा आरम्भ की और उसको निरन्तर बारह दिनतक चौबीसों घन्टे उदर और छातीपर ताप पहुंचवाया और केवल ऊष्ण गुनगुना जल पान करनेको दिया। इसके उपरान्त नौ दिनतक प्रति दिन चार बार दो, दो घन्टे उसको ताप पहुंचाया जाता था. और केवल अनार सेवनार्थ दिया जाता था । ताप आरम्भ करनेसे दो दिन उपरान्त उसको निद्रा आगयी थी, वमन होना बन्द हो गया था और प्यास दमन हो चकी थी। छटे दिन उसके उदरका सूजन कम हो गया था, और उदर पाडामेंभी न्यनता हो गयी थी:और धीरे, धीरे प्राय पन्त्रह दिनमें वह समस्त पीड़ाओंसे

मुक्त हो गया था। केवल निर्बलताका अनुभव होता था। हमने प्राय सवा मासके उपरान्त उसको उठने बैठनेकी आज्ञा दी थी। सबसे अच्छी और आज्ञा जनक बात यह थीकि उसको एक दिनके अतिरिक्त नित्य सुगमता पूर्वक विष्टे और मूत्र-का त्यागन होता रहा उसके मल मूत्र त्यागनकी ऐसी व्यवस्था कर दी गयी थी कि वह लेटे, लेटेही शौचादिसे निवृति प्राप्तकर सकता था।

अन्त्र-दाह Inflammation of the bowel.

यों तो संसारके समस्त रोगोके साथ दाहका होना आवश्यक है, और कदाचित इसीसे डाक्टर कोहनीने समस्त रोगोंकी उत्पत्तिका हेतु ज्वर कहा है, परन्तु आजकलके प्रमाणिक डाक्टोंके मतसे अन्त्र-दाह कोई विशेष रोग है। उनकी सम्मतिके अनुसार अन्त्र-दाहरे अन्त्रकी वाह्य या अन्तरिक भीतपर प्रभाव होता है। अन्त्रकी वाह्य भींत पेरीटोनियम ( Peritoneum ) से ढकी होती है। अतःअन्त्रकी वाह्य भीतमें दाह होनेसे पेरीटोनाइटिस ( Peritonits ) सरीखे भयद्वर रोगकी उत्पत्ति होती है। अन्त्रकी आन्तरिक भीतमें दाह होनेको बहुधा एन्टेराइटिस (Enteritis) कहते हैं: और मुख्य स्थानोंमें दाह होनेको कोलीटिस (Colitis). एपेन्डीसाइटिस ( Appendicitis ) इत्यादि कहते हैं। एन्टेराइटिसकी दशामें मोती झरा ( Typhoid fever ), विश्वचिका ( Cholera ), अतिसार या विरेचन ( Dysentery ) सरीखे रेगोंकी उत्पत्ति भिन्न, भिन्न संकामक रोगोंके कींटाणुओं द्वारा होती है. और वह किसी विशेष जातिके कींटाणुसे सम्बन्ध न रकखते हएभी तीव्र गतिको प्राप्त हो जाता है, किन्तु जब उसकी बहुत भयानक दशा होती है तो प्रयः वह छोटे बालकोंकोही हुआ करता है: और उसका अति-सार ( Diarrhæa ) में परिवर्त्तन हो जानेपर वह अति अयङ्कर रूप धारण किया करता है। एन्टेराइटिसके मन्द होनेपर विशेषतः विरेचन ( Dysentery ) का रोग होनेसे बहुत कष्टका अनुभव होता है. परन्तु वह तित्र एन्टेराइटिसकी अपेक्षा कम भयानक होता है। कच्चे पहलों. उत्तेजक तथा कृत्रिम आहारसेई। मन्द या तीव एन्टेराइटिसकी उत्पत्ति होती है, और विषेठे पदार्थ सेवन करनेसे वह भयहर रूप धारण कर लेता है। प्रायः अन्त्र या आमाशयमें शीत या सीलनसेभी दाह हो जाती है. किन्तु अधिकांश उससे शीत ( जुकाम ) शिर पीड़ा और ब्रोन्काइटिस ( Bronchitis ) अर्थात श्वास नालीकी पीड़ाकी उत्पत्ति होती है।

इस रोगमें अतिसार ( Diarrhea ) को सुख्य लक्षण समझना चाहिये, और रोगकी मन्दावस्थामें तो बहुधा एक मात्र अतिसारही विशेष रक्षण होता है; किन्तु केवल छोटी अन्त्रके प्रभावित होनेपर अतिसारकी अपेक्षा कोष्ठ बद्ध अधिक होता है। अन्त्र-दाहसे पीड़ित होनेपर स्क, स्ककर मसोसनेवाओ पीड़ाका असु-भव होता है, तीव देशामें शरीरका ताप बढ़नेसे विकलता और सूछी प्रतीत होती है, और यदि अतिसारकी गतिमें अधिक तीव्रता होती है, तो शीघ्र, शीघ्र दौरे होते हैं।

अन्त्र-दाहकी पीड़ोमें यथा शक्ति रोगीको आहारकी मात्रा कम देनी चाहिये; और यदि वास्तविक श्रुधा न हो नो आहारकी सूक्ष्म मात्राभी विषका काम करती है। इसके अतिरिक्त भूल करमा रोगीको उत्तेजक, गरिष्ठ, कुपाच्य, और रस हीन पदार्थ न देने चाहियें। उन समय रोगीका सर्वोत्तम आहार केवल वेदाना या मस्कृ-ती अनारही हो सकता दें, किन्तु यदि अनार उपलब्ध न हो तो काशमीरी नाश-पातीके समान कोमल फलोंका रस चुंसवाकर रोगीसे फोक थुकवा देना चाहिये।

अन्त्र-दाहकी पीड़ाकी चिकित्सार्थ उदर या उदर और छातीपर ताप या उसके उपरान्त धड़ अथवा उदर बन्धनींका प्रयोग करना चाहिये। किन्तु यदि साथमें शिर और शीत पीड़ा (जुकाम ) हो तो शिर और शीवापरभी ताप पहुंचाना चाहिये। रोगकी तीव्र दशामें पीड़ाके अन्ततक या अधिक समय ताप करना चाहिये, और मन्द रूपमें प्रति दिन दो या तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचना चाहिये। इससे अधिक जानना हो तो अतिसार शीर्षक लेख देखना चाहिये। अन्त्र-चाच Ulceration of the bowels.

31 न्त्रमेंभी उसी रीतिसे घावोंकी उरपित होती है जैसे हमारे शरीरकी त्वचा-पर होती है। किन्तु आन्तरिक घाव वाह्य घावोंकी अपेक्षा इस छिए बहुत शींद्र आरोम्य होते हें कि उनतक वायुका सीधा सम्बन्ध नहीं होता और शरीरकी आन्तरिक ऊष्णतासे उनको ताप पहुंचता रहता है। उनकी उत्पत्तिक अनेक कारण होते हैं। इसीसे वह स्थूल, कटोर और तीक्षण पदाधोंके निगल्नेके उपरान्त उनके द्वारा अन्त्रकी क्षित्रोंके खुर्चे जानेनर, या किसी अन्य प्रहारसे उत्पन्न हो जाते हैं; और उनके कारण अन्त्रकी मीतिको हानि पहुंचनेसे शरीरमें उपस्थित पाचक रसोंकी सहायतासे उनकी वृद्धि होती है। ऐसे घावोंकी उत्पत्ति प्रायः आमाशयके नांचेक मार्गके निकट ड्यूडेनम ( Duodenum ) अर्थात् अन्त्रके पहिले सागमें शामाधायिक घावोंसे समानता रक्खती हुई होती है। मोतीझरे ( Typhoid fever ) के कारण उराफ होनेवाले घावोंकी उरवित लिम्फोटिक तन्तुओं ( Lymphatic tissues ) के समृहोंमें बहुधा छोटी अन्त्रके निम्न मागमें होती है। ट्यूबरक्युखर घाव ( Tubercular ulcers ) क्षयी रोगमें कुछ विलम्बसे होते हैं; आरे उनके हारा अतिसार ( Diarrhoea ) होनेसे बहुधा प्रत्युत सदा उसका परिणाम मृत्युही होता है।

वास्तवमें अन्त्र-घाव और अन्त्र-दाह (Enteritis) के रोगमें कोई अन्तर नहीं है; प्रत्युत एन्टेराइटिसकी उन्नतावस्थाही अन्त्र-घाव है। केवल अन्त्र-घावमें इतकी बात अधिक होती है कि उससे रक्त प्रवाह हुआ करता है। यदि अन्त्र-घाव अन्त्रके उच्च भागमें होता है तो उससे स्थाम अथवा भूरे रक्षका रक्त आता है, और यदि अन्त्रके निम्न भागमें होता है तो लाल और अपरिवर्तित रक्त निकलता है। मोतीझरेसे उत्पादित घावोंके अतिरिक्त अन्य घावोंके आरोग्य होनेपर उनके स्थानमें ऐसे विन्ह (Scars) हो जाते हैं जिनकी अपूर्ण रचनाके कारण तन्तुओंमें तनाओं और खिचानों हो जोनेसे अन्त्रके सिकुड़नेपर उसमें ककावट हो जाती है। ट्यूबरक्युलर घावोंमें इस लिए विशेषतः अन्त्र अधिक सिकुड़ जाती है, क्योंकि घावोंके वह विन्ह अन्त्रम चारों ओर होते हैं।

इस रोगकी चिकिरसा और पश्य वही होना चाहिये जो अन्त्र दाहका हो सकत है। किन्तु इसकी चिकित्सामें अन्त्र-दाहकी अपेक्षा अधिक समय और धैर्यक आवश्यकता है। ट्यूबरवयुकर घावोंकी अवस्थामें क्षयी रोगकी चिकित्सा करना मुख्य बात है। परन्तु अन्त्रमें ट्यूबरवयुकर घाव प्रगट होनेपर किसी विरले रोगीकेही प्राण बचा करते हैं। किन्तु ट्यूबरवयुकर घावक प्रगट होनेसे पूर्व चिकित्सा करनेसे बहुधा अनेक रोगियोंके धैर्यसे काम लेनेपर प्राण बच सकते हैं। अक्न-बाधा Obstruction of the bowels.

अन्त्रमें बाघा अर्थ पाचनमें आये हुए पदार्थों के अतिरिक्त अन्त्रके भीतर जानेवाले मार्गमें किसी उदर व्याधि या अन्त्रकी भीतमें किसी प्रक्यादि अथवा अन्त्रमें अन्त्र उतर आनेके कारण हो जाती है। पिछले कारण अन्त्र-बाधाके विषयमें अधिक क्षान प्राप्त करनेके लिए हानिया (Hernia)

हीर्षक लेक देखना चाहिये । एकैक रोगके भयहूर होनेपर अन्त्र-बाबाकी तीवा-क्स्मा होती है, और शौन: शौन: रकावटके कारण उपस्थित होने या धीरे, धीरे अन्त्रके सिकुड़कर बन्द हो बानेपर उसकी मन्द दशा हो जाती है। किन्तु कभी, कभी ऐसाभी होता है कि अन्त्रमें मन्द गतिसे बाधा होनेपरभी कुछ दिनमें उसका तीव रूप हो जाता है। रोगकी मन्दावस्थामेंभी प्राय वही लक्षण होते हैं जो तीव दशामें होते हैं। केवल अन्तर इतनाही है कि उसकी चेष्टा कम भयानक प्रतीत होती है।

अन्त्र बाधाकी उत्पत्तिका कारण अन्त्रके बाहर किसी निकटवर्ती अवयवमें कोड़ा होनेसे उसका दवाओ पड़ना या पेरीटोनाइटिसके हेतु अन्त्रमें रूपेट होना या स्त्रयं अन्त्रके परस्पर लिपट जानेसे उसमें बल पड़ जाना, या अन्त्रके भीतर फोड़ा या पुराने घावका तन्तुओंको स्ंविनेवाला चिन्ह (Scar) होना, या कसे हुए कोव (दस्ताना) मेंसे हाथ खिंचनेपर जैसे कंगलियोंपरसे क्लोव (Glove) स्त्रीट जाता है उसके भगान बड़ी अन्त्र छोटी अन्त्रपर लीट जाने अर्थात् इन्टस्स-सकेपदान (Intussusception) का होना, या किसी कठीर पदार्थ, या फलकी गुठला अथवा विष्ठका छुक्क हो कठीर होनेपर अन्त्रके भीतर अटककर उसके मार्गको रोकना होता है।

पीड़ा ( Pain ), वमन ( Vomiting ), कोए-वद ( Constipation ), और उदरपर स्जन (Swelling of the abdomen ) इस रोगके विशेष छक्षण हैं; और यदि यह चारों लक्षण एक साथ उपस्थित हों तो एक पलकाभी चिकित्सा में विख्यन न करना चाहिये। इस रोगमें मसोसने और रुक, एककर होनेवाली ऐसी पीड़ाका अनुभव होता है जो कभी अधिक और कभी न्यून हो जाती है। जबिक अन्त्र बाधा छोटी अन्त्रमें होती है तो बहुधा नाभिके चारों और पीड़ाका ज्ञान होता है, और पहिले पीड़ाके साथ जिममें उदरके स्पर्श मात्रसे पीड़ाका अनुभव होता है, और पहिले पीड़ाके साथ आमाशयमें उपस्थित पदार्थ एक विशेष रूपकी वसन द्वारा बाहर आन्ते हैं, तदुपरान्त पीत वर्ण और कट स्वादके पदार्थ पित्तकी अधिक मात्राके साथ निकलते हैं, और कुछ घन्टे व्यतीत होनेपर वमनका रक्क भूरा हो जाता है और उसमें अन्त्रके बहुत भीतरके पदार्थों की गन्धका अनुभव होता है। इस प्रकारकी वसनको फेशेल वोमिटिक ( Fæcal vomiting ) अर्थात् विद्या वसन कहते हैं ।

तीम दक्षामें एकैक कोष्ट-बद्ध हो जाता है. किन्त रोगकी मन्दावस्थामें कीष्ट-बद्ध और अतिसार दोनों एकके पीछे दूसरा होता स्हता है, या दोनोंमेंसे किसी एकहीके होनेपर कई, कई साम्रतक भीरे, धीरे विष्टेकी लेंडीका आकार छोटा होता जाता है। बड़ी अन्त्रमें उपस्थित रोगकी मन्द दशामें रोगीको बारम्बार झीच जा-नेकी इच्छा होती है. और अन्त्रमें भार और किश्वनेवाली पीड़ा प्रतीत होती है. किन्त शीच जानेपर विष्टेका त्यागन नहीं होता । किसी, किसी दशामें, विशेन धतः इन्टस्ससकेपशन होनेपर, कोष्ठ-बद्धके होते हएभी, अधिक किश्वनेपर बहुत कुछ केष्म और रक्तमय झिली विष्टेके रूपने आती है। रोगकी टीव द्यामें बदर वास ( Gas ) से फूल जाता है. जिससे बहत पीड़ा होती है: मन्दावस्थामें अन्त्रके उस स्थानपर जहांकि उसकी भींत मोटी प्रतीत होती है कभी, कभी नला तनकर उभरनेपर प्रत्यक्ष दीखने लगता है, और अन्त्रमें रुके हुए पदार्थीको निक-रुनेको बाध्य करता है. किन्तु छोटी अन्त्रमें बाधा होनेसे नर्लेक प्रभावित होनेपर वह एक दूसरेके ऊपर तन कर उभर आते हैं. और बड़ी अन्त्रके निम्न आगमें होनेपर उदरके उच भागमें और इधर उधर उभार हो जाता है। इसके अतिरिक्त रोगके वढ जानेपर दौरे होने लगते हैं और तीनसे छः दिनतक. यदि धपरिश्रम चिकित्सा न की जाय तो रोगीकी मृत्यु हो जाती है किन्तु रोगी अन्त समयतक सचेत रहता है।

अन्त्र बाधाकी दशामें कभी, कभी रोगीकी चिकित्सा करना बहुतही कठिन हो जाता है। परन्तु समयपर सपरिश्रम चिकित्सा करनेसे रोगीके प्राण संकटसे बचाये हा सकते हैं। अतः रोगकी तीव दशामें निरन्तर रोगीके रोगकी अवस्थान तुसार उसके अपित्ति निकलनेके समयतक निरन्तर चौबीलों घन्टे कई दिनतक और मन्दावस्थामें प्रति दिन दो या तीन बार दो, दो घन्टे उदर और छातीपर ताप पहुंचाना चाहिये और उसके उपरान्त यदि आवश्यक समझा जाय तो धह या उदर बन्धन प्रयोग किये जायं।

आहारके निमित्त केवल अनार या किसी सूक्ष्म फलका रस खुंसवाकर फोक शुकवा देना चाहिये। किन्तु यदि विष्टेका त्यागन किथित मात्रभी न होता हो और रेगोंको शुपाका ज्ञानभी न हो तो आहारकी कोई मात्रा न दी जाय।परन्तु गुनगुते ऊष्ण जलकी जितनी मात्रा रोगींको सेवन कराया जाय उतनाही अच्छा है।

अन्त्र बाधासे पीड़ित एक रोगी सन् १९१७ ई० में अपनी चिकित्सार्थ दिक्कीमें आया था। उसकी अवस्था प्रायः बीस वर्षकी थी, उसकी एक सप्ताइसे विष्टा और चौबीस घन्टेसे मूत्र नहीं हुआ था. उसकी नाभिके चारों और ऐसी पीड़ाथी कि उदर्पर हाथभी नहीं रक्खा जाता था. उसके नले उभर आये थे। उसकी ऐसी पीडा कई वर्षसे कभी, कभी हो जाया करती थी। किन्तु होंग आदिके लेप या नलों आदिके मलने अथवा अन्य किसी उपायसे उसकी पीड़ा दर हो कारा करती थी । परन्त कुछ दिनसे ऐसा कोई मास न जाता था कि तमको शन्त्र दाधाकी पीड़ा दुःख न देती हो । उसको प्रायः कोष्ट-बद्ध रहा करता था; किन्तु कभी, कभी एकैक अतिसारके दौरे हो जाते थे वह इस पोड़ासे दुःखी होकर एक वैद्य महाशयकी सम्मतिसे हुका पीने लगा था। परन्त इससे उसको लाभ पहुंचनेकी अपेक्षा वह इस दुर्व्यसनसभी हेशित था। क्योंकि हकोने उसको अपना दास बना लिया था। कुछ दिनसे वह एक डाक्टरकी सम्मतिसे इनेमा इश ( Enema douche ) अर्थात अन्त्रमें पिचकारी द्वारा जलभी लेने लगा था, जिससे उसकी रही, सही स्वतंत्रताभी जाती रही । क्योंकि फिर उसको विना इनेमार्के विष्टेका त्यागनहीं नहीं होता था, प्रत्यत कुछ समयके पश्चात दिनमें कई, कई बार इनेमा छेनेपरभी कोई प्रभाव न होता था। और रेचकाति रेचक पदार्थभी उसकी अन्त्रपर अपना कार्य करनेमें व्यर्थ सिद्ध होते थे. और उनकी तीक्षणतासे शरीरको औरभी दुःख होता था। उसने एक योग्य डाक्टरकी आज्ञानसार अनेक प्रकारकी व्यायामकाभी बहुत दिनतक अनुभव किया। किन्तु प्रत्येक साधन और चिकित्सासे उसकी दशा गिरतीही गयी। हां. डाक्टर कोहनीकी चिकित्सासे अवस्य उसे बहुत कुछ लाभ पहुंचा था । किन्तु एक मासके लपरान्त उस चिकित्सानेभी अधिक लाभ पहुंचाना बन्द कर दिया। इसके अतिरिक्त जसने पर्ण रूपेण डाक्टर कोहनीकी चिकित्साका अवलम्बनभी नहीं किया था. अन्यशा उसके रोगकी ऐसी भयानक दशा कभी न होती। वास्तवमें आहारके विषयमें कोई कोई बात डाक्टर कोहनीकी बहुतही गृढ़ हैं, और यदि उनपर चलका चिकित्सा नभी की जाय तो अनेक रोग स्वयं दूर हो सकते हैं। परन्त जनका मर्म जाननेवाले इस जगत्में विरलेही मनुष्य हैं। इम डाक्टर कोइनीकी विकित्साकी अपेक्षा उनके आहारके सिदान्तों कोडी अधिक श्रेय देते हैं: और

उनके कारणही उनकी चिकित्साको सफलता प्राप्त होती है । किन्त जो उनके निश्चित आहारपर न चलकर अन्नादि या गरिष्ठ पदार्थ सेवन करके चिकित्सा करते हैं उनको लामकी अपेक्षा अधिक हानि और निर्बलता होती है। इसीसे उस रोगीने-भी अधिक निर्वल होनेपर उनकी जल चिकित्साका परित्याग कर दिया था: और निर्वल होनेका, शीतल कियाओंसे प्रति किया द्वारा शक्तियोंके व्यय होनेके अति-रिक्त, अधिक कारण यह था कि वह गैंहंका दलिया, चावल और आलू आदि सेवन करता रहा था। अतः हमने उसकी इस गाथाको सुनकर उसकी चिकित्सा करना इस लिए अस्वीकार किया कि जब उसने डाक्टर कोहनीकी चिकित्साकाही पथ्यसे अवलम्बन न किया तो हमारी आज्ञानसारही पथ्यसे कब रहता । परन्त उसने अपने इस उत्तरसे हमें सन्तुष्ट कर दिया-''यदि दल्यि और आलू आदिके सेवनकी आज्ञा नहीं है तो डाक्टर कोहनीने उनके बनाने और अनेक रोगियोंको सेवन करानेके विषयमें क्यों लिखा था ? " हमने उसके इन शब्दोंसे समझ लिया कि न वह स्वयं डाक्टर कोहनीके गृढ उपदेशको समझ सका, और न उसका चिकित्सकही समझा सका: और इसीसे वह पूर्ण रूपेण पथ्यका पालन करनेमें असमर्थ रहा । अतः हमने उसकी चिकित्सा अपने हाथमें ली और निरन्तर अडतालीस घन्टेतक उदर और छातीपर ताप करवाया, जिससे उसको प्राय पैतीस घन्टेमें बहुत शुष्क विष्टा हुआ और उसकी पीड़ामें बहुत न्यूनता हो गयी । इसके उपरान्त एक मासतक हमने उसे प्रति दिन तीन बार और उसके पश्चात् दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने, और छः मासतक प्रति दिन एक घन्टा या जितने काल उचित हो ताप करके सक्ष्म रसीले फल सेवन करनेकी सम्मति दी. जिससे दो सप्ताहके उपरान्त उसको कोष्ट-बद्धकी पीड़ा किश्चित मात्रभी न रही और अतिसारका दैशा तो चिकित्सा कालसे हुआही नहीं। उसका धीरे, धीरे दो मासके उपरान्त समस्त पीड़ाओं से छुटकारा हो गया था। परन्तु इसपरभी वह हमारी आज्ञानुसार निरन्तर छः मासतक फलही सेवन करता रहा। अन्त्र-पुन्छल रोग Appendicitis.

ज्ञानक प्राय समस्त शरीर वैज्ञानिकोंका यही मत है कि अन्त्र-पुन्छल अर्थात् अपेन्डिक्स वर्मीफारमिस (Appendix vermiformis) शरीरमें केवल एक व्यर्थ अवयव है या कदाचित उससे पाचनमें बहुतही कम सहाव्यता मिलती है। परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि चोहे बहु व्यर्थ हो अथवा कुछ कार्य

करती हो, किन्तु उसमें दाह होनेपर रोगकी भयङ्कर दशा हो जाती है । बहुचा अन्त्र-पुन्छल्में स्वमेव दाह नहीं होती, यद्यिप रोगकी उत्पत्ति उसीसे होती है । जबतक केवल अन्त्र-पुन्छल्पर रोगका प्रभाव होता है भारीपनके अतिरिक्त किधी वास्तिवक पीड़ाका ज्ञान नहीं होता । तीव्र पीड़ा उसी समय होती है, जब कि पेरोटोनियम (Peritonium) अर्थोत् अन्त्रको हकनेवाली विश्ली उस स्थानपर प्रदाहित हो जाती हैं जिससे वह अन्त्र-पुन्छल्के वाह्य भागको हके होती है।

इस रोगकी तीज दशामें पेरीटोनियममें स्थानीय दाह होती है, और वह दो सप्ताह या उत्तीक लगभग समयमें दर हो जाती है। किन्तु उत्तसे अन्त्र-पुन्छल गलाओ (Gangrenous ap; andicitis), जिसमें अन्त्र-पुन्छलके गलनेपर अन्त्र और पेरीटोनियम एक होजाते हैं अर्थात अन्त्रके पदार्थोंको पेरीटोनियममें जाने के लिए मार्ग हो जाता है, और अन्त्र पुन्छल फोड़ा (Suppurative appendicitis), जिसमें अन्त्र-पुन्छल फोड़का स्थान होती है, यह दो भयक्कर रोग हो जाते हैं; और मन्त्रवस्थामें छोटी अन्त्रके निम्न भागमें (Iliac region) कि, स्क्रकर साधारण पीड़ाके दैरि होते हैं, जो कि क्रेशका कारण होते हुएभी कदिन्स साधारण कार्य करनेमें वाधक नहीं होते, या एक विशेष रूपसे निवेलता और उस स्थानपर भारीपनका अनुभव होता है। इसका कारण या तो वह प्रदा-हित अन्त्र-पुन्छल होती है, जिसने उस समयतक पेरीटोनियमके उस भागपर जो कि उसे ढके रहता है प्रभाव नहीं किया है; या वह पेरीटोनाइटिसका दौरा होता है, जो कि आरोग्य होनेके उपरान्त रोगका मूल हेतु न जानेसे पुनः हो जाता है, या वह मन्द फोड़ा होता है, जोकि विछले दौरके निमित्त उभर आता है।

अन्त्र पुन्छल रोगकी उत्पत्तिका कारण कोष्ट-बद्ध, या बई। अन्त्रके उस छोर, जिससे कुछ इच जगर छोटी अन्त्रका मुख खुलता है ( Cæcum ), में पावनमें न आया हुआ भोजन एकत्र होने, और आवश्यकतासे अधिक आहार करनाभी है; और आजकलके चाय और मांसादि सेवन करनेके दुर्व्यसन कोष्ट-बदकी उत्प-ित्तों सिगों भाग लेते हैं। जब कि अन्त्र-पुन्छल या उसके निकट सम्बन्धी अव- धर्मों रक्त सखारमें बाघा या दाहका कारण बेक्टरिया ( Bacteria ) द्षित कीटाणुओं के कारण होती है तो रोगकी भयक्करता बेक्टरियाकी प्रकृतिपर निर्भर होती है। बहुधा वैज्ञानिकोंका यह मत रहां है कि बाख या किसी कठोर प्रदार्थके

कण अथवा अङ्गर या सेव आदिके बीज अन्त्र-पुन्छल्पें पहुंचकर रोगका कारण है। हैं। परन्तु यह एक मिथ्या धारण है। हो, कभी अनायास ऐसे पदार्थ अन्त्र पुन्छल्पें पाये अवस्य जाते हैं। किन्तु उनसे अन्त्र-पुन्छल्का कोई रोग नहीं होता। समयपर आहार न करने, समाध्येंसे अधिक बोझ उठाने, अधिक दूरतक साइकिल्पर जाने और उदरमें चोट लगनेसे बहुत दिनतक अन्त्र-पुन्छल्पें मन्द दाह रहनेसे वह पेरीटोनाइटिस ( Peritonitis ) रोग उत्पन्न करनेको प्रस्तुत रहती है।

अन्त्र-पुन्छल रोग पूर्वमें विना किसी प्रकारकी निर्बलताका ज्ञान हुए एकैक बहुत तीन दशामें प्रगट होता है। सबसे पिट्टले अन्त्र-पुग्छलके स्थानमें उदरमें बड़ी तीब पीड़ाका ज्ञान होता है. किन्तु एक, दो दिनमें छोटी अन्त्रके निम्न भागमें पीड़ा स्थिर हो जाती है। वास्तवमें उस पीडासे रोगी विकल हो हर निरन्तर कमरके सहारे दाहिनी टांग सिकोड़े पड़ा रहता है। रेागीको बहुधा एक, दो दिनतक अर्जार्ण, वमन, कोष्ठ-बद्ध, क्षुधामें न्यूनता और उबकाइयों ( Nausea ) का कष्ट भोगना पडता है। छोटी अन्त्रके निम्न भागके निकट स्पर्श करनेसे अति पीड़ाका अनुभव होता है. और बहुधा उस पीड़ाके शूल मेरू दण्डके निकट जाते हुए प्रतीत होते हैं। ज्वरभी प्राय १०२° का रहता है। इसके अतिरिक्त बहुधा दो, तीन दिनके उपरान्त छोटी अन्त्रके निम्न भागके दाहिनी ओर सूजनभी हो जाता है। साधारणतः रोगीके शरीरमें उपरोक्त लक्षण एक, आध सप्ताह रहकर घटने आरम्भ होते हैं: और दो सप्ताहके अन्ततक रोगी आरोग्य हो जाता है। किन्तु अन्त्र-पुन्छलके गलाओ (Gangrenous appendicitis) की दशामें रोगके लक्षण बहत भयकर होते हैं। ज्वरका ताप अति उच श्रेणीका होता है और यदि समयपर चिकित्सा न की जाय तो अति शीघ्र मृत्यु हो जाती है । अन्त्र-पुन्छलमें फोड़े ( Suppurative appendicitis ) की उत्पत्ति बहुतही कम होती है । परन्त उसके लिएभी सावधानीसे चिकित्सा करनेकी आवश्यकता है।

अन्त्र-पुन्छल रोगकी चिकित्सार्थ उदर और कमरपर या केवल उदरपर ताप पहुंचानेकी आवश्यकता है। यदि रोग तीन्न हो तो उसकी अवस्थानुसार अधिक ताप पहुंचाना चाहिये, और मन्द दशामें प्रति दिन दो या तीन बार दो, दो बन्धे ताप करना चाहिये। किन्तु यदि बमन होती हो तो उदरके साथ छातीपरभी ताप करना चाहिये। रोगीका आहार यथा शक्ति अनार या अन्य रसीले फल अथवा गौकका घारोष्ण दूध होना चाहिये।

सन् १९१७ ६० के मध्यमें एक रोगी हमको अलीगढ़में मिला था। उसको गाजियाबादसे अलीगढ़तक साइकिलपर आनेसे अन्त्र-पुन्छलकी पैड़ा हो गयी थी। यद्यपि पीड़ाने अयङ्कर रूप धारण कर लिया था, किन्तु वह रोगी हमको अगलेही दिन दिखलाया गया। अतः हमने उस दिन दो, दो घन्टे उपरान्त निरन्तर चार, चार घन्टेतक ताप पहुंचवाया, जिससे उसे तत्क्षण लाभ होना आरम्भ हुआ, और तीन घन्टेतक पहिला ताप होनेसर उसे निद्रा आने लगी, परन्तु कभी, कभी आख उचट जाती थी। किन्तु चार घन्टे उपरान्त उसको अच्छी निद्रा आगथी दूसरे दिन हमने उसे भोजनार्थ एक अनार दिया और चार, चार घन्टेके उपरान्त दो, दो घन्टे ताप पहुंच्याया, जिससे पीड़ाका अन्त हो गया। अतएव तीसरे दिन केवल दो बार दो, दो घन्टे ताप किया गया और पांचव दिन ताप बन्द कर दिया। प्रारीर सा इरिरोस स्थूल पढ़ार्थ एकन्न होना Concretions.

प्रारमें अनेक स्थूल पदार्थ अर्थात चूनेके क्षार (Lime-salts) आदि क्षित पूर्ण और प्रहारित अङ्गोंमें उसी प्रकार एकत्र हो जाते हैं जैसे भारा जलको किसी पात्रमें पकानेगर उसमें स्थूल पदार्थ रह जाते हैं । हमारे अवयबोंमें क्षानेक एकत्र होनेका कारण यह है कि किसी कारण वश उनके शिथिल हो जानेगर स्थूल पदार्थोंको द्रव रूपमें रक्खकर शरीरसे बाहर करनेके लिए यथेष्ट कार्बोनिक ऐसिड गैसकी उत्पत्ति नहीं होती; और भारी जलके पकानेगरभी पात्रमें इसीसे स्थूल पदार्थ एकत्र हो जाते हैं कि कल्णताके प्रभावसे उक्त गैस निकल जाता है। यह क्षारादि फुफ्फुसके उस पीड़ित भागके आरोग्य होनेगर जहां कि ट्यूबरक्लेसिस होते हैं, या शरीर सम्बन्धी अथवा विजातीय कीटाणुओंके मृत शरीर रह जाते हैं, या शरीर सम्बन्धी अथवा विजातीय कीटाणुओंके मृत शरीर रह जाते हैं, या शरीर सम्बन्धी अथवा विजातीय कीटाणुओंके मृत शरीर रह जाते हैं, या शरीर सम्बन्धी अथवा विजातीय कीटाणुओंके अरा शरीर इत्नेम स्त्राह्माय, पित्ताशय, लार कोवों और अन्त्र-पुन्छलकी पथरीकी उत्पत्ति उपरोक्त रीतिसे शरीरके अङ्गोंमें झारोंके एकत्र होनेगरही होती है। इसके अतिरिक्त गाऊट (Gout) आदिमें अनेक स्थानोपर स्थल पदार्थोंक एकत्र होनेस प्रस्थियां तथा सूजन होनेका-भी वही कारण है जो अन्य स्थानोपर पथरी होनेका है।

शरीरके स्थागे हुए अनेक तरल पदार्थोंसेमी धोरे, धीरे उनमें उपस्थित स्थल पदार्थोंके एकत्र होनेपर पथरी हो जाती है। इसीसे प्राय शनैः, शनैः कानका मल बहुत कठार होकर अति क्षेशका कारण होता है; और ऐसेश श्वांस नाली आदिमें श्रेष्ठमके स्थूल पदार्थोंसे अनेक कठोर पदार्थ उत्पन्न होकर दुःखका कारण होते हैं।

प्रायः वह पुरुष जो अपनी मुंछें दांतोंसे चन्नानेके अभ्यस्त हैं या जो अपने नखींको कुतर, कुतरकर सेवन करते रहते हैं उनके आमाशयमें उसी प्रकार पथरी पड़ जाती है, जैसे पशुओंके आमाशयमें उनके अपने शरीरको चाटनेके अभ्याससे पथरी हो जाती है। इसके अतिरिक्त ठवण सेवनभी पथरीका हेतु होता है।

पयरीकी चिकित्सामें बहुत धैर्य और समयकी आवश्यकता है। क्योंकि जैसे उसके बननेमें अधिक समय लगता है वैसेही उसके ट्रटनेमेंभी कुछ काल चाहिये। किन्तु यदि पयरीका आकार छोटा होता है तो वह शोध्र निकल जांती है।

गाऊटके अतिरिक्त अन्य पथरी सम्बन्धी रोगोमें केवल स्थानीय या छाती अथवा उदरका ताप, और रोगकी अवस्थानुसार रसीले फर्लोका आहार होना चाहिये । किन्तु गाऊटकी दशामें समस्त शरीरका ताप होना आवश्यक है।

पथरीका एक रोगी हमको सन् १९१६ ई०में लाहै (से मिला था, उसकी आयु प्राय पचास वर्षकी थी; उसके सूत्राशयमें अन्त्र और आमाशयकी ऐखिडिटी (Acidity) के कारण स्थूल पदार्थों के एकत्र होनेपर बहुत दिनसे पथरी हो गया थी; उसने उसके अनेरिक्त उसे कोई लाभ नहीं पहुंचा था कि उसका जो सूत्र त्यागन रुक जाता था वह फिर होने लगता था; उसकी चिकित्साके विषयमें समस्त डाक्ट्रोंका एक ओरसे यही मत था कि शब्य किया द्वारा पथरी निकालदी जाय, किन्तु उसे यह स्वीकार न था; कभी, कभी उसको पथरीके कारण सूत्राशयमें इतनी दाह और पीड़ाका अनुभव होता था कि वह विकल हो जाता था, और जब कभी उसका सूत्र रुक जाता था। तब तो प्राणीपर बीतती थी; सूत्राशयमें पथरीके अतिरिक्त उसका समस्त शरीर ऐसिडिटीके हेतु रोग मन्दिर बना हुआ था; जिस समय वह हमारे समीप आया था उस समय उसको निस्य सूत्राशयमें नली डालकर सूत्र कराया जाता था। हमने उस रोगीको हो सप्ताहतक तीन बार तीन, तीन घन्टे सूत्राशयसे केकर प्रीवा पर्यन्त ताप पहुंच-वाया, और जिस दिन वह हमारी चिकित्सामें आया था, उसका निरन्तर जीवीस

धन्टेतक ताप किया गया था: इसके उपरान्त तीन मासतक प्रति दिन दो बार दो. दो घन्टे, उसके पश्चात चार मास पर्यन्त दो. दो घन्टेके स्थानमें एक. एक घन्टे ताप किया गया था, और उसके पीछे एक मासतक केवल घड़ बन्धनींका प्रयोग हुआ था। उसको आहारके निमित्त दे। मासतक केवल अनार दिया गया था: उसके उपरान्त अङ्कर, संगतरा, काशमीरी नाशपाती और फिर धीरे, धीरे शरीफा, लोकाट. शहतत. लीची. उच कोटिकी खुर्मानी आदि दिये गये थे । इस चिकित्सा और पथ्यके कारण दो सप्ताहके भीतर उसके प्रकार मूत्राशयकी दाह और पीड़ा एक ओरसे छुप्त हो गयी थी. उसको मूत्र त्यागनमें लेश मात्रभी पीड़ाका अनुभव न होता था. उसके मूश्में पथरीके टूटनेके कारण अति सुक्षम दुकड़े आने लगे थे; एक मासके उपरान्त उसने कुछ और उन्नति की थी. और वीरे, धीरे नित्यही उसका स्वास्थ्य उन्नत दशाको प्राप्त होता जाता था। परन्त पर्ण रूपण उसका शरीर शब्द होने और पथरीका इति होनेमें इस लिए आठ मास लगे थे कि उसकी बहुत पुराना अजीर्ण और अन्त्र व्याधि थी, और उसके समस्त शरीरमें दूषित एवं स्थल पदार्थ एकत्र हो गये थे। कोष्ट-बद्ध Constinution or costiveness.

कारण निर्मे त्याम अन्त्रके नियमित रूपसे कर्त्तंच्य पालन न करनेके कारण निर्मे त्यागनमें किन्ता होती है, प्रत्युत कई, कई दिनतक मल त्यागन होताही नहीं, और होताभी है तो पूर्ण रूपेण शौचसे निवृति प्राप्त नहीं होती। किन्तु जैसे कुछ मनुष्योंकी निर्म्य एक या दो बार शौच जानेकी प्रकृति होती है, वैसेही प्राम्य ऐसे मनुष्यभी होते हैं, जिनको कोष्ट-बद न होते हुए भी, दो या उससे अधिक दिनमें शौच जाना प्राकृतिक प्रतीत होता है। परन्तु वास्तवमें ऐसे उदाहरण बहुत कम हैं। कोष्ट-बद अन्त्र और आमाशियकादि रोगकी मन्दावस्थाक। परिणाम है। इस लिए कोष्ट-बद और अन्त्र-बाधा (Obstruction of the bowels) रोग, जो कि, अति सम्बह्सर दशामें प्रगट होता है, में बहुत अन्तर है। उस स्वस्थ मनुष्यका, जिसको यथेष्ट क्षुयाका झान होता हो। विष्टा हल्के मंटीले रक्कका, प्राय पांच भाँस मारी और लगभग पांच इस लांचा एक या दो लेंडीमें होता है। इसके अतिरिक्त वह इतना हल्कक होता है के जलमें तैरता रहता है। परन्तु ऐसा विष्टा केवल उन्हीं मनुष्योंको होता

है जो सूक्ष्म ( रतीले ), और स्थूल ( गूदेवाले ) फल तथा शुष्क फल सेवन करते हैं, किन्तु जो केवल सूक्ष्म (रसीले ) फलॉका आहार करते हैं उनका विष्टा कभी, कभी एक ऑससे अधिक नहीं होता, और प्राय दूसरे या तीसरे दिनभी होता है। किन्तु इस-परभी टदरमें भारीपन या कोई पीड़ा अथवा अन्य कोई शारीरिक रोग नहीं होता।

विष्टेका कची दशामें त्यागन होना पाचन शक्तिके दोषका परिणाम है। इसीसे प्राय गरिष्ठ पदार्थों के स्थानमें सुराध्य पदार्थ सेवन करनेसे कोष्ट बद्धमें न्यूनता हा जाती है। यक्टतके किसी दोषसे पित्तके विकृत होनेपर जो कोष्ट-बद्ध होता है वह ज्यों, ज्यों यक्टतका विकार कम होता जाता है त्यों, त्यों दूर होता जाता है। प्राय: अनेक रोगियों की पाचन शाक्त जवित दशामें होनेपरभी किसी कारण वश अपक पदार्थों के मार्गमें वाधा जयस्थित हो जाती है।

कोष्ठ-बद्ध होनेक अनेक कारण हैं । इसीसे कुछ मनुष्योंको तो शारीरिक और मानसिक कियाओंके करनेमें आलस्य करनेसे उनका शरीर आरोग्य और बुद्धि तीव होते हुएभी कोष्ठ-बद्ध हो जाता है; अनेक उन मनुष्योंको जो चैतन्यतासे जीवन निर्वाह करते हैं केवल एक या दो दिन नियमित व्यायामसे विधित रहने और विशेषतः किसी एक स्थान र बैठे रहनेसे तुरन्त कोष्ठ बद्धकी पीड़ा होने लगती है; कुछ मनुष्योंको रेल या गाड़ी द्वारा लम्बी यात्रा करनेसे उनको अन्त्र अपना नियमित कार्य करना त्याग देती हैं; प्राय मनुष्योंको प्रातक समय अधिक शयन करनेसे अन्त्रके कर्तव्य चुत और शिथिल हो जानेका हेतु होता है; बहुआ अति भारी या अति हत्का-जल सेवन करनेसे चूनेक अधिक क्षारके कारण, या नल अथवा पात्रकी धातुका जलमें मिश्रण हो जानेपर उसको पान करनेसे कोष्ठ बदकी ब्याधि हो जाती है; अधिकां मनुष्योंको एक स्थानसे दूनरे स्थानपर जलके परिवर्तनसे कोष्ठ-बद्ध हो जाता है; और कुछका बहु-सूत्र ( Diabetes ) एवं रक्ताभाव ( Chlorosis ) आदि रोगोंमिभी कोष्ठ-बद्ध हो जाता है।

कोष्ट-बद्ध होनेके स्थानीय कारण यह हैं कि प्रायः दीर्घ अन्त्रको अपना कर्त्वच्य भाकन करनेमें विकार होना या अन्त्रमें फोड़ा आदि होनेसे या गर्भावस्थामें जनने-न्द्रियपर सूजन आदिके कारण या उद्दर सम्बन्धी अवयवींमें उथल पुथल हो जानेके हेतु या पिछले रोगों अथवा घानोंके विन्हों ( Scars ) से मार्गके सिकुड़ जानेके निभित्त या विरकालीन कोष्ट-बद्धसे मलके शुष्क और कठोर हो जानेपर उसका मार्ग एक ओरसे रक जाने या अन्त्रके निन्म भागके शाक्ति हीन होने या कुसमय शोचको जानेसे अन्त्र सिकुड़ने और फैलनेके कर्त्तन्यसे विश्वेत होनेपर मलको-दबाकर बाहर निकालनेमें असमर्थ होने या अशादिकी पीड़ा या तीक्षण रेचक पदार्थोंका सेवन करने, या क्षुधाका ज्ञान होनेपर भोजन न करने, या किसी स्त्रीका स्वास्थ्य ठीक न होनेपर कई बालक होने, या शरीरकी नाड़ियोंके निर्धल होने, या हूश ( Douche ) का प्रयोग करने इत्यादि, इत्यादि ।

कोष्ट-बद्धके होनेपर बहुधा विष्टा कठार मैला और बड़े दुःखसे स्यागा जानेवाला होता है। प्रायः कोष्ट-बद्धके होनेपर मलके एनक होनेके कारण उदरपर सूजन हो जाता है। साधारणतः कोष्ट-बद्धकी उपस्थितिमें पीड़ाका अनुभव होता है। जिसका विशेष कारण पेरीटोनाइटिस या अन्य-पुन्छल रोगका होना है। कोष्ट-बद्धकी दशामें सारीरमें चैतन्यताके स्थानमें आलस्य रहने लगता है, उदर भारी और कठोर प्रतीत होता है, जिह्नापर मल एकत्र हो जाता है, श्वांसमें वाधा उपस्थित होती है, मुलका स्वाद बिगड़ जाता है, श्रुधाका झान नहीं रहता, और बहुवा शिर पीड़ाका अनुभव होता है। इसके अतिरिक्त शरीरमें रक्तका अभाव और नियंलता हो जाती है, और रोगिकी स्मरण शक्तिमें कमी या उसका उन्माद सरीखा कोई रोग हो जाता है। कोष्ट-बद्धकी भयदूर दशामें अन्त्रमें अधिक दाह होनेके कारण विष्टेकी लेंडीका आकार बहुत छोटा होता है और उसके लगर खेल्या लगा होता है।

. कोष्ठ-बद्धकी चिकित्सार्थ उदरपर ताप और बन्धनोंका रोगकी अवस्थानुसार प्रयोग होना चाहिये। इसमें कोई सन्देह नहीं कि कोष्ठ-बद्ध एक बहुतही दारुण रोग है और जिसके शरीरमें यह व्याधि कुछ अधिक समयनक स्थान पा जाती है उसका बहुतही किंटिनतासे पीछा छोड़ती है। परन्तु हमें इस बातका अभिमान है कि जिस दिनसे हमारी चिकित्सा और स्टूब्स फठोंका आहार प्रारम्भ होता है उसके एक, दो दिन उपरान्त उसी प्रकार कोष्ठ-बद्धसे रोगी कट नहीं पाता जैसे संप्रहणींके रोगीको अतिसारका दौरा नहीं होता, किन्तु फिरभी इतनी बात है कि यदि अधिष्ठ समयतक चिकित्सा और प्राकृतिक आहारका कम नहीं रक्खा आय तो पुनः कोष्ठ-बद्ध अपनी वहीं दशा धारण कर लेता है। अतः कोष्ठ-बद्ध रोगीको निरन्तर उस समयतक सूक्ष्म रसीठे फठोंपर निर्वाह करके चिकित्सा करना आव-स्यक है जबतक कि रोगका पूर्णतः इति न हो जाय।

अबंतक हमारी चिकित्सामें अगणित कोष्ठ-बद्धके रोगी आचुके हैं। परन्तु आज फर्यन्त ऐसा कोईमी रोगी नहीं है जिसको हमारी चिकित्सासे पहिलेही सप्ताहमें लाम न पहुँचा हो। वर्यों कि सूक्ष्म फलों के आहार से पुराने से पुराना कोष्ठ-बद्धभी अति शीघ्र दूर होने रुगता है। हमको भयङ्क्षराति भयङ्कर कोष्ठ-बद्धकी दशामें औसे डाक्टर कोहनी ने नीवृ या दानेदार बाल्के प्रयोगकी सम्मति हो है, किसी रेचक औषधिकी शरण नहीं रुनी पड़ी। हमारे उन रोगियों कोभी जो तीब जबरके कारण निमोनिया या मोती झरेकी दशामें मरुके शुक्क हो जाने से ऐसे मारी कोष्ठ बद्धमें प्रसित थे कि रेचकाति रेचक औषधियें मा उनकी अन्त्रसे विष्टेका त्यागन न करासकी, फलोंका सेवन और ताप करते ही उस पीड़ा (कोष्ठ बद्ध) से मुक्त होने रुगे। इसके अतिरिक्त हमारी एकही चिकित्सासे कोष्ठ-बद्धके रोगी को कोचक बार शीच जानेका क्षेत्र नहीं रदता। इसके अतिरिक्त हमारी चिकित्सा कोष्ठ-बद्धके रोगी को रेचक औषधियों के समान कई बार शीचको जाने और तररु हपका विद्या स्थागन करनेका दु:खभी नहीं भोगना पड़ता।

बास्तवमें सबसे पहिले इमारा डाक्टर कोइनीका मतभेद कोछ-बद्धके कारणही हुआ था। क्योंकि उन्होंने अपनी एक पुस्तक 'साइन्स आव फेशियल एक्सप्रेशन ' में एक स्थानपर एक कोछ-बद्धके रोगीको नीवू और समुद्रका बालू देनेका कथन किया है, जिसका यही अर्थ नहीं है कि उन्होंने उस रोगीको पूर्ण रूपण विष्या न होने-पर औषियोंकी शरण ली, प्रत्युत उन्होंने बुद्धिके विपरीत काम किया; क्योंकि बालू मिट्टी या पत्थर आदिमेंसे कोईभी पदार्थ मनुष्यका आहार नहीं है। इसके अिट-रिक्त बालू सेवन करनेस हमारे आमाशय और अन्त्रादिपर जो घाव करनेवाला प्रभाव हो सकता है उसका वह मनुष्य मले प्रकार अनुभव कर सकते हैं, जिनके हाथ इन्छ समयतक बालूका स्पर्श करनेसे छिल जाते हैं, या जिनका शरीर बालूमें केट-नेसे फठ जाता है।

यदि डाक्टर कोहनी कोष्ट-मदमें नीव् और बालू शरीखे अप्राकृतिक पदार्थोंकी सम्मति न देते तो कदाचित हम बहुत समयतक उनशे चिकिस्साको उपयोगी समझकर उस भ्रममें पड़े रहते । किन्तु यह हमारा सीभाग्य था कि इसको यह बात खटकी कि नीव् हमारे दांतीको खट्टा प्रतात होनेसे हमारी प्रकृति उसके सेवन करनेकी आज्ञा नहीं देती, और बालू हमारे दोतोंको किर्फिश और मस्ट्रॉको छीळता हुआ दीखता है; इस लिए प्रकृति उसके दोषोंक्षेभी हमें साबधान करती है। इसके उपरान्त जब एक बातमें हमारा डाक्टर कोहबीसे मत-भेद हो गया तो धीरे, धीरे अन्य बातोंमेंभी अन्तर होने लगा। क्योंकि फिर इसको डाक्टर कोहनीकी विकित्सामें विश्वास न रहनेके कारण हमने अपनी बुद्धिसे 'प्राकृतिक चिकित्सा' और 'प्रकृतिक आहार' की खोज करना आरम्भ करही।

कोष्ट-बद्धके अनेक रोगियोंका अन्य रोगोंके साथ कथन हो चुका है, इस लिए यहाँपर किसी रोगीका विवरण लिखना व्यर्थ है। परन्तु फिरभी १म कुछ कथन करतेहीं हैं।

सन् १९२३ ई • के अन्तमें बम्बईके स्थानपर हमारी चिकित्सामें एक सेटजी आये थे । उनकी शिर पिड़ाके विश्वमें हम १८८ पृष्टपर कथन कर चुके हैं। उस शिर पीड़ाका बास्तविक कारण उनका कोष्ट-बद्धसे पीड़ित होना था । इस लिए हम चाहते थे कि उनकी चिकित्सा नियम पूर्वक की जाय: किन्तु उन्होंने उस दिनके उपरान्त, जिस दिन कि स्टोक्का तैल समाप्त होजानेपर उनको ताप पहुंचाना बन्द कर दिया गया था प्राय एक मासतक ज्वर, शीत ( जुकाम ), शिर पीड़ा और कोष्ट-बद्धेस अति दुःख पाते हुएभी हमारी सम्मीतपर ध्यान न देकर चिकिरसा नहीं की । अतः हमनेभी कुछ कहना छोड़ दिया। अन्तमें जब वह बहत दु:खी होगये और उन्होंने हमारी विकित्सासे कई रोगी आरोग्य होते देख लिये तो हेसेम्बर सन १९२३ ई॰ में हमारी चिकित्सा आरम्भ की, जिससे उनकी समस्त व्याधियां दर हो गयीं, और उनको हमारी चिकित्सामें इतना विश्वास हो गया कि वह पहिली जे-न्वेरी सन १९२४ ई० को अपनी उस गृहणीकी चिकित्सार्थ आगरे से गये. जिस-का कथन हमने २ १० प्रष्टपर किया है। किन्तु हमें खेद यह है कि उन्होंने रोगका बीर्य नाश होनेसे पूर्व आगरे पहुंचकर अर्थात केवल पचीस दिन विकित्साकरके छोडदी।हसीसे यद्यपि उन्हें उस समय कोई दुःख नहीं था,परन्त चार मासके उपरान्त बम्बई पहुंचनेपर कुछ पेड़ाका अनुभव होने लगा। किन्तु फिरमी हमको यह जानकर सन्तोष है कि वह हमारी चिकित्सामें पूर्ण विश्वास रक्खते हैं । इसके अतिरिक्त यद्यपि हम २१२ प्रष्ट-पर उनके उस व्यवहारकी निन्दा कर चुके हैं जो कि उन्होंने हमारे आगरेसे चलते समय रेलका भाड़ा न देकर किया था. तथापि हम इस लिए धन्तप्ट हैं कि उन्होंने

हबारे एक भित्रके कहनेपर कुछ दिन उपरान्त रेल आड़ाही नहीं दिया था, प्रत्युत कुछ भेंटभी की थी, और निरन्तर हमारा मान करते रहे; जब कि एक अन्य महाध्य द्वारा जो कि हमारे एक भित्रके झेही थे, जिनके छाजन और नेत्र रोगके
अतिरिक्त उनकी स्त्रीके हिस्टेरिया रोगके दूर करनेके प्रशादमें कृतप्रताके साथ धन
या मानके स्थानमें गालियोंका पुरस्कार दिया गया था । इसीसे अबसे हमने
अपनी स्वार्थ रहित सेवाके स्थानमें उन महाशयका यह नीन व्यवहार देखा तभीसे
हमारी आखें खुळीं और हम उन्हीं सेटजीको, जिनसे आगरेसे चळते समय रेळका
भाड़ा न प्राप्त होनेपर हमारा हृदय खिन्न हो गया था, बहुत उच्च दृष्टिसे देखने
छगे। क्योंकि यद्यपि उनसे उस समय रेळका भाड़ा नहीं प्राप्त हुआ था तो वह
कमसे कम हमारा आदर तो करतेही थे; और यही कारण है कि हम पुनः इनकी
हुदयसे सेवा करनेको प्रस्तुत हो गये, और उन महाशयके लिए हमको निन्न कविता
लिखनी पड़ी:—

चश्म उसके मिटगये क्या, देख माछो जाहको ! है जो समझा वह मसावी, कोह और यक काहको । करके पसगीवत हमारी, क्या करेगा वह उदू ? पीठ पीछे गालियां, देते हैं बुज़िदिल शाहको । भूलकर अहसां हमारे, वह कमीना आज दिन, जा रहा है बांकपनसे, क्या यह तिर्ली राहको ? कहितये ऐमाल उसकी, गुर्क होगी बीचमें, ताकता रह जायगा वह, दूर बन्दरगाह को । होके जुर्स खाकका, मगुरूर 'कर्नल 'क्या हुआ ? देता है इल्ज़ाम जो वह, आज शम्शो माहको ।

डिसेन्ट्री Dysentery.

सिन्ट्रोका दूसरा नाम रक्त प्रवाह ( Bloody flux ) भी है; और वह एक संकामक रोग है, जो कि अन्त्रके निम्न भागमें दाह अथवा घावके रूपमें किसी स्थानीय घावके साथ होता है।

डिसेन्ट्र्रांकी उत्पत्ति निस्सन्देह प्रत्येक स्थानपर हो सकती है। परन्तु उसके होनेके अनेक कारण हैं; और कभी वह केशल किसी विशेष व्यक्तिहांको होती है, और कभी

वह अन्य संकामक रोगोंके समान फैलती है। भोजन नालीमें साधारण किसी तीक्षण यदार्थ या हेत्रसे श्लेष्म और घाव हो जानेपर धीरे, धीरे डिसेन्ट्री हो जाती है। एक विशेष जातिकी डिसेन्ट्री किसि, किसी स्थानके वायु मण्डलमें एक विशेष जातिके बरमाणुओंके उपस्थित होनेका कारण होती है। इसके आतिरिक्त जन्त वर्ग तथा बनस्पति वर्गके कीट शरीरमें पहुंचनेका परिणाम डिसेन्टी होता है। प्रायः शीत-ज्वरकी दशामें बारीसे आनेवाले ज्वर (Intermittent fever ) के साथ डिसेन्ट्रीके होनेके विषयमें अनेक विद्वानोंके अनेक मत हैं । परन्तु हमारे अनुमानसे प्रत्येक तीव ज्वरमें उसकी तीक्षणता वश भीजन नालीमें घाव होनेसे द्वित पदार्थीका संसर्ग होनेपर डिसेन्टी हो सकती है। इसीसे तिन ज्वरसे पीडित रोगियोंके ऐसे ज्वलन्त उदाहरण मिलेंगे. जिनको ज्वरके साथ अति-सार अर्थात् डिसेन्ट्री उपस्थित होती है। प्रायः कुछ विशेष कीमल अथवा दूषित इसिरके मनुष्यको वापु मण्डल और पृथ्वीके तीक्षण तापसेभी डिसेन्ट्री हो जाती है. किन्तु उक्त कारणसे कभी डिसेन्ट्री संक्रामक रूपसे नहीं फैलती है। डिसेन्ट्रीका समदाय विशेषमें फैलनेका कारण अस्वच्छ जल-वायु, अनुचित और क्षुपाकी पूर्ति न करनेवाला भोजन, अपक फल, मदिरापानकी अधिकता और ऊष्णकालमें शीत लगना या कोष-बद्ध अथवा अन्य किसी अन्त्र व्याधिसे पीड़ित होना अथवा रक्तका द्वित होना है।

विश्विकाकं दिनोंमें प्राय विश्विकाकं रोगियोंकं साथ रहनेसे यदि विश्विका नहीं होता है तो डिसेन्ट्रीके होनेकी सम्भावना हो सकती है और डिसेन्ट्रीका प्रभाव होनेपर उसले किसी समय विश्विकाभी हो सकता है।

डिसेन्ट्रीकी अनेक जातियां हैं। इसीसे शीतज्वरके साथ होनेवाली डिसेन्ट्रीको मेलेरियल डिसेन्ट्री, रक्तके दृषित अर्थात स्कर्वी ( Scurvy ) रोगके कारण होने-बाली डिसेन्ट्रीको स्कारब्यूटिक डिसेन्ट्री ( Scorbutic dysentery ), और डिसेन्ट्रीके समस्त लक्षण उपस्थित होनेपर उसे मेलिगनेन्ट डिसेन्ट्री (Malignant dysentery ) कहते हैं।

्रकारच्यूटिक डिसेन्ट्रीमें कभी, कभी शौचके साथ आपत्ति जनक रक्त प्रवाह हो। जाता है, किन्तु मेलिगनेन्ट डिसेन्ट्री उससेभी अधिक भयानक है।

प्रायःशीच जानेपर विष्ठे द्वारा निकलनेपर डिसेन्ट्रीके विषोंमें कमी होनेसे पीड़ामें

न्यूनता हो जाती है; और कभी, कभी कुछ दिनमें ऐसा प्रतीत होता है कि हिसेन्ट्री स्वमेव जाती रहती है, प्रस्पुत जातीभी रहती है; किन्तु यदि उसका कुछभी अंश उपित होता है तो कुपश्यसे या अन्य किसी कारण वश वह प्रगट हो जाती है, वर्त्त किसी, किसी समय ऐसे रुपमें प्रतीत होती है कि अपनी दाहकी तीक्षणतासे वह भोजन नालीकी समस्त भींतको खा जाती है जिससे अन्त्रमें छिद्र हो जाता है और ऐरीटोनियमकी दाह होनेसे भयद्भर रूपमें रुप पावोंके कारण अन्त्रमें बाधा उपस्थित हो जोती है। डिसेन्ट्रीके दूर होनेपर प्राय अन्त्रके आरोग्य हुए, हुए घावोंके कारण अन्त्रमें बाधा उपस्थित हो जाती है। डिसेन्ट्रीके दूर होनेपर प्राय अन्त्रके आरोग्य हुए, हुए घावोंके कारण अन्त्रमें बाधा उपस्थित हो जाती है। डिसेन्ट्रीके कारण यहतका फोड़ा यहुतही कम होता है।

डिसेन्टी अनेक भयक्रर श्रेणियोंमें होनेसे उसके लक्षण प्रत्यक्ष अनुभव होते हैं किन्त विशेष लक्षण यह हैं कि रोगीके शरीरमें शिथिलता, क्षधामें अत्यधिक न्यनता और आतिसारके, दौरोंके साथ रोगका प्रारम्भ होता है. और धीरे, धीरे अतिसार भयद्वर रूप धारण करता जाता है, और उदरमें मसोसनेवाली पीडा-( Tormina ) का अनुभव होता है। रागिकी अन्त्र अपने नियमित कर्त्तव्यका पालन करना त्याग देती हैं. जिससे निम्न भागमें पीड़ाका ज्ञान होते हुए इतना अधिक भार ( Tenesmus) प्रतीत होता है कि रोगीको निरन्तर बारम्बार शोच जानेकी इच्छा होती है। किन्त शीच जानेपर निवत्ति प्राप्त नहीं होती. क्योंकि रोगके आदि कालमें अतिसा-रमें आनेवाले मलके समान विष्टा होता है और धीरे, धीरे दाहकी वृद्धि होनेपर विष्टेका आकार छोटा होता जाता है और उसके साथ श्लेप्स आने लगता है, और उसके पश्चात दाहके अत्यधिक हो जानेपर विष्टेके स्थानमें केवल रक्त या अन्त्रकी झिल्ली कठ कटकर आने लगती है। रोगीके विष्टेमें एक विशेष रूपकी दुर्गन्धका अनुभव होता है। यद्यपि रोगके आरम्भ कालमें शारीरिक बाधाएं बहुत न्यून होती हैं. परन्त ज्यों, ज्यों रोगकी वृद्धि होती जाती है त्यों, त्यों वह बढ़ती जाती हैं. और ज्वरके लक्षण प्रतीत होनेक साथ, साथ अधिक प्यास तथा मूत्र त्यागनमें कमी और भीडा होने लगती है। इसके अतिरिक्त नाडियां शिथिल हो जाती हैं और रोगी अपने जीवनसे हताश होनेके कारण दिनोदिन अधोगतिको प्राप्त होता जाता है: और ऐसी दशामें यदि बढते हुए रोगकी चिकित्सा न की जाय तो कर्मा, कभी एकसे तीन सप्ताहतकमें रोगीकी मृत्य हो जाती है। किन्तु प्रायः अनेक औषधियों द्वारा रोगकी भयङ्कराकृति दूर होनेपर वह मन्द रूप धारण कर लेता है. जिससे घुल, घुलकर अति

पीड़ाको सहन करते हुए रोगी वर्षोंमें मृत्युको प्राप्त होता है। वास्तवमें डिसेन्ट्री और अतिसारमें बहुतही थोड़ा अन्तर है। इसलिए डिसेन्ट्रीकीभी अतिसारके समानही विकित्सा होनी चाहिये। केवल इतनी बात अधिक है कि डिसेन्ट्रीके रोगीकी गुदा और पेड्रपरमी ताप पहुंचानेकी आवस्यकता है।

डिसेन्ट्रीकी दशामें यदि क्षुषाका ज्ञान हो तो केवल अनार या अस्य सूक्ष्म, अनु-त्तेजक और रसीले फल देने चाहियें; और प्यासके लगनेपर गुनगुना उष्ण जल देना चाहिये।

## अन्त्र उतरना Hernia or rupture.

नियाका वास्तिक अर्थ किसी अवयव या उसका कोई भाग उस इत्य स्थानमें जो उसको रोके हुए है उसकी भीतमें घुस जाना हा अतःखोप-ड़ीमें भारी चोट लगनेसे यह रोग मस्तिष्कमें ( Hernia of the brain ) हो जाता है, और छातीमें चोट लगनेसे यह पीड़ा ( Hernia of the lung ) फुफ्कुसमें हो जाती है। परन्तु उक्त पीड़ाओं के बहुत कम होनेसे हिनेया शब्दका प्रयोग अन्त्र उतस्ते-( Hernia of the bowel ) के लिएही होता है।

इसमें कोई सन्धेह नहीं कि कदाचित यक्नत ( Liver ) और पेनकियाज-( Pancreas ) के अतिरिक्त आमाशय, वृक्क, योनि, मूत्राशय और गर्भाशय आदि उदर सम्बन्धी समस्त अवयव किसी शह्म स्थानमें उत्तरकर हनियाके हेतु हो सकते हैं, परन्तु अधिकांश अन्त्र उत्तरनेपरही हार्निया रोग हुआ करता है।

अन्त्र उत्तरंभवाले हर्निया रोगकीभी अनेक जातियां हैं। किन्तु उनमेंसे इन्गुइनेल हिनेया (Inguinal hernia) और फेमोरेल हर्निया (Femoral hernia) विशेष जातिमेंसे हैं। इसके अतिरिक्त अनायास उद्दर्में किसी ऐसे घावके चिन्ह-(Scar), जो शस्य कियाके प्रयोगसे होता है, के फटनेपर हर्निया होनसे, उसे वेन्ट्रेल हर्निया (Ventral hernia), और बहुत कमीके साथ ओवट्यूरेटर हर्निया (Obturator hernia) होता है। अपरख छोटे और प्राय:निर्वेख बालकोंको अम्बिलीकल हर्निया (Umbilical hernia) हो जाता है; और कुछ मनुष्योंको जन्मकालसेही हर्निया होता है, जिसे कोनजेनीटेल हर्निया (Congenital) कहते हैं।

हिनेंया होनेके दो विशेष कारण हैं। प्रथम तो यह कि उदरकी भींतमें कोई

दोष उपस्थित होना या किसी प्रकारकी चोट लगना; द्वितीय शून्य भागोंके भीतकी ओरको अधिक दबाओ होना । क्योंकि उदरके निम्न भागमें दोनों ओर कुछ ऐसे प्राकृतिक मार्ग होते हैं, जिनमें प्रायः कुपथ्यवश या सामध्येस अधिक कार्य करनेपर भारी दबाओंके कारण अन्त्र उतर जाती है। इन प्राकृतिक मार्गोमेंसे एकका नाम इनगुइनेल केनाल ( ndi ) और दूसरेका कूरेल केनाल ( Crural canal ) है। इनगुइनेल केनाल वह प्राकृतिक नाली है, जिसमें होकर जन्मकालसे पूर्व अण्ड कोष उतरते हैं, और कूरेल केनाल वह प्राकृतिक नाली है। जिसमें होकर जन्मकालसे पूर्व अण्ड कोष उतरते हैं, और कूरेल केनाल वह नैसर्गिक मार्ग है जो कि उदरसे जङ्गाओंकी अस्थियोमेंको जाता है। अतः इनगुइनेल केनालमें अन्त्र उतरनेसे इनगुइनेल हिनेया होता है और कूरेल केनालमें अन्त्र उतरनेस इनगुइनेल होता है हो और कूरेल केनालमें अन्त्र उतरनेस इनगुइनेल होता है।

कुपथ्यादिके अतिरिक्त इनगुइनेल या फेमोरेल हर्नियाके होनेका यहभी कारण है कि उनके मार्ग अर्थात् इनगुइनेल केनाल आदि उस समय जब कि अण्ड कोष उत्तरते हैं पूर्णतः बन्द नहीं होते।

अध्विलीकल हर्नियाके होनेका विशेष कारण यह है, नाभि, अर्थात् जिस मार्गसे जन्मकालसे पहिले नाल जाता है, में कुछ दोष उपस्थित होनेसे अधिक रुदनादि करनेपर उस मार्गमें प्रवेश करनेको अन्त्र बाध्य होती है; और कोनजेनीटेल हर्निया जोिक नाभि या उदरके निम्न भागमें होती है, प्रायः गर्भाशयके दोषसे सन्तानको होती है।

इनगुइनेल हिनिया क्षियोंकी अपेक्षा इस लिए पुरुषोंको अधिक होती है कि पुर-षोंके अधिक परिश्रमके कारण दवाओ पड़नेपर अन्त्र इनगुइनेल केनालमें होकर अण्ड-कोवोंके रहने वाले स्थान-( Scrotum ) में चली जाती है, और फेमोरेल हिनिया पुरुषोंके स्थानमें इस कारण क्षियोंको अधिक होती है कि उनको उदरके नीचेकी अस्थियोंकी आकृतिमें कुछ विशेषतः होनेसे कूरेल केनालमें किसी भारके पड़नेपर अन्त्र सरलतासे प्रवेश क्रसकती है।

अधिक बालक जनने या चर्बीमें न्यूनता होनेसे उदरकी भाँतके जींणे होने अथवा अधिक खांसने, शौचके समय प्रायः कोष्ट-बद्धकी दशामें, किखने, निरन्तर झटके या चोट लगने या किसी अन्य परिश्रमके करनेसे किसी प्रकारकी हर्निया होसकती है।

हर्नियाका जाति भेद करनेमें सबसे विशेष और महत्त्वकी बात यह है कि प्रत्येक प्रकारकी हर्नियाकी चार जातियां और हैं, जिनमेंसे एक रिड्यूसिंबिछ हर्निया ( Reducible hernia ), दसरी इरिंडयूसिबिल हर्निया ( Irreducible hernia ), तीसरी ओब्सट्रक्टेड ( Obstructed hernia ), और चौथी स्ट्रॅग्र्केटेड हर्निया ( Strangulated hernia ) है।

रिडयूसिबिल हिनैयाकी दशामें जिस श्रत्य स्थानमें अन्त्र उत्तरती है उसको दबानेपर फिर अन्त्र उदरमें लौट जाती है, किन्तु यदि उसका मार्ग न रोका जाय तो वह पुनः उत्तर आती है; इरिडयूसिबिल हिनेयाके होनेपर अन्त्रके किसी श्रत्य स्थानमें उतरनेपर उसमें पहुंच कर या तो उसके शृद्धिको प्राप्त हो जाने या उसमें बहुतायतसे चर्चीके एकत्र हो जाने, या चारोंओरकी भींतसे उसके जुड़ जानेपर होती है; ओब्सट्रक्टेड हिनेयाके होनेका कारण यह है कि किसी श्रत्य स्थानमें उतरी हुई अन्त्रमें उपस्थित विद्या उस स्थानपर अटक जानेसे कुछ समयतक बाहर नहीं निकलता है और उस स्थानमें छतरनेके उपरान्त या तो अन्त्रके शृद्धिको प्राप्त होने या उस श्र्यस्थानका मुख सिकुड्नेके कारण अथवा अन्त्र या उस स्थानमें इति हुई अन्त्र उस श्रत्य स्थानके किनीरोंसे भिंचनेपर कटने लगती है और रक्त सबारमें वाधा उपस्थित हो जाती है, इस लिए इस प्रकारका हिनेया होनेपर अन्त्रका उत्तरा हुआ भाग मृत प्राय (Gangrenous) हो जानेसे बहुधा यदि समयपर चिकित्सा न हो तो कुछही दिनमें रोगी मृत्युको प्राप्त होता है।

हींनेयाके अधिकांश लक्षण तबतक नहीं जाने जासको जबतक कि यह झान न हो कि कौनसा अवयव कौनसे रूट्य स्थान में उत्तरा है और उस रूट्य स्थानका मुख कितना यहा है। रिड्यूसिबिल हिनेयाकी दशामें प्रायः किसी अधिक भारके उठानेपर हिनेया होनेवाले व्यक्तिको किसी कड़कनेवाले शब्दका अनुभव होता है, जिससे यह समझना चाहिये कि किसी रूट्य स्थानका मुख खुल गया है, परन्तु ऐसी दशामें पीड़ाका अधिक ज्ञान नहीं होता है। बहुधा हिनेया धीरे, धीरे हुआ करती है और प्रत्यक्ष रूपसे प्रगट नहीं होती है, इसीसे उस समयतक उसका झान नहीं होता जबतक कि वह पूर्णतः वृद्धिको प्राप्त न हो जाय। हिनेयाकी उपस्थितिमें एक विशेष प्रकारकी निर्वलता और यदा कदा पीड़ाका अनुभव होता है, और बल्पूर्वक खासने, शोचके समय किञ्चने और सामध्येसे अधिक भार उठानेपर हिनेयाक स्थानपर मूजन हो जाता है और गुड़गुड़ाहटका ज्ञान होता है। किन्तु रोगीके लेटनेपर शरीरके अन्य अवयवोंका दवाओ पड़नेसे इस प्रकारकी गुड़गुड़ाहट बन्द हो जाती है। यदि अन्त्र अधिक नीचे उतरी हुई नहीं होती है तो सूजनके स्थानपर हाथ रक्खनेसे खासनेवाले रोगीकी खांसीका एक विशेष रूपसे अनुभव होता है। साधारणसे साधारण हार्नेयाकी उपस्थितिमेंभी पाचनमें विकार और कोष्ट-बद्ध रहने लगता है। इरिंडयूसिबल हिनेयाकी दशामें कोई अधिक अन्तर प्रतीत नहीं होता है। केवल उतरी हुई अन्त्रके दबानेसेभी उसके उदरमेंको न लौटनेपर उसका ज्ञान होता है। स्ट्रेंगूलेटेड हिनेयाके लक्षण बहुतही प्रत्यक्ष होते हैं। क्योंकि उसकी उपस्थितिमें रक्त सञ्चारके रक्षनेपर हिनेयाके स्थानपर सूजन बढ़ता रहता है और कुछ घन्टेतक असहा पीड़ाका ज्ञान होनेपर अन्त्रका वह भाग मृत प्राय होनेके अर्थसे पेरीटोनाइटिसका हेतु होता हुआ मृत्युका कारण होता है। इसके अतिरिक्त अन्त्रमें विष्टा निकलनेका समस्त मार्ग रक्ष जानेसे मल प्रतिकूल दिशामें अर्थात आमाश्यकी ओरको लौटने लगता है, जिससे विष्टेकी वमन होने लगती है। अतः एकैक उदरमें शूल होना, अन्त्रका मार्ग रक्ष जाना और वमन होने हानया होनेके विशेष विन्तु हैं। किन्तु थिद हिनेया नभी हो तो उक्त तीनों लक्षणोंके उपस्थित होनेपर रोगीको उपक्षासं काम न लेना चाहिये।

इनिंयाकी चिकित्सामें बहुतही धेर्य और समयके अतिरिक्त इस बातकी आवस्य-कता है कि रोगीको पूर्ण विश्राम दिया जाय । प्रत्युत यथा शक्ति उसको अधिक समय लेटेही रहना चाहिये । इसके अतिरिक्त रिड्यूसिविल हर्नियाकी दशामें ट्रस ( Truss ) अर्थात् पेटीका लगाना उस समयतक आवस्यक है जबतक कि पूर्ण रूपेण रोग दूर न होले । किन्तु इरिंड्यूसिविल हर्नियाकी उपस्थितिमें उस समय दूस प्रयोग करनेकी आवस्यकता है जबिक वह चिकित्सा द्वारा अन्त्रके घट जाने या उसकी चर्ची घट जानेपर रिड्यूसिविल हो जाय । उदर सम्बन्धी हर्नियाकी चिकित्साथ उदर और अन्त्र उतरनेके स्थानपर साधारणतः नित्य दो बार एक एक घन्ट ताप पहुंचाना यथेष्ट होता है, किन्तु ओव्सट्बरेट या स्ट्रेयूलेट अथवा अन्य किसी प्रकारकी तीब्र हर्नियाकी दशामें रोगकी तीव्रावस्थानुसार दाह और पीड़ाका इति करनेके लिए अधिक समयतक और कई बार रोगीको ताप पहुंचाना चाहिये ।

उतरी हुई अन्त्र शूर्य स्थानको दबाकर छोटानेपर यदि दूस द्वारा रोक दी जाय और रोगी पूर्ण विश्राम और पथ्यके साथ सूक्ष्म रसीठे फठोंके आहारपर निर्वाह करे तो धीरे, धीरे उस श्रून्य स्थानका मुख सिकुड़कर अपनी प्राकृतिक आकृति धारण कर लेता है, जिससे पूर्ण रूपेण उसी प्रकार हर्नियाका इति हो जाता है जैसे अधिक समयतक बालियां न पहनेके कारण छेदे हुए कानोंके छिद्र बन्द या छोटे हो जाते हैं। किन्तु विश्राम न लेने और गरिष्ठ पदार्थ सेवन करनेसे निरन्तर अन्त्रका भार श्रून्य स्थानके मुखपर रहनेसे उसे उसी प्रकार सिकुड़ने या बन्द होनेका अवकाश नहीं मिलता जैसे कानके छेदे हुए छिद्र निरन्तर बालियां या तृणके पहनेसे बन्द या छोटे होनेको असमर्थ होते हैं।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि हिनेयाकी प्रस्थेक जातिके रोगीको विश्राम और पथ्यसे रहनेपर पूर्ण लाभ होसकता है। किन्तु जब अधिक अन्त्र उतर आती है तो शुन्य स्थानोंक मुख इतने खुल जाते हैं कि उनके सिकुड्नेके लिए कई वर्ष चाहियें। इसीसे केवल नहीं रोगी हमारी चिकित्सासे लाभ उठा सकते हैं, जो धैर्यके साथ पूर्ण विश्वाम लेले हुए सूक्ष्मातिसूक्ष्म, रसीले मुपाच्य और अनुते-जक फलोंपर वर्षों विवाह कर सकते हैं। किन्तु हिनेयाके आरम्भ कालमें चिकित्सा करनेसे कभी, कभी हमारी चिकित्सासे इतनी शीव्रतासे लाभ होता है कि रोगी। चिकित हो जाता है।

हर्नियांक रोगीको दौड़ना, उछलना, कूदना, बलपूर्वक चिल्लाना, हंसना गाना, घोड़ेपर चट्ना, मैधुन करना, अधिक समय बैठना या खड़े रहना अथवा अन्य कोई कड़ा कार्य करना सर्वथा वर्जित है।

हिनेयाका एक रोगी सन् १९९८ ई० में हमें दिर्ह्मों मिलाया। वह एक बीस वर्षीय कालिजका विद्यार्थी था। उसके दाहिने अण्ड-कोषमें हस्त-मैशुन करनेके कारण इनगुइनेल केनालके मुखपर चोट लगनेसे अन्त्र का कुछ भाग उत्तरनेके कारण इनगुइनेल केनालपर सूजन और दबानेपर पीड़ाका अनुभव होता था। इसके अतिरिक्त उसका वह अण्ड-कोष कुछ वृद्धिकोभी प्राप्त होगया था। अतः हमेन प्रति दिन दो बार डेढ, डेढ घन्टे प्रदाहित स्थानपर ताप पहुंचाने और एक सप्ताहतक कथ्यापर विश्राम करनेकी सम्मति दी, जिससे केवल तीन दिनमें उसकी पीड़ा छुप्त हो गयी और प्राय पांच दिनमें अण्ड-कोष अपनी उचित दशामें आगया। उस रोगीको आहारके निमित्त हमने केवल अनार दिये थे।

एक हर्नियाका रोगी सन् १९१६ ई० में हमको लखनऊमें मिला था। उसकी

आयु प्राय तीस वर्षकी थी, उसको प्राय दो वर्षसे रिड्यूसिबल हर्निया हो गया था। किन्तु वास्तवमें रोगका मूल कारण मांसादि सरीखे गरिष्ठ पदार्थों के आहारसे कोष्ट-बद्धसे पीड़ित रहना था। हमने उस रोगीको नित्य दो बार एक, एक घन्टे उदर और हर्नियाके स्थानपर ताप पहुंचाने, चौबीसों घन्टे ट्रस प्रयोग करने, यथा शक्ति विश्राम लेने और सूक्ष्म रसीले कल सेवन करनेकी सम्मति दी थी। फलतः छः मासमें उसको बहुत कुछ लाभ हो जुका था और एक वर्षमें पूर्ण लाभ हो जाने-पर उसने ट्रसका प्रयोग बन्द कर दिया था। हम उस रोगीके उस पत्रकी प्रति लिपि जो उसने हमको छः मास चिकित्सा करनेके उपरान्त लिखा था निम्नमें देते हैं:—

जनावे वाला आदाब अर्ज,

आपका शफ़कत नामा मोसूल हुआ लेकिन ताखीरे जवाबका बाइस यह है कि करीब एक इप्लेके हुआ कि मैं एक मौजअमें बगरज तहसील बाबत फसल खरीफ गया हुआ था पस मुआफीका ख्वास्तगार हूँ। इसमें कोई शक नहीं कि अभी मेरे मर्जमें करीबत निस्फके इफ़ाका हो चला है, मगर अभी कुछी सेहत होनेमें जरूर कुछ देर है। लेकिन चाहेभी कुछ हो मुझे यकीन कामिल है कि जरूर आपके तरीकए इलाजसे एक दिन यह सूजी मर्ज दफा होगा १ क्योंकि में मुस्तलिफ अमराजके कई मरीजोंपर आपके तरीकए इलाजकी आज़मा-यश कर चुका हूं। वाकई जिस तरह पारससे आशना होनेपर आहनभी कुन्दन में तबदील हो जाता है उसी तरह आपके तरीकए इलाजकी वाक्फियत होनेपर जुजा-मीभी अपने मर्जसे निजात हासिल करके आरामसे जिन्दगी बसर करता है । हकीकृतन अगर मेरे दिलसे दर्यापत किया जाय तो मैं आपके तरीकृए इलाजको पारससे कहीं बेश कीमत तसल्युर करता हूं क्योंकि पारससे महज लोहाही कुन्दन हुआ करता है और आपके उसूले इलाजसे हर मर्जमें मुक्तल मरीजको फायदा पहुंचता है । इसके अलावा तन्दुस्त्तीकी कीमतसे कोई शे मुक़ाबला नहीं कर सकती।

आपने जो ' प्राकृतिक विज्ञान-'में तबअ होनेके लिए मुझे अपनी नीज जिस, जिस मरीज़का मैंने आपके तरीकेसे इलाज किया है उसका मुशर्रः हाल तहरीर करनेको इर्शाद किया है, उसके बारेमें मअह्वाना इल्तमाम्र यह है कि आजकल वः बाइस तहसील करने बकायाके मैं इस कृदर अदीमुलफुरीत हूं कि अपना इलाजभी बड़ी मुक्तिलसे जारी रक्ख सका हूं। पस इन ऐयामके गुजर जानेपर मैं आपकी खिदमत-में तमाम रिपोर्ट तहरीर करके इसील कर दूंगा।

कारे लायकासे बिला तकल्लुफ़ याद फुर्मायिये।

आपका ताबअदार, N. A. J.

## त्वचा एवं अन्त्र-कीट Parasites.

पेरेसाइटका वास्तविक अर्थ उन कीटाणुओंसे है जिनका निर्वाह हमारे शरीर द्वारा होता है, और चिनसे हानिके अतिरिक्त कोई लाभ नहीं होता। पेरेसाइट नामके कीटाणुओंकी अनेक जातियां होती हैं, जिनमेंसे कुछ हमारे शरीरके ऊपर और कुछ भीतर होती हैं। शरीरके ऊपर होनेवाले पेरेसाइट खुजली आदिके अतिरिक्त अन्य कोई विशेष हानि नहीं पहुंचाते हैं, परन्तु शरीरके भीतर होनेवाले पेरेसाइट विशेष कर अन्य-कीट कभी, कभी बहुत भयानक रूप धारण करते हैं। इसीसे हम यहांपर त्वचापर होनेवाले कीटाणुओंकी अपेक्षा अन्त्र-कीटको अधिक महत्त्व देते हैं।

स्वचांके पेरेसाइट बहुधा स्नान करने, अपवित्र बस्न धारण करके स्वचांको अस्वच्छ रमखने, अस्वच्छ मनुष्योंसे संसर्ग करने या आवर्यकतानुसार खचाको स्वच्छ न कर-नेसेही होते हैं। इसके अतिरिक्त शरीरसे तैल लगानंसेभी इनकी उत्पत्तिमें इस लिए सहायता मिलर्टा है कि तैलके कारण वायुमें उड़नेवाले विकृत पदार्थ खचापर जम जाते हैं। अपरञ्च दृषित पदार्थोंका आहार करनेसे अत्यधिक दृषित श्रेदके निकल-नेपर स्वचाके अस्वच्छ हो जानेके कारणभी स्वचा-कीटोंकी उत्पत्ति हो जाती है।

त्वचापर उत्पन्न होनेवाले कीट त्वचाके लोम कोषोंमें अपना घर बनाते और अण्डे देकर वृद्धिको प्राप्त हुआ करते हैं, जिससे त्वचापर दाद, छाजन और खुज-लीके रोगोंका अनुभव होता है। यह त्वचा-कीट इतने सूक्ष्म होते हैं कि विना अणु-वीक्षण यन्त्रके नम नेत्रसे दिष्टगोचर नहीं होते। परन्तु कुछ त्वचा-कीट ऐसेभी होते हैं, जिनको हम विना किसी यन्त्रकी सहायताके नमन नेलोंसे देख धकते हैं। ऐसे त्वचा-कीट जुं या जम-जुं आंदिकी जातियोंमें से होते हैं।

जं आदि तो केवल शरीरको उष्ण जलसे भले प्रकार स्वच्छ करदेने या

दो, एक बार शिरपर दो, दो घन्टे निरन्तर वर्लो द्वारा ताप पहुंचानेपर दूर हो जाती हैं। किन्तु जमर्ज् या दाद, छाजन, खुजली, गञ्ज अथवा अन्य त्वचा सम्बन्धी रोगोंकी दशामें रोगके दूर होनेके समयतक, शरीरके जिस स्थानपर त्वचा-कीटों द्वारा पीड़ाका अनुभव हो दिनमें दो बार निरन्तर दो, दो घन्टे ताप पहुंचाना चाहिये। इसके अतिरिक्त दाद, छाजन, खुजली और गञ्जकी दशामें पीड़ित स्थानोंको खुला न रक्खनेके निमित्त, जिससे वायुके संसर्ग द्वारा रोगकी वृद्धि हो, ताप पहुंचानाके उपरान्त उष्ण मृत्तिकाके बन्धनोंका प्रयोग करना आवस्थक है। किन्तु जिस समय मृत्तिका शुष्क हो जाय दुरन्तु सूखी हुई मिट्टी खोलकर पुन: दूसरी मिट्टी उष्ण करके बन्धनका प्रयोग करना चाहिये।ये बन्धन केवल उष्ण जल-ताप देते समयही त्वचापर न होने चाहियें। अर्थात ताप देनेके समयको छोड़कर प्रत्येक समय त्वचापर जलयुक्त उष्ण मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग होना चाहियें।

त्वचाके उन रोगोंमें जिनकी उत्पत्ति दूषित आहारके कारण होती है, पीड़ित स्थानोंके अतिरिक्त उदर एवं छातीपर ताप पहुंचाने और रोगीको फलोंके आहारपर रक्खनेकीभी आवश्यकता है।

अन्त्रमें कीटाणुओं के जन्म लेनेके उपरान्त कभी, कभी रोगीको बहुत कर होता है और प्राणीपर बन जाती है। क्योंकि कुछ अन्त्र-कीट ऐसी दुष्ट प्रकृतिके होते हैं कि अन्त्रमें गहरे घाव कर देते हैं और निरन्तर अन्त्र-छेदन करते रहते हैं। अन्त्र-कीटकी कोई, कोई जाति एक, एक फुट लम्बे आकारकी होती है; ओर कुछ जातियां बहुत छोटे आकारकी होती हुईभी नम्र नेत्रोंसे देखी जा सकती हैं। किन्तु अनेक जातियां ऐसे सूक्ष्माकारकीभी हैं, जिनको बिना सूक्ष्म-दर्शक यन्त्रकी सहाय-ताके नम्र नेत्रोंसे नहीं देखा जा सकता।

अन्त्र-कीटोंके साधारण छेदनसे जो पीड़ा होती है उसका हमको उसी प्रकार ज्ञान नहीं होता, जिस प्रकार मिर्चोंकी साधारण मात्रा सेवन करनेस, कष्टसे नीचे उतरनेके उपरान्त आमाश्य और अन्त्रमें उनके तीक्षण प्रभावका अनुभव नहीं होता; किन्तु विद्या त्यागनेके समय जैसे फिर उन्हीं मिर्चोंकी तीक्षणता गुदा द्वारपर प्रतीत होती है वैसेही श्वेत वर्ण अन्त्र-कीट जब गुदा द्वारपर आजाते हैं तो उनके छेदनसे होनेवाली पीड़ाका अनुभव हुआ करता है। इसीसे यह रोग बालकोंको बहुधा इस लिए बहुत दुःख देता है कि उनके गुदा-द्वारकी त्वचा बहुत कोमल होती है।

अन्त्र-कीटकी उत्पत्ति होनेपर दिनमें दो या तीन बार दो, दो घन्टे निरन्तर, या जैसी आवस्यकता हो रोगीके उदर्पर ताप पहुंचाना चाहिये; और रोगीको केवल रसीले फलोंपर रक्खना चाहिये। क्योंकि अन्त्रकीटकी उत्पत्ति बहुधा दृषित आहार और अजीणीदिसे हुआ करती है। यदि आवस्यकता हो तो उदरके साथ, साथ गुदा-द्वारपरभी ताप पहुंचाना अच्छा है, और विशेषकर उन बाल-रोगियोंकी दशामें, जिनकी गुदामें, अन्त्र-कीट छेदन कियासे दुःख दे रहे हों। बालकोंकी चिकित्सामें, यदि उनका आहार केवल माताका दूध हो, माताकोभी उदर ताप देना और रसीले-फलोंपर निर्वाह कराना आवस्यक हो जाता है।

जम-जुओंसे पीड़ित एक रोगी सन् १९१७ ई० में हमको सुज्फ्फ्र्तगरमें मिला था। उसके नेन्त्रोंके पत्कों. ेवां, मुलों, बगलों, शिरानेन्द्रियके चारों ओर और शरीरके अन्य स्थानींपर जम-जुएं तथा बहु संख्यक उनके अण्डे दृष्टिगोचर होते थे। वह अनेक बार शरीरके लोम मुंडा चुका था; और अनेक तीक्षण ओपिधयांभी प्रयोग करते, करते थक गथा था। अन्तमें उसने हमारी सम्मित चाही। हमने उसको प्रतिदिन दो बार ट्वमें बैटकर वाष्प निकलते हुए उष्ण जलसे निरन्तर दो, दो घन्टे स्नान और स्वचाको रगड़कर छुद्ध करने, और इस लिए कि उसके श्रेदमें बहुत अप्रिय गन्ध आतीं था रसीले फलोंके सेवन करनेकी सम्मित दी, जिससे प्राय एक सप्ताहमें उसका जम जुओंसे पीछा छुट गया।

छाजनका एक रोगी नोबेम्बर सन् १९२३ ई० को हमका बम्बईमें मिलाथा। उसके हाथके उपर निरन्तर छः वर्षसे छाजन थी। वह उसकी विकित्सा करते, करते दुःखी होगया था। किन्तु उसने कभी उसके विषयमें हमसे नहीं कहा था। परन्तु अनायास उसके हाथपर हमारी दिष्ट गया और हमने उसपर पीले रङ्ककी विकनी औषि लगी देखकर उससे उसका कारण पूछा। अतः उसने समस्त गाथा कह डाली और हमनेभी गर्वपूर्वक उसको उस दुष्ट रोगसे पीछा छुड़ानेके लिए प्राकृतिक विकित्सा करनेके लिए कहां। उसने हमारी यह बात स्वीकार करली। किन्तु उसने फलोंपर निर्वाह करना न स्वीकार किया। परन्तु छाजन केवल त्वचा रोग है। इस लिए इसपरभी हमने उसकी विकित्सा करना आरम्भ करिया। किन्तु यदि वह फलोंपर निर्वाह करके पूर्ण रूपण अपनी विकित्सा करता तो वह अपने चिरकालसे पीड़ा देनेवाल उपदंश रोगसेभी सदाको मुक्त हो जाता। वह हमारे एक सेट मित्रका प्रेमी

था। इस लिए प्रात और सार्यंके समय हम स्वयं उसके घर जाकर प्रति दिन एक, एक घण्टा अपने हाथसे ताप पहुंचाकर बन्धनोंका प्रयोग करते थे। इस प्रकार छः दिन निरन्तर ताप पहुंचाने और मृत्तिकाके उल्ण बन्धनोंका प्रयोग करनेसे उसके हाथसे सदाको छाजन दूर हो गयी।

डेसेम्बर सन् १९२३ ई० के मध्यमें बम्बईमें एक किरानेका ब्यापार करनेवाले बड़े भारी सेटने, जो कि कई उदर ब्याधियोंस पीड़ित था, हमारे एक मित्रके कहनेपर हमारी चिकित्सा प्रारम्भ की। किन्तु वह अधिक समयतक फलोंपर निर्वाह न कर सका। इस लिए डेसेम्बरके भीतरही भीतर हमारी चिकित्साभी बन्द हो गयी। परन्तु दस, ग्यारह दिनमेंही उदरपर ताप करनेसे उसके बीस वर्षके ऐसे भैंसिया दाद जो उसको बहुत दुःख दे रहे थे और समस्त उदरपर छाये हुए थे सदाको बिदा हो गये। परन्तु हमें खेद यही है कि हमने बिना कुछ लियेही उसकी चिकित्सा की इस परभी उसने उससे दादोंका नाश करनेके अतिरिक्त विशोष लाभ नहीं उठाया। उसके उदरपर प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे तीक्षण (जो कि उसकी मुर्खता थी) उष्ण ताप दियाजाता था। इसीसे उसके उदरसे दादोंके बिदा होनेके अतिरिक्त उदरकी लचा जल जानेके कारण कृष्ण वर्ण हो गयी थी।

छाहौरमें सन् १९१५ ई० के नोवेम्बर मासके अन्तमें एक रोगी, जो कि एस॰ पां० रेल्वेके एक डी० टी० एस० आफिसमें००००था, हमको मिला । वह तीस वर्षसे स्वचा सम्बन्धी रोगोंमें प्रसित था। उसके शिरमें यद्यिप लोम नष्ट नहीं हुए थे तथापि गज प्रतीत होता था। क्योंकि बालोंकी जड़ोंमें नित्य खुरण्ड जम जाता था, और प्रत्येक समय खुजली होती रहती थी। माथा और गाल देखनेमें पहाड़ी देश प्रतीत होता था और वहां, गर्दनपर, तथा कोहनियों और खुटनोंकी उल्टी और और उदरपर ऐसी खुजली होती थी कि वह दुःखी हो जाता था। वास्तवमें उसको त्वचा रोगके अतिरिक्त एक प्रकारका कुछ था। इसीसे उसको रोगसे मुक्त होनेमें तीन वर्ष लगे थे। उसके शिर, उदर और छातीपर नित्य दो बार दो, दो घण्टे ताप पहुंचाया जाता था और रात्रिको उसके समस्त मुख (केवल नेत्र, मुख और नासिकाको छोड़) शिर और अन्य उन स्थानोंपर जहां खुजली होती थी उष्ण मृक्तिका बन्धनोंका प्रयोग किया जाता था; और रित रिविवारको उसे निरन्तर दो घण्टे उष्ण जलसे भरे हुए टबमें स्नान कराया जाता था। उसको आहारमें केवल

रसील फलही बतलाये गये थे। परन्तु बह बहुत कृपण था, इस लिए यदा कहा वह गैहूंका उबला हुआ दिलयाभी दूधके साथ सेवन करिलया करता था। इसके अतिरिक्त उसने तम्बाकू पीनाभी नहीं छोड़ा था। इसीसे उसको इतने समयमेंभी जैसा हम बाहते थे लाम नहीं पहुंचा। हमारी सम्मातिमें प्रति दिन तीन बार दो, दो घन्टे उसके समस्त शरीरको ताप पहुंचानेके उपरान्त गां और खुजली होनेके स्थानोंपर मृत्तिका बन्धनेका प्रयोग होना चाहिए था, जिससे त्वचाके नम रहनेके कारण वायु द्वारा त्वचाके घावोंमें दिषित जीव न पहुंचें। इसके अतिरिक्त तम्बाक्त का पीना और अन्नका सेवन करनाभी हमारी सम्मातिके विपरीत था। फिरभी उसको बहुतही शींघ्र आशासे अधिक लाभ पहुंचा। पहिले मासमेंही उसके शरीरका रङ्ग निखर गया, दूसरे मासरे लाथे मासतक उसको खुजलीका विशेष कष्ट न रहा, छंटे माससे उसके मुखकी आकृति जो। कि पहाड़ी देशके समान ऊंची-नीची थी आठवें मासतक एक समान होगयी, ग्यारहवें मासमें उसकी खुजली और गुजका इति हो गया। किन्तु फिरभी रक्तके शुद्ध होनेमें उसको प्राय तीन वर्ष लग गये। हम यहांपर उसके एक पत्रकी प्रति लिपि निम्नमें देते हैं:—

Bhatinda 9/9/16

My dear doctor sahib,

Jai Sri Radha Krishna ki. Day by day I am improving towards health. The hilly tract of country is totally changed to an even piece of land, and the troubles of itching are almost over. Besides, now I find the colour of my body so fair and nearly free from red and black, and itchy spots. But till now the matter comes out now and then, for I can not apply the clay poultice in the day time, and sometimes it is out of question to receive the jucy fruits here. But this I dare say that your treatment is a miraculas one, and so natural. Because not in my case only but in a dozen of cases it is well proved.

At the time of your departaure how laxmi was suffering from insanity. But according to your expressed desire we gave her the fomentations and kept her on the carrots and pompkins only; and she was cured magically within the period of five days. I am sure that on your coming back you will have good many wealthy patients, who are tired of doctors. I, therefore, beg to request you to come over here for a fortnight. For when you left the place many men came to take your advice.

Wishing you healthy.

I beg to remain
Sir
Your most obdient patient,
A. R.

सन १९१५ ई० के नोबेम्बर मासमें जम्मूमें हमको एक ओवरसियर महाशय मिले, उनका तीन वर्धाय वालक अन्त्रकीटकी पीड़ासे बहुत दुःखी था। क्योंकि वायु निकलनेके साथ, साथ अन्त्र-कीटभी निकलकर गुदा द्वारपर आजाते थे, और वह प्रत्येक समय अपनी छेदन कियासे उस बालकको दुःख देते रहेते थे। उसके माता-पिता, जब बहुत कष्ट होता था, गुदा द्वारपर तम्बाकू या कोई अन्य तीक्षण पदार्ध मल देते थे, जिससे वहां आये हुए कीटाणुओंका नाश हो जानेसे कुछ कालके लिए शान्ति होजाती थी। परन्तु कुछही समयके उपरान्त किर वायु द्वारा अन्त्रमेंस कीटा-णुओंके निकल आनेपर बालकको उसी कष्टका अनुभव होने लगता था। इसके अति-रिक्त बालकको प्रायः ज्वर, खांसी और अजीर्णभी कष्ट दिया करती थी। उसके माता-पिता उन रोगोंके निमित्तभी अनेक चिकित्सकों यहां टकरें मार चुके थे। क्योंकि उनके कई बालक तीन वर्षकी आयुके मीतरही मृत्युकी प्राप्त हो गये थे। जतः उन्होंने हमारी सम्मतिभी चाही। किन्तु हमारी सम्मतिके अनुसार बालककी चिकित्सा करना उन्हें बहुतही कठिन प्रतीत हुआ। इस लिए उस समय उन्होंने हमारी चिकित्सा नहीं की। किन्तु अन्तमें दिनोादिन अजीर्णके बढ़नेपर बालककी अन्तमें कई

जातियोंके पेरेसाइटकी उत्पत्ति हो गयी, जिससे कभी, कभी उसके उदरमें असहा वेदना यक्त पीडाका अनुभव होता था। विष्टेके साथ, तीक्षण औषधियोंके प्रयोगसे, कई बार प्राय एक फूट लम्बे कौट उसके उदरसे निकले थे। उस समय उसके शरीरका वर्ण रक्त-हीन दीखता था । उदरका आकार अनावस्यक शृद्धिको प्राप्त हो गया था । उस समय हम बिजनौरमें थे । इस लिए न तो उस बालकके पिता महा• शय इतनी दूर पहुंच सकते थे, और न वह हमकोही बुलानेको समर्थ थे। अतः केवल पत्र व्यवहारसेही उसकी चिकित्साका प्रारम्भ हुआ । हमने उसकी दिनमें तीन बार एक. एक घन्टे निरन्तर उदर, छाती और गुदापर ताप देनेकी आज्ञा की। आहारमें अनत्तेजक रसीले फडोंपर रक्खनेको लिखा गया और पीनेको उष्ण ( रक्तके तापका ) जल बताया गया था । किन्तु एक मास व्यतीत होनेपर हमने गायके दधकी आज्ञा देदी थी। फल यह हुआ कि पहिले सप्ताहमेंही वह नियमित रूपसे विष्टेका त्यागन करने लगा, उदरकी वेदनायुक्त पीड़ा तीन दिनके भीतरही लम हो गयी. और गुदा द्वारपर जो अन्त्र-कीटोंके काटनेसे पीड़ा होती थी वह पहिलेही दिन जाती रही, धीरे, धीरे दूसरे सप्ताइमें उसका अजीर्ण रोग न्यून होने लगा चौथे सप्ताहमें उसकी त्वचाके वर्णमें परिवर्त्तन होने आरम्भ हो गये, पाचवें सप्ताहमें उसका उदर उचित आकारका हो गया और भले प्रकार भोजन पाचनमें आने लगा । इसी प्रकार प्राय चार मासमें वह पूर्ण आरोग्य हो गया ।

## अर्श-रोग Piles or Hæmorhoids.

मुद्धन्य शरीरमें अर्श-रोग एक बहुतही दुःखप्रद पीड़ा है। इसके उत्पन्न होनेके अनेक हेतु हैं, परन्तु विशेष कारण यकृतका उचित रीतिसे काम न करना, निरन्तर कोष्ट बद्धसे पीड़ित रहना और अधिक बैठा रहना है। वैज्ञानिकोंने अर्श-रोगकी तीन जातियां कही हैं। क्योंकि इन हेतुओंसे रक्त सम्रारमें वाधा होनेपर वह एकत्र होकर अर्शका रूप धारण कर लेता है। वाह्य-अर्श External Piles, आन्तरिक-अर्श Internal Piles और मिश्रित अर्श Mixed Piles वाह्य-अर्श रोगमें गुहाके वाह्य प्रस्थियां होती हैं, अन्तरिक अर्शमें अन्त्रके भीतर प्रस्थियां पायी जाती हैं और मिश्रित अर्शमें मीतर और बाहर दोनों स्थानपर प्रस्थियां होती हैं। प्रायः शतिक पदार्थोंपर बैठनेसे अर्श प्रदाहित होकर सूज जाते हैं या शुष्क विष्टेके त्यागनसे उनमें दाह हो जाती है, जिससे बहुधा रक्त आने लगता है। अर्श रोगमें अन्त्र-

श्र्ल्ज या डिसेन्ट्रीके समान विष्टेमें मिला हुआ रक्त नहीं आता है, प्रत्युत रक्त विष्टेकी लेज्जीपर लगा होता है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि अर्शसे एकैक मृत्यु नहीं होती है, परन्तु प्राय अर्शसे पीड़ित रोगियोंके शरीरमें रक्तकी मात्रा दिनोदिन न्यून होते रहेनेसे समयसे पूर्व मृत्यु होती है। इस लिए इस दुष्ट रोगसे मुक्त होनेके लिए बड़ी सावधानीसे चिकित्सा करनी चाहिये।

वाह्य अर्थ वर्षों पर्यन्त दुःखप्रद नहीं होते । किन्तु यदाकदा गुदा द्वारा विश्वेकी अधिक शुष्क लेंडीका त्यागन करनेसे साधारण जलन या कटनकी पीड़ाका ज्ञान होता रहता है । परन्तु शीत लग जानेपर वह तुरन्त प्रदाहित होकर असह पीड़ाका होते हैं । इसके अतिरिक्त वह इतने पीड़ा युक्त होते हैं कि जंघाओं या वलोंसे स्पर्ध होनेपर रोगीके प्राणोंपरही बना करती है । इस लिए न रोगी चलने योग्य रहता है और जनसे रक्तके धव्वे लगा करते हैं । कभी, कभी वह इतने अधिक प्रदाहित हो जाते हैं कि उनसे मवाद ( Pus) आने लगता है, जिससे प्रायः कुछ दिनको पीड़ा जाती रहती है, या रक्तके एकत्र हो जानेसे प्रविध्वोंके निर्जीव और कठोर हो जानेपर उस समयतक पीड़ाका हान नहीं होता जवतक कि उनमें पुनः जीवन आनेपर शीतका संसर्ग नहीं होता है । अर्श पीड़ाका दीरा बहुधा एक समाइतकही रहा करता है ।

आन्ति क्विंशन, इसके अतिरिक्त कि कभी, कभी कुछ ओंस कृष्ण, वर्णका रक्त आता रहे या विष्टेपर रक्तकी रेखाओंका अनुमव हो, बहुत दिनतक कोई झान नहीं होता । उनसे प्राय: निरन्तर केव्म मिश्रित रक्तभी आता रहता है, परन्तु जबतक रोग अयङ्गर दशामें न हो पीड़ा नहीं होती है। जब शीप्र, शीप्र और अधिकाधिक परिमाणमें रक्त प्रवाह होने लगता है तो भयानक न होते हुएभी स्वास्थ्यके लिए अति हानिप्रद होता है। परन्तु जिन रोगियोंके शरीरमें रक्तकी अधिकता होती है, और उनको अधिक आहार करनेका व्यसन होतेसे उन्माद या गठिया रोगके होनेकी सम्भावना होती है तो अर्श्वरोग उसे रोकनेमें सहायक होता है। इसके अतिरिक्त हदय सम्बन्धी रोगोकोभी यथा सम्भव दमन करता रहता है। आन्तरिक अर्श्व आकारके बड़े होनेपर अन्त्रकी क्रियाओंसे बाहर निकल आते हैं; और फिर यदा कदा वाह्य अर्शक समान दु:ख देते रहते हैं।

अर्शस पीड़ित रोगियोंको हमारी चिकित्सासे पहिले दिनसेही लाभ पहुंचना आरम्भ हो जाता है। क्योंकि उनकी पीड़ामें न्यूनता होने लगती है। किन्तु वास्त-वर्मे रोगका अन्त होनेके निमित्त बहुत धैर्यकी आवश्यकता है। कारण यह कि अर्श रोगकी उत्पत्तिमें वर्षों लगते हैं। इसके अतिरिक्त प्रन्थियोंके कठोर और निर्जीव और यकुत तथा अन्त्रादिके दूषित हो जोनेके कारण शरीरको आरोग्य होने में बहुत समय लगता है।

किसी प्रकारकी अशे पीड़ामें उदर अथवा उदर एवं छाती और गुदा द्वार पर नित्य प्रित दा बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाना चाहिये। किन्तु यदि रोगीको अधिक पीड़ाका अनुभव होता हो तो दिनमें तीन चार या जितनी बार और जितने समयतक आव- इयकता हो ताप पहुंचना चाहिये। यदि अर्शकी प्रान्थियों अधिक प्रदाहित हों, या उनमें कटन अथवा जलनका अनुभव होता हो तो प्रत्येक समय गुदा द्वारण मुन्तिकाके उण्ण बन्धनीका प्रयोग करना चाहिये, और रागीको उण्ण (रक्तके तापका) जल पीनेको देना चाहिये। इसके अतिरिक्त शौच जानेक उपरान्त रोगीको गुदा स्वच्छ करनेके निमित्त सदा उण्ण तापका जल प्रयोग करना चाहिये। यदि रोगीको छाट निवन्धके कारण विष्टेका त्यागन न हुआ हो तो जितने अधिक तापका उष्ण जल रागी विना जिह्नाके जले पान कर सकता हो पिलाना चाहिये। यदि रोगीको अधिक कष्ट हो तो जबतक पीड़ाका अन्त न होले केवल रसीले कल या शाक देने चाहिये। किन्तु पीड़ा न रहनेपर अन्य कोमल फला-दिभी दिये जा सकते हैं। परन्तु उचित तो यही है कि रोगीको बहुत समयतक कंवल रसीले फलोपरही रक्ता जाय! क्येंगिक ठोस पदार्थोंसे अर्शकी प्रन्थियोंसे वर्षण होनेपर पीड़ामें न्यूनता होनेकी अपेक्षा वृद्धि होती रहती है।

अर्श्स पीड़ित रंगियोंको कभी, कभी इस दुष्ठ रोगसे मुक्त होनेके हेतु बारह मास या इससेभी अधिक समय लग जाता है। किन्तु इतनी बात अवश्य है कि रोगीको यथेष्ठ ताप पहुंचाया जाय तो अर्श रोगकी तीब्रातितीब्र दशामें, जिस पीड़ाका ज्ञान होता है वह एक सप्ताहक भीतर न्यून होते, होते ऐसी लोप हो जाती है कि फिर उसका कभी दौरा नहीं होता। किन्तु कभी, कभी साधारण असावधानीसे रोगके दूर होते, होतेभी बीच, बीचमें पीड़ाके दैरि हो जाते हैं। इस लिए यदि कोई रोगी चाहता है कि एक बार पीड़ाका अन्त होनेपर फिर कभी दौरा न हो तो आहार और चिकित्सामें पूरी सावधानीसे काम ले।

अर्श रोगसे पीडित रोगी सन् १९१५ ई० के डेसेम्बर मासमें लाहीरमें हमसे सम्मति लेने आया था। वह बारह वर्षसे अर्श रोगसे दःख पा रहा था। उसने अनेक चतुर चिकित्सकोंसे चिकित्सा करायी थी। इसके अतिरिक्त दो बार वह अर्शका आपरेशनभी करा चुका था. जिससे कुछ वर्षीतक तो उसकी कुछ शान्ति रही, परन्त अन्तमें उसके पनः अर्शकी प्रन्थियां उसर आयीं, और ऐसा भग्रहर रूप धारण किया कि रोगी पीड़ांके कारण एक पलकोभी शयन नहीं कर सकता था। इसके अतिरिक्त प्रन्थियोंके बाहर निकल आनेके हेत उसको कुछ पग चलना या . तिनक काल बैठनाभी असहा होता था। कई, कई दिनतक उसकी गुदासे स्याम वर्णके रक्तका अधिकाधिक प्रवाह रहता था, और कभी, कभी उस रक्तके साथ क्षेत्रम अथवा मवादभी आता था। प्रथम तो उसे सदाही कोष्ट-बद्ध रहता था और यदि दो, चार दिनके उपरान्त वह विष्टेका त्यागनभी करता था तो असद्य पीडाका अनुभव होता था । उसकी आयु उस समय प्राय चालीस वर्ष थी. और धन्तानकी इच्छासे दो विवाह करनेपरमी उसके कोई बालक न हुआ था। वह मिश्रित अर्श-( Mixed piles ) से पीड़ित था। उसको दस वर्षकी आयुमें यकृत रोग हुआ था, और हमारे अनुमानसे उसके शरीरमें अर्श रांगकी नीव उसी समयसे पड़ी थी; प्रत्युत उससेभी पूर्व उसके बाल्यकालमेंही उसकी माताने उसके रदन करनेकी शक्तिका दमन करनेके लिए अपयून दे. देकर उसके गात्रमें अर्श रोगकी स्थापना कर दी थी। इसके अतिरिक्त उसे बाल्य कालसेही ऐसे व्यवसायमें डाल दिया गया था कि उसे अधिक निरन्तर बैठे रहने-काही स्वभाव होगया था। अपरश्च वह अपने आलस्यमय स्वभावके कारणभी बाल्यावस्थासेही अर्श-रोगकी उत्पत्ति कर रहा था। क्योंकि वह सदा इच्छा होनेपरभी मल-मुत्रादिका त्यागन नहीं करता था। और सर्वदा ऐसे गरिष्ठ पकवानादि पदार्थी-का सेवन करता था, जिससे वह निरन्तर कोष्ठ-बद्धसे पीड़ित रहता था। मूर्ख चिकित्सकोंने उसे रेचक औषधियां देकर उसकी अन्त्र कियाओंको बहुतही शिथिल कर दिया था. जिससे उसे कोष्ट-बद्ध औरभी दुःख देने लगा था; और उन्हीं समस्त कारणोंसे अन्तमें उसे अर्श पीड़ाका अनुभव हुआ था। हमने उसको टब द्वारा ताप पहुंचानेकी सम्मति दी थी, परन्तु उस समय टबकी व्यवस्था न हो सक्तनेके कारण पहिले सप्ताहमें प्रति दिन बारह घण्टे निरन्तर और अर्थ राष्ट्रिके समय दो घण्टे छाती उदर और गुदापर ताप पहुंचानेकी आज्ञा दी थी। इसके उपरान्त चार मास पर्यन्त प्रति दिन तीन बार (प्रात, मध्यान और सायंके समय) हो हो बण्टे ताप पहुंचानेकी सम्मति दी थी, और चार मासके पश्चात् उसकी केवल हो बार प्रति दिन ताप पहुंचानेके लिए कहा था । ताप पहुंचानेके अतिरिक्त उसको गुद्धापर मात्तिकाके उच्च बन्धनोंके प्रयोग करनेकीभी आज्ञा दी थी; और आहारके निमिन पहिले एक मासतक केवल अनार एवं संगतरे और तत्पश्चात अन्य रसीले फलोंकी अनुमति दी थी। फलतः पहिले सप्ताहके अन्तमेंही उसकी पीड़ामें बहुत न्यनता हो गयी थी, और दो मासके भीतर उसकी पीड़ाका सर्वथा अन्त हो गया था। दसरे मास के उपरान्त उसकी क्षुधामें वृद्धि होने लगी थी और पांचवें मास-तक वह नियमित रूपसे भलका त्यागन करने लगा था। छटे मासमें कुछ माधारण कपथ्यसे उसे कुछ कष्ट हो गया था, किन्तु तुरन्तही ताप अधिक समय-तक पहुंचानेसे वह कष्ट दूर हो गया था, और उसके उपरान्त फिर उसे कोई दु:ख नहीं हुआ । परन्तु अर्शका अन्त होनेके निमित्त उसको हेट वर्ष निरन्तर चिकित्सा करनी पड़ी था। उस समयसे फिर कभी उसे अर्शकी पीड़ाका ज्ञान नहीं हुआ, और अर्घाकी प्रान्थियां स्वतःही धीरे, धीरे छुप्त हो गयीं । इसके अतिरिक्त उसकी दोनों क्षियोंसे एक. एक सन्तानकाभी जन्म हुआ।

### पेरीटोनाइटिस Peritonitis.

उद्दरकी वह क्षित्री, जिसमें अन्त्रादि उसी प्रकार रक्खी रहती हैं जिस प्रकार किसी थैले में कोई सामग्री भरी रहती हैं; पेरीटोनियम (Peritoneum) कहलाती है और पेरीटोनाइटिसका अर्थ पेरीटोनियममें दाह होना है। पेरीटोनाइटिसकी दो जातियां हैं। एक तीव्र और दूसरी मन्द।

इस रोगकी उत्पत्ति कभी, कभी गिंटयाकी प्रकृतिक मनुष्योंमेंभी हो जाया करती है। किन्तु अधिकांश इस रोगके होनेका कारण उदरकी क्षिष्ठी-(Peritoneum) में विपैले और अदृश्य कीटाणुओंके प्रवश करनेपर होती है। इसके अति-रिक्त आमाशय, अन्त्र, और मृत्राशय आदिके कट जानेके हेतु विकृत पदार्थों के उदरकी क्षिष्ठीमें प्रवेश करनेसे यह रोग बड़ी भयक्कर दशा धारण करलेता है। अप-रख, अन्त्रादिमें फोड़े या किसी प्रकारकी बाधा होने, पथरी पड़ने या हर्नियांक कारणभी यह रोग तीच्र दशामें हो जाता है। इसी प्रकार उदरकी क्षिष्ठीके निकट

सम्बन्धी अन्य अवयवोंमें फोड़े आदि होनेपरभी यह रोग हो जाता है। परन्तु इन सबमें एपेन्डीसाइटिस या गर्भाशय अथवा डिम्ब कोष (Ovary)और डिम्ब नालिकाऑ-(Fallopian tubes) में फोड़े होनेपर पेरीटोनाइटिसकी अति भय-क्कर दशा होती है। इस रोगकी मन्द दशाका कारण अन्त्रमें द्र्यूवरक या द्र्यूवरकों सिस सम्बन्धी अन्य रोगोंका होना है। किन्तु इसके अतिरिक्त आमाशयादिमें अधिक समयतक दाह रहनेसेभी रोग मन्दावस्थाको प्राप्त हो जाता है; और ऐसी दशामें रोग अधिक भयक्कर नहीं होता है। क्योंकि अधिक समयतक दाह रहनेसेभी रोग कीचक में के जाता है, जिससे एपेन्डीसाइटिसका भय बहुत कम रहता है।

रोगकी तीव दशामें उदरमें स्पर्श करनेसे असहा वेदनायुक्त पीड़ाका ज्ञान होता है, रोगीको वमन होती रहती है, श्वांसकी गांत तीन और अधूरी होती है और रोगी केवल छातीसेही श्वांस लेता हुआ प्रतीत होता है, क्योंकि उदरकी पीड़ा और कठोरताके कारण उदरका सिकुडना और फैलना बन्द हो जाता है. अन्त्रमें वायुका वेग हो जानेसे उदर फूछनेपर रोगीके कप्टमें वृद्धि हो जाती है कोष्ठ-बद्ध निरंतर दु:ख देता रहता है, रोगी कमरके सहारे घुटने उपरको उठाये हुए लेटा रहता है, क्योंकि रोगी पीझके कारण टांग फैलानेको असमर्थ होता है. त्वचाका ताप १०४ या १०५ तक हो जाता है, किन्तू कभी, कभी श्वेद आता रहता है, नाड़ीकी गति मन्द और कठोर होती है और मूत्रका त्यागन पीड़ाके साथ और बहुत न्यून मात्रामें होता है। रोगके यह लक्षण केवल एक दो दिनही रहते हैं। किन्तु यदि अधिक समयतक रहें तो यदापि त्वचाका ताप कम हो जाता है परन्तु नाडीकी गति तीव और निर्वेल हो जाती है. मुखसे भरे या रक्त-वर्णका वमन होता है और उदरका शोध और पीड़ा छुप्त हो जाती है. और शीघ्र रोगी मृत्युको प्राप्त हो जाता है। कभी, कभी रोगीकी मृत्यु होनेमं एक सप्ताहतक लग जाता है। किन्तु कोई, कोई रोगी चौबीस घण्टेमेंही समाप्त हो जाते हैं।

ट्यूनरक्यूलर पेरीटोनाइटिसकी दशामें उदर-पीड़ा और अफरेका अनुभव होता है, और मल-त्यागन क्रियाओमें कोष्ट-बद्ध या अतिसारके कारण बाधाएँ उपस्थित रहती हैं, और इसके साथ, साथ ज्वर और क्षुधामें कमी रहती है। बहुधा उदर-पीड़ा बहु- तही साधारण होती है; किन्तु पीड़ाके न्यून होनेपर उदर भरा हुआ और भारी। प्रतीत होनेसे अशान्तिका अनुभव होता है।

पेरीटोनाइटिसकी मन्दावस्थामें यदा कदा तीज़ पीड़ाका उदरमें शुलके समान अनुभव होता है, और उदरकी क्षिक्षा इतनी मोटी हो जाती है कि कभी, कभी स्थुमर-( Tumor ) का घोका हो जाता है।

पेरीटोनाइटिसकी दशामें चाहे वह मन्द हो अथवा तीव्र बड़ी सावधानी और थैयेंके साथ चिकित्सा करनी चाहिये। किन्तु रोगके तीव्र होनेपर चिकित्सा करनेमें एक पळका विळम्ब करनाभी उचित नहीं है। क्योंकि रोगकी इतनी तीव्र गति होती है कि वह अति शीघ्र शर्रारक नाश करके भयानक रूप धारण कर लेता है; और फिर चिकित्सा करना निरर्थक सिद्ध होता है। अतः यदि तनिकभी ळक्षणोंसे पेरी-टोनाइटिसका सन्देह हो तो निरन्तर उस समयतक रोगीको उदर और छातीपर ताप पहुंचाना चाहिये जबतकि रोगी जोखिमसे बाहर न हो जाय। कभी, कभी रोगीको निरन्तर अड्ताळीस या इससेभी अधिक घन्टे ताप पहुंचानेकी आवस्यकता होती है। रोगकी भयानक दशा निकल जानेपर प्रति दिन दो या तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचानेकी आवस्यकता रहती है। किन्तु रोगकी मन्द दशामें प्रति दिन केवल दो या तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचानेकी आवस्यकता रहती है। किन्तु रोगकी मन्द दशामें प्रति दिन केवल दो या तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाना आवस्यक होता है। परन्तु मन्द रोगकी अपेक्षा तीव्र रोग शीघ्र चिकित्सासे दूर हो जाता है।

रोगकी तीमावस्थामें उचित तो यही है कि रोगीको कोई आहार न दिया जाय। क्योंकि उस समय रोगीको भोजनकी इच्छाही नहीं होती है। किन्तु यदि रोगीको आहारकी इच्छा हो तो केवल अनारही दिया जाय। परन्तु रोगकी मन्द दशामें अनारके अतिरिक्त अन्य कोमल अनुत्तेजक और रसयुक्त फलभी दिये जा सकते हैं। रोगीको यदि प्यासका अनुभव हो तो केवल साधारण तापका उष्ण जल देना चाहिये।

तीब्र पेरीटोनाइटिसका एक रोगी डेसेम्बर सन् १९२१ ई० में हमको दिल्लीमें मिला था। उसको पल, पलपर बमन होता था, उदरमें बेदना युक्त शुलके समान पीड़ा होती थी, उदरमें अफरा था, टार्गे सिकोड़कर घुटने उठाये हुए वह कमरके सहारे लेटा हुआ था, श्वांस लेते समय केवल छातीही सिकुड़ती और फैलती हुई प्रतीत होती थी और उदर सिकुड़ने एवं फैलनेकी किया नहीं कर रहा था, यूत्र अल्प मात्रामें और कष्टके साथ आता था, विष्टेके स्थागनेकी इच्छा होते हुएभी नहीं होता

था, प्रसुत वायुका प्रवाहभी बन्द था, जिससे रोगीको बड़ी अशान्ति थी और रोगीको ज्वरभी प्रतीत होता था। किन्तु कभी, कभी पीड़ासे विकल होनेपर रोगीकी स्वचापर श्रेद प्रतीत होने लगता था। हमने उस रोगीको निरन्तर छन्त्रीस घन्टेतक उदर एवं छातीपर ताप पहुंचाया था, और इसके उपरान्त एक सप्ताहतक प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचानेकी आज्ञा दी थी। फलतः चार घन्टे ताप पहुंचानेपरही उसके वमन और पीड़ामें न्यूनता होनी आरम्भ हो गथी। थी, आठ घन्टेके पश्चात उसे विद्या होगया था, मूत्र त्यागनेकी पीड़ाभी न्यून होगयी थी, और गुदा द्वारा वायु-प्रवाह आरम्भ होगया था, और इसी प्रकार थीरे, धीरे छन्नीस घन्टेतक ताप पहुंचानेपर वह यद्यपि पूर्ण रूपेण पीड़ासे मुक्त नहीं हुआ था, परन्तु प्रसन्न वदन प्रतीत होता था। इसके उपरान्त शनैः, शनैः एक सप्ताहतक चिकरसा करने और केवल अनारपर रहनेसे वह पूर्ण आरोग्य होगया।

## गुदाके निकटवर्त्ती रोग Rectum diseases.

अर्थ (piles) और भगन्दर-( Fistula ) के अतिरिक्त गुदा या गुदा नालीमें अनेक रोग हो जाते हैं, जिनके कारण गुदा या गुदानालीमें, खुजली, पीड़ा, दाइ या शोधका अनुभव होता है। गुदा सम्बन्धी विशेष रोग खुजली ( Itching ), पीड़ा ( Pain ), भगन्दर अर्थात् नासूर ( Fistula or ulceration ), कोड़ा ( Abscess ), कांच निकलना ( Proplase or protrusion ), ट्यूमर, एक विशेष जातिका फोड़ा ( Tumor ), और केन्सर, एक विशेष जातिका फोड़ा ( Tamor ), और केन्सर, एक विशेष जातिका फोड़ा ( Cancer ), आदि होते हैं।

गुरामें खुजली होना प्रायः अजीर्ण रहनेका कारण है। क्योंकि अजीर्गसे श्वेत कीटाणु ( Thread warm ) या अन्य किसी जातिके विषेले जीव उत्पन्न होने-पर दाहको प्रगट करनेवाळा खुजलीका लक्षण प्रतीत होता है। इसके अतिरिक्त शीतादि लगने या शौच जानेके उपरान्त दूषित और विषेला जल प्रयोग करनेसेभी दाहके होनेपर खुजली होने लगती है। अपरख गुदा मैथुनभी खुजलीका हेतु होता है।

बहुया किसी नासूर या घावके होने या अशैकी उपस्थितिमें गुरामें मरू स्थान-नके समय पीड़ा हुआ करती है। परन्तु इस प्रकारकी पीड़ा शीघ्रही छुप्त हो जाती है। किन्तु किसी फोड़े आदिके होनेपर अवतक फोड़ेका अन्त नहीं पीड़ा नहीं जाती। नासूर ( Ulceration ) बहुधा अतिसार, अन्त्रमें ट्रयूबरक्यूलर रोग या कोष्ट-बद्धसेही हुआ करता है। गुदाके नासूरमें बहुधा मनाद आया करता है और कभी, कभी विष्टेमें मिली हुई रक्तकी धारियां प्रतीत होती हैं। यदि नासूर अधिक समय-तक रहता है तो अन्त्र-नालीको तङ्ग और उसमें बाधा उपस्थित करनेका हेतु होता है।

गुदाके निकट कई प्रकारके फोड़े हो जाते हैं, जिनमेंसे एक इशियो-रेकटेल एबसेस ( Ischio-rectal abscess ) कहलाता है, जो कि बहुधा क्षयी रोगके अन्तिम दिनोंमें प्रतीत होता है, और उस समय रोगसे मुक्त होनेकी बहुतही कम आशा रहती है। इस प्रकारक फोड़ा चोट या शीत आदिके कारण अन्य स्थानोंमें-भी हो सकता है, और किसीभी दशामें वह भगन्दर-( Fistula ) का कारण हो सकता है।

भगन्दर ( Fistula ) अथीत् फिस्चुलाका वास्तविक अर्थ नाली-( pipe ) का है। अतः प्रत्येक ऐसे नासरके लिए जिसके द्वारा एक थैलेसे दूसरे थैलेमें जानेको कृत्रिम और तङ्क मार्ग हो फिन्चुला कह सकते हैं। इसीसे मुत्राशयसे अन्त्रको इस प्रकारका कोई कृत्रिम मार्ग हो जाय तो उसे फिस्चला कहेंगे, और यदि वैसाही मार्ग किसी अन्य दो पोले अवयवोंके बीचमें हो जाय तो उसेभी फिस्चलाके नामसेही सम्बोधित करेंगे। फिस्चलाके होनेके कई कारण है। परन्त प्रधान हेत् यही है कि किसी तीक्षण पदार्थ द्वारा किसी पोले अवयवमें छिद्र होते. होते इतना लम्बा हो जाय कि वह अन्य किसी पोले अवयवको फाडकर पार हो जाय । छिद्र होनेकी यह किया जिस प्रकार एक तीक्षण अस्त्रसे हो सकती है उसी प्रकार किसी फोड़े, या प्रदाहित स्थानमें किसीभी जातिके उत्पादित कीटाएओं द्वाराभी होती है। इसीसे पुराने फोड़ों घावों या किसी एक अवयवका हर्नियाके समान अन्य अवयवपर बोझ पडनेका परिणाम फिस्चला होता है। कुछ बालकोंको माताके कपथ्यसे शरीरके अपर्ण रहनेके कारण जन्मकालसेही फिस्चला होता है। कभी, कभी तीक्षण प्रकृतिके आहार या पिन अथवा कंच निगल जानेसे-भी फिस्चला हो जाता है और टचबरक्यलर रोगके उपस्थित होनेपरभी फिस्चलाकी सम्भावना रहती है।

फ़िरुचुलाके होनेपर कभी, कभी रोगीको बहुत दुःख होता है, और बहुधा घावसे पूय ( मवाद ), या विकृत जल आता रहता है। प्रायः निर्बळताके कारण वालकोंकी कांच बाहर निकल आया करती है। परन्तु बहुधा उन्हीं वालकोंको यह रोग हुआ करता है, जिनकी गुदामें खेत कीटाणु या अतिसार अथवा कोष्ट-बद्धके कारण खजली, जलन या कटनका अनुभव होता है; अर्थोत् इस रोगका मूल कारण अजीणे और दृषित आहारही है।

गुदामें ट्युमर या केन्सरका होना बहुतही भयानक है ट्यूमरकी दशामें गुदापर त्वचासे उभरी हुई प्रन्थियां, जिनके ऊपर कभी, कभी असाधारण शोथ होता है, प्रतीत होती हैं और दिनों दिन रोग और पीडामें विद्ध होती जाती है: और साथ. साथ खुजलीका अनुभव होते हए गुदासे जल प्रवाह होता रहता है। कभी, कभी ट्यूमर या पालीपस ( Polypus ) गुदाके भीतरभी हो जाता है। परन्तु ऐसी अवस्थामें इसके अतिरिक्त कि यदा कदा रक्त आता रहे किसी पीडाका अनुभव नहीं होता। गुदा केन्सरके लिए एक विशेष स्थान है। परन्तु गुदाका केन्सर वहधा प्रौढावस्थामेंही हुआ करता है। केन्सरकी दशामें श्यामवर्णकी प्रान्थियां उभरती हुई प्रतीत होती हैं और शीघ्रही धीरे, धीरे उनमें घाव होने लगता है. जिससे बहतही कम मात्रामें मवाद आया करता है। किन्तु जल प्रत्येक समय रिसता रहता है, और पल, पलपर रक्तके निकलनेकी सम्भावना रहती है। पीड़ाभी बहुत बढ़ती घटती रहती है। यदा कदा अतिसार या कोष्ट-बद्धभी दुःख देताही रहता है। ट्युमर और केन्सर ऐसे दुष्ट रोग हैं कि कई, कई बार आपरेशन करने एवं एक्सरेज (X-Rays) और रेडियम-(Radium) से चिकित्सा करनेपरभी फिर हो जाते हैं और अन्तमें रोगीके प्राणोंको लेकर जाते हैं। गुदामेंही नहीं प्रत्युत शरीरमें जहां कहीं-भी यह रोग हो जाते हैं वहां दिनो दिन वृद्धिको प्राप्त हो, होकर एक दिन रोगीके शरीरका अन्त कर देते हैं। इस लिए इन दोनोंमें किसी रोगके होतेही तुरन्त चिकित्सा आरम्भ करनी चाहिये ।

गुदा सम्बन्धी समस्त रोगोंमें गुदा एवं उदरपर ताप पहुँचाना चाहिये और यदि घाव हों तो उनपर तापके अतिरिक्त उष्ण मृत्तिका बन्धनोंकाभी प्रयोग करना चाहिये। किन्तु यदि रोगका सम्बन्ध उदरसे न हो अर्थात केवल स्थानीय और बाह्य रोग हो तो केवल गुदापर ताप करनाही यथेष्ट है।

अर्शके अतिरिक्त गुदा सम्बन्धी रोगोंमें भगन्दर ( Fistula ), नासूर ( Ulceration ), ट्यूमर ( Tumor ) और केन्सर ( Cancer ) बड़े दुष्ट रोग हैं । इसीसे भगन्दर और नासूर पूर्णतः रसीले फर्लोका आहार और गुदा एवं उदर-पर अधिक ताप तथा आवस्यकता हो तो बन्धनोंका प्रयोग करनेसे बहुत कालमें दूर होते हैं; और यदि ताप इतना यथेष्ठ नहीं होता है जो नासूरके समस्त मार्गमें पहुँच सके तो उससे लाभ पहुंचनेकी आशा रक्खना व्यर्थ है। अतः भगन्दर या किसा नासूरसे, जो गुदामेंही नहीं प्रत्युत शरीरके किसी भागमें हो, मुक्त होनेके लिए नासूरके चारों ओर इतना ताप पहुंचाना चाहिये जो नासूरके समस्त भागमें प्रभाव कर सके । और ट्यूमर और कोन्सरकोभी चाहे वह शरीरके किसी स्थानमें हो यथेष्ठ ताप पहुंचाने एवं बन्धनींका प्रयोग करनेकी आवश्यकता है। क्योंकि साधा-रण तापका ट्यूमर या केन्सरपर कोई प्रभाव न होनेसे रोग घटनेकी अपेक्षा बढ़ने लगता है। इसीसे एक नेत्रक ट्यूमरका रोगी, जो कि नोवेम्बर सन् १९२५ ई० में हमारी चिकित्सामें लाएरेके स्थानपर आया था, दो मासके भीतर समस्त पीड़ा और शोथके चले जानेपरभी इस लिए एकैक पुनः शोथ और पीडाका अनुभव करने लगा कि जिन कनी वस्त्रोंसे उसे जल-ताप पहंचाया जाता था वह इतने जीर्ण हो गये थे कि वह नदीन वस्त्रोंके समान रोगको नष्ट करनेके लिए यथेष्ट ताप पहं-चानेको असमर्थ थे । अतः ट्यूमर या केन्सरकी दशामें यथेष्ठ ताप और प्रत्येक समय बन्धन करनेके अतिरिक्त केवल रसीले फलका आहार होना चाहिये।

बालकोंको कांच निकालनेके रोगमें सबसे पहिले उसमें शाक्त बढ़ाने और अन्त्रको आहारके अनुचित भारसे बचानेके निमित्त केवल रसीले फलोंका आहारही देना चाहिये; और रोगको दूर करनेके लिए उदर एवं गुदापर आरोग्य होनेके समयतक नित्य प्रति ताप पहुंचाना चाहिये। इसके अतिरिक्त यथा शक्ति बालकोंको विश्राम करने और उछलने कूदनेसे बचनेकीभी आवस्यकता है। अपरख मल त्यागनेके उपरान्त गुदासे निकली हुई कांचको उष्ण जलसे स्वच्छ करके भीतर लौटा देना चाहिये।

कभी, कभी जन्म काल्सेही कोई, कोई बालक ऐसे होते हैं कि मल त्यागनेके निमित्त गुदा द्वार नहीं होता । ऐसे बालक जन्म लेनेके कुछही दिन पाश्चत् मृत्युको प्राप्त हो जाते हैं । इस लिए यदि उनको जीवित रक्खना है तो उनकी एक मान्न प्राकृतिक चिकित्सा यही है कि शस्य किया (Operation) द्वारा उनके गुदा मार्ग बना दिया जाय ।

मार्च सन् १९१५ ई० में जब कि हम बिजनौर जा रहे थे हमको मुरादाबादमें एक कायस्थका लड्का मिला, जिसकी गुदामें किसी उपदन्ता पीड़ित मनुष्यसे मैथुन करानेपर दाह हो जानेसे ख़जली हो गयी थी। उससे मिलनेपर पहिले तो हमको उसके ऐसे आचरणोंसे बहुतही घृणा हुई, और हमने उसकी चिकित्सा करना स्वीकार-ही न किया । किन्तु जब वह हमारे पैरोंपर गिरकर बहतही दुःखी होके गिडगिडाने लगा तो हमको दया आगयी । इसके अतिरिक्त उसमें हमाराभी यह स्वार्थ था कि हमको उपदन्श रोगपर अपनी चिकित्साका अनुभव करना था । अतः हमने एक दिनके लिए बिजनौर जाना स्थगित कर दिया। हमने उस रोगी को केवल उष्ण मृत्तिका बन्धनोंका गुदापर दिनमें कई बार प्रयोग करना बताया था: और ताप देनेकी आज्ञा इस लिए नहीं दी थी कि उसे अपने पितासे इस रोगको छिपाना था । उसको प्राय एक मासतक बन्धनोंका प्रयोग करना पडा था । किन्त यदि उसको तापभी पहुंचाया जाता तो कदाचित एक सप्ताहसे अधिक समय न लगता। क्योंकि उसको यह रोग हमसे मिलनेके तीन, चार दिन पहिलेही हुआ था हमने यद्यपि उसको फलही सेवन करनेको कहा था। परन्त चौरीसे चिकित्सा करनेके कारण उसे कभी, कभी अन्य पदार्थभी सेवन करने पडते थे। फिरभी वह यथा शक्ति फलोंपरही निर्वाह करता था।

कांच निकलनेवाला एक रोगी वालक सन् १९१८ ई० के फेब्रुएरी मासमें कार्ठया-वाड़के एक स्थानपर हमारी चिकित्सामें लाया गया था। उस समय उसकी आयु तीन वर्षकी थी। मल त्यागनेके समय उसकी कांच प्राय डेढ़ इस बाहर निकल आती थी। इसके अतिरिक्त श्वेत कीटाणुओं के कारण उसकी गुदामें प्रत्येक समय कुछ न कुछ खुजली चलती रहती थी। हमने उसको प्रति दिन दो बार उदर और गुदापर दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने और रसीले फल एवं गायके दूधमें उतानाही जितना कि दूध हो जल मिश्रण करके देनेकी आज्ञा दी थी। फलतः खुजली तो पहिले दिनसेही कम होने लगी और पांच दिनके भीतर पूर्णतः छप्त हो गयी, किन्तु कांच निकालनेका रोग बड़ी कठिनतासे एक मासके उपरान्त गया था।

भगन्दरका एक रोगी हमको मार्च सन् १९११ ई० में दिक्षीमें मिला था। उस समय उसकी आयु प्राय पैतास वर्षकी थी; और वह एक बड़ा व्यापारी था। प्रत्येक समय बड़े, बड़े डाक्टर उसके यहां आते जातेही रहते थे। दो बार उसका आपरे- शनभी हो चुका था। परन्तु इसपरभी वह पीडासे विकलही रहता था। अतः डाक्ट्रोंका समुदाय फिर आपरेशन करानेकी सम्मति दे रहा था । किन्त वह अनेक प्रकारकी चिकित्साएं करते, करते थक गया था, और आपरशनोंसेभी घबरा गया था । अतएव उसने हमको अपनी चिकित्सार्थ बुलाया । किन्तु हमको एक रोगीको देखनेके कारण उसके घर पहुचनेमें प्राय दो घन्टेका विलम्ब होगया; और उसी बीचमें वहां एक सन्यासी देवता पहुंच गये। उन्होंने अपनी योग कियाओं द्वारा चिकित्सा करनेकी लम्बी, चौडी प्रशंसा करते हए केवल तीन दिनमें रोगको समूल नष्ट कर देनेका विश्वास दिलाया: और उस धनिक रोगीको मुर्खतावश वैसेही विश्वास हो गया जैसे बहधा लक्ष्मी-पात्र ठगोंपर विश्वास करलेते हैं । अतएव उन्होंने उस सन्यासीकी चिकित्सा करनी आरम्भ करदी; और हमको भुरु, फ़ीस देकर विदा कर दिया। किन्तु उस सन्यासीकी निकित्सासे तीन दिन तो क्या पन्द्रह दिनमेंभी कुछ लाभ न हुआ। फलतः पन्द्रह दिनके उपरान्त न जाने किस प्रकार सेठजी-(रोगी) को फिर हमारा स्मरण हुआ. और उन्होंने हमको बुलानेके लिए एक मनुष्यको भेजा। वह पहिले आकर बैठ गया और इधर, उधरकी बातें करने लगा, तदुपरान्त उसने अपने सेटजीकी चिकित्साके विषयमें बात चीत करते हुए एक किसी अन्य व्यक्तिका नाम लेकर कहा कि यदि आपको जो कुछ सेठजीसे धन लाभ हो उसमेंसे आप उसे अर्घ भाग दें तो आपकी चिकित्सा हो सकती है । हमको उसके ऐसे शब्दोंसे एकैक रोष हो आया. किन्त हमने कोधको रोककर केवल इतनाही कहा कि क्रपाकर हमें और हमारी चिकित्साको क्षमा करिये । हमें आपके सेठजी या संसारके किसी भी लक्ष्मी-पात्रकी आवश्यकता नहीं है। क्योंकि 'पात्र 'शब्दका अर्थ वाहन है, और लक्ष्मीका वाहन उल्लुही कहा गया है। अतः धनके लोभमें उल्लुसे सम्बन्ध करना उचित नहीं है। हम यह कहही रहे थे कि इतनेमेंही उन्ही सेठजीके कोई निकट सम्बन्धीभी आगये । उन्होंने हमारे पहुंचनेमें विलम्बका कारण जानना चाहा इसपर सब भेद खुल गया और वह मनुष्य सेठजीके यहांसे निकाल दिया गया, और हमारी चिकित्सा आरम्भ हो गयी । किन्त्र चिकित्सा कालके बाचमें. यद्यपि दिनो दिन सेठजीकी पीड़ामें कुछ न कुछ न्यूनताही होती जाती थी, तोभी कुछ दुष्ट और लोभी मनुष्य रोगीके विचारमें परिवर्त्तन कर देते थे । परन्तु उनके मामा उनको धेर्य बन्बाते और उन दुष्टोंसे बचाते रहते थे । उस रोगीको हमने उष्ण तापका जल पीने, अनार एवं संगतरा सेवन करने और गुदा तथा छाती सहित

उदरपर प्रति दीन तीन बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचानेकी सम्मति दी थी, जिससे प्रथम सप्ताहमेंही उसकी पीड़ामें बहुत कुछ न्यूनता हो गयी थी। उसको धीरे, धीरे निरन्तर चार मासतक फर्लोपर निर्वाह करके चिकित्सा करनेसे पूर्ण रूपेण लाम हुआ था। परन्तु उसने सम्पत्ति शाली होते हुएभी हमारे साथ वही व्यवहार किया जो आजकलके स्वार्थी धनिक किया करते हैं।

सन् १९१८ ई० के जेन्वेरी मासमें गुदाके ट्यमरका एक रोगी हमकी वांकानेर राज्यमें मिला था। उसकी आयु प्राय पचास वर्ष थी। वह एक बडा धनिक था: और इसीसे वह उसके कई आपरेशन तथा एक्स-रेजकी चिकित्साभी करा चुका था। परन्तु उसको किसीभी चिकित्सासे कोई लाभ न हुआ था। केवल एक्स-रेजकी चिकित्सासे कुछ दिनके लिए पीड़ा छप्त हो गयी थी, और ट्यूमरकी प्रन्थियां एवं शोथ जाता रहा था। किन्तु उसके दो मास उपरान्त फिर रोगने ऐसा विकट रूप धारण किया कि एक्स-रेज चिकित्साभी निरर्थक सिद्ध हुई। अतः उसने हमारी सम्मति चाही और हमने उसको पूर्णतः स्वस्थ हो जानेका विश्वास दिलाया। अतएव उसी दिनसे हमारी चिकित्सा आरम्भ हो गयी। हमने उसको अनार. खर्वजा, संगतरा, काशमीरी नाशपाती और सर्दा सेवन करने, उष्ण तापका जल पान करने, प्रति दिन दो बार चार, चार घन्टे उदर एवं गुदापर ताप पहुंचाने और घावपर उष्ण मत्तिका बन्धनीका ताप कालके अतिरिक्त प्रत्येक समय प्रयोग करनेकी आज्ञा दी थी। फलतः पहिले सप्ताहमेंही उसके शोध और पीड़ामें न्युनता होने लगी और डेढ मासके भीतर समस्त पीडा और शोथ जाता रहा और वह ट्यमरकी प्रान्थियां जो उस समय शोथके कारण ढकी हुई होनेसे दृष्टिगोचर नहीं होती थीं म्पष्ट रूपसे दीखनं लगीं । इसके अतिरिक्त वह उस समय नियमित रूपसे मल त्यागन करने लगा था और क्षधामें असाधारण वृद्धि हो गयी थी। यद्यपि दो मास चिकित्सा करनेके उपरान्त उसे शरीरमें कोई कष्ट प्रतीत नहीं होता था तथापि उसके रोगका मूलसे इति अर्थात् ग्रन्थियां लप्त होनेमें दस माससेभी अधिक लगे थे।

एप्रिल सन् १९१८ ई० में फ़ीरोज़्पुरके निकट एक प्राममें हमको एक ज़िमीदार अपने भाईकी चिकित्सार्थ के गया था। उसके भाईको तीन माससे गुदाके स्थानपर केन्सरका रोग था, जिससे उसे बहुत पीड़ा थी, और प्रायः केन्सरसे रक्त आया करता था। उस रोगीकी चालीस वर्षकी आयु थी। परन्तु उस समय वह बहुतही निर्वेल हो गया था। हमने उसको प्रति दिन चार बार दो. दो घन्टे उदर एवं गुदापर ताप पहुंचाने और उसके उपरान्त प्रत्येक समय केन्सरपर उष्ण मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग तथा रसीले फल सेवन करनेकी सम्मति दी थी। किन्त उस प्रामके रेल और फ़ीरोज़पुरसे दूर होनेके कारण अन्य फलोंका प्रबन्ध न हो सकनेके हेत उस रोगीन दो मास केवल गन्नेके आहारपर व्यतीत किये, तदुपरान्त खर्बूज़ॉ-परही निर्वाह किया और अन्तमें रसीले शाकोंको ग्रहण किया। यद्यपि उसकी पीड़ामें चिकित्सा करनेके पिहले दिनसेही न्यूनताका अनुभव हुआ। परन्तु पूर्ण रूपेण चार मासमें उसकी पीड़ा छप्त हुई थी, और तभी वह इस योग्य हुआ था कि समस्त रात्रि सुखसे शयन कर सके । किन्तु केन्सरका कटोरपन जानेमें उसे एक वर्षसेभी अधिक समय लगा था। उस रोगीको कभी, कभी साधारण असावधानीसे बीच बीचमें पीड़ा बढ़ जारा करती थीं, और रक्तभी आने लगता था। अंततः ऐसे समयके लिए हमारी बारह, बारह घन्टे निरन्तर ताप देनेकी आज्ञा हुआ करती थी: प्रत्यत एक बार तो हमने उसे निरन्तर बाइस घन्टे ताप पहुंचाया था। उस रोगीको जो यदा कदा रक्त आया करता था उसको रोकनेमें मलमलमें छनी हुई चिकनी मिट्टीके उष्ण बन्धनोंके प्रयोगसे वड़ी सहायता मिलती थी। किन्तु मिट्टीके सखतेही घावके चट-कनेपर रक्त आने लगताथा। इस लिए शीघ्र, शीघ्र दूसरे बन्धन प्रयोग करने पड़तेथे। वृक्क रोग Kidney diseases.

उरमें वृक्कि बहुत भीतर होनेके कारण उसके अधिक रोगी होनेपरभी बहुत कम ज्ञान होता है। परन्तु अन्य लक्षणोंसे उससे रोगी होनेका बहुत कुछ ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। अतः भिन्न, भिन्न वृक्क सम्बन्धी रोगोंके लक्षण निम्नमें दिये जाते हैं:—

कमरके ऊपरी भागमें निरन्तर रहनेवाली पीड़ाका होना बहुधा वृक्कमें दाह होनेकी सूचना देता है, किन्दु नीचेके भागमें पीड़ा होनेसे वृक्क पीड़ाका बहुत कम झान होता है। क्योंकि अनेक अन्य रोगोंमें कमरके नित्र भागमें पीड़ाका अनुभव हुआ करता है, और बहुधा वृक्कके भयानक रोगोंमें उस स्थानपर पीड़ा नहीं होती है। मूत्र नालीमें पथरी उपस्थित होनेपर एक अपूर्व पीड़ाका अनुभव होता है। इस पीड़ाको रीनेल कालिक (Renal Colic) कहते हैं। इस प्रकारकी पीड़ा जंघाओं और उदरके बीचमें एकैक उठ बैठती है, और इतनी तीब एवं असस्र होती है कि वेद-

नायुक्त राखेंका अनुभव होनेसे रोगी विकल हो जाता है। और जब नृक्क अनस्थिर होकर उदरकी ओर आ जाता है तो उसके भारसे विशेष रूपकी ऐसी पीड़ाका, जो अन्य पीड़ाओंसे भिन्न होती है, अनुभव होता है।

शरीरके क्षय होने और अस्वस्थ रहनेसे बहुधा वृक्क रोगका अनुभव होता है। क्योंकि ऐसी दशामें वृक्कभी क्षय होता रहता है। कभी, कभी शरीरका अधिक अस्वस्थ होना ऐसे मन्द वृक्क रोगोंकी उन्नतावस्थाका परिणाम होता है जोकि बड़ी सूक्ष्मतासे परीक्षा करनेपर प्रतीत होते हैं, और ऐसी दशामें पाचन शक्तिके बिगड़ जानेपर अन्य अनेक रोग हो जाते हैं, जिससे शरीर अस्यंत निर्वल हो जानेके हेतु रोगोंका सामना करनेको असमर्थ होनेके कारण आरोग्य मनुष्योंके शरीरकी अप्रक्षा संकामक रोगोंका अधिक और सरलतासे आखेट हो जाता है।

बृक रोगोंमें सदा मूनमें परिवर्तन होते रहते हैं। रोगकी तीन दशामें मूनके परिमाणमें न्यूनता हो जाती है, और बहुधा एलव्यूमिन-(Albumin) से मिश्रित और रक्तवंणका मूत्र होता है। जब मूत्रमें विजातीय पदार्थ उप-स्थित होते हैं तो सूक्ष्म रूपसे परीक्षा करनेपर उनका ज्ञान हो जाता है। इसीसे मूत्रमें प्य (मवाद) सिम्मिलित होनेपर हमको यह ज्ञान होता है कि मूत्रमायके किसी स्थानमें घाव है, और पथरीके होनेपर हमें जीच करनेसे मूत्रमें उसके अणु (Crystalline deposite) प्राप्त होते हैं। मन्द ब्राइट्'स रोग-(Bright's disease) में बहुधा मूत्रकी मात्रामें वृद्धि हो जाती है, मूत्र पीतवर्णका होता है, और उसमें न्यूनाधिक एलव्यूमिनका मिश्रण होता है।

यद्यपि ब्राईट्'स रोगकी अपेक्षा अन्य अनेक रोगोंमेंभी ड्राप्सी हो जाता है, परन्तु वृक्क पीड़ामें ड्राप्सीका होना एक विशेष चिन्ह है। यदि वृक्क रोगके कारण ड्राप्सी होता है तो बहुधा प्रातके समय अधीत् निद्राके पक्षात् नेत्रोंके नीचे या हाथोंके उत्पर सरीखे हीली मांस पेशियोंके अवयवींपर शोथ आजाता है और वह फूल जाते हैं।

मन्द वृक्क रोगकी अवस्थामें रक्त सबारकी गतिमें परिवर्त्तन हो जाता है। धम-नियों और हृदयकी भींतके भारी हो जानेसे चिकित्सकको बाहर्'स रोगकी उपस्थिति और भयक्करतासे परिचित होनेमें बहुत सहायता मिलती है। रक्त वाहिनी नाड़ियों आदिके भारी होनेपर छातीमें पीड़ांका अनुभव होता है, मानसिक शक्तियोंका पतन होने लगता है, दृष्टिमें न्यूनताका अनुभव होता है और बहुधा एपाल्नेसी हो जाता है। र्इक कर्तव्य हीन होनेपर यूरेमिया ( Uræmia ) हो जाता है। यूरेमियाकी दशामें रक्तोके। स्वच्छ करनेके लिए जिन विषैले पदार्थोंका मूत्रके साथ त्यागन होता है उनको रोग वश वृक्क त्यागना बन्द कर देता है।

सबसे भयङ्कर वृक्त रोग वह होता है जिसमें वृक्त सम्बन्धी अन्य पीड़ाओंके साथ, साथ ब्राइट्'स रोग होता है और ऐसी दशामें मूत्रके साथ एळच्यूमिन आता रहता है और ड्राप्सीभी उपस्थित होता है।

ट्यूबरक्कोसिस प्रायः अण्डकोष या मूत्राशयके ट्यूबरक्यूलर रोगका प्रधान कारण होता है, और रोगके बहुत कम चिन्ह प्रगट होते हुए रोगकी शनैः, शनै वृद्धि होती है।

वृक्कके अस्थिर होनेपर उसका भार उदरके अन्य अवयवोंको सहन करना पड़ता है, जिससे बहुधा उदर पीड़ा, अतिसार या कोष्ट-बद्धका अनुभव होता है। यह रोग पुरुषोंकी अपेक्षा क्रियोंमें अधिक पाया जाता है।

वृक्कके प्रहारित होनेपर बहुधा रोगियोंकी मृखु हो जाती है। कभी, कभी कमरपर साधारण प्रहार या गाड़ी आदिसे कुचले जानेपर वृक्क फट जाता है, जिससे भीतर-रक्त प्रवाहित होनेपर रोगी मृत्युको प्राप्त होता है।

वृक्कमें ट्यूमरकी उत्पत्ति बहुत कम होती हैं, और ट्यूमरके होनेपर जबतक उसका आकार अधिक न हो तबतक या तो पीड़ाका अनुभवही नहीं होता और यदि होतामी है तो बहुत कम । भूत्र-नालीके निकट ट्यूमर होनेपर यदा, कदा भूत्रक साथ रक्त आया करता है, किन्तु वृक्क रोग सम्बन्धी अन्य कोई लक्षण या पीड़ा नहीं होती है ।

वृक्त सम्बन्धी समस्त रोगोंकी चिकित्सार्थ कमर एवं उदर या उदरके साथ, साथ छातीका रोगकी अवस्थानुसार दो, तीन या जितनी बार और जितने समयतक आवस्यकता हो ताप पहुंचाना और आरोग्य होनेके समयतक रसयुक्त फलोंका आहार देना चाहिये।

वृक्त रोग कोई साधारण ब्याधि नहीं हैं। इसीसे वृक्त रोगसे पीड़ित रोगी रोगके बढ़ जानेपर अधिकांश मृत्युकोही प्राप्त होते देखे गये हैं। क्योंकि वृक्त शरीरको उससे मूत्र द्वारा विचोंका त्यागन कराके शुद्ध करनेवाला एक विशेष अवयव है, और उसके कर्तक्यच्युत या रोगी हो जानेपर शरीरसे विषैले पदार्थोंका त्यागन न हो सकनेके

कारण रक्तके दृषित हो जानेपर शरीर निश्चय मृत्युको प्राप्त होता है और वृक्क रोगकी साधारण दशामेंभी इसलिए रोगीको असमय मृत्यु होती है कि धीरे, धीरे शरीरमें विषोंके एकत्र होनेसे नित्य प्रति रोगीके जीवनकी मात्रा न्यून होती जाती है। अतः उचित तो यही है कि ऐसे उपाय किये जायं, जिससे वृक्क रोगकी शरीर-में उत्पत्तिही न हो, किन्तु यदि वृक्क रोगके किसी प्रकार लक्षण प्रगट होने लगें तो ततक्षण बडे ध्यान और धैर्यके साथ उस समयतक पूर्ण पथ्यसे रहकर चिकित्सा करनी चाहिये जबतक कि रोगका इति होकर शरीर पुष्ट न हो जाय । वक व्याधिके हो जानेपर उसकी चिकित्सार्थ छः माससे बारह मासतकका समय लगना तो एक साधारण बात है। इस लिए कभी, कभी दो, तीन या इससे-भी अधिक वर्ष लग जाते हैं। इस विषयमें केवल इतनाही बताना यथेष्ट है कि तीव रागोंको उस समयतक शीघ्र लाभ होता है जबतक कि कोई अधिक हानि नहीं पहंची हो और मन्द रोगोंमें उनकी अवस्थानुसार उतनेही विलम्बमें रोगका इति होता है: किन्तु रोगकी भयानक दशा होनेपर फिर मृत्युके अतिरिक्त और कोई परि-णाम नहीं होता । वृक्क रोगोंमेंसे कुछ विशेष जातियोंकी व्याधियोंका कथन करना आवश्यक है। इस लिए एलन्युमीन्युरिया ( Albuminuria ), यरेमिया ( Uramia ), ब्राइट्'स रोग ( Bright's Disease ), मूत्राशयके रोग ( Bladder, Diseases of, ) शीर्षक लेख देखने चाहिये।

#### एलन्यूमिन्यूरिया Albuminuria.

ए छ्य्यूमिन्यूरिया उस रोगको कहते हैं, जिससे पीड़ित होनेपर मूत्रमें ए एल्य्यूमिनका अंश रहता है। यह रोग इस लिए बहुत ध्यान देने योग्य है कि इससे शरीरका क्षय होनेपर स्वास्थ्यकी दशा दिनोदिन अधोगतिको प्राप्त होती रहती है, और प्राय वृक्क या हृदय सम्बन्धा भयक्कर रोगोंके रुक्षण प्रगट होते हैं।

एल्ब्यूमिन्यूरियाकी दो जातियां हैं; एक ट्र्यू एल्ब्यूमिन्यूरिया, (True albuminuria) जिसमें वृक्त द्वारा एल्ब्यूमिनका प्रवाह होनेपर शरीरका क्षय होता रहता है, और दूसरी फ़ाल्स एल्ब्यूमिन्यूरिया (False albuminuria) जिसकी दशामें एल्ब्यूमिन वृक्तके अतिरिक्त चूत्रमें अन्य किसी प्रकार आता है। और ट्र्यू एल्ब्यूमिन्यूरियाकीभी दो जातियां है, जिनमेंसे एक तो फ़ंकरनल एल्ब्यू-

मिन्यूरिया (Functional albuminuria) है, जिसमें वृक्क अतिरिक्त अन्य किसी अवयवके कारण वृक्क देषित होनेपर, वृक्क साथ एल्क्यूमिन आता है, और स्पष्ट रूपसे वृक्क रोगका अनुभव नहीं होता; और दसरी एलब्यूमिन आव ब्राइट्'स डिज़ीज़ आव दे किडनीज़ (Albumin of Bright's disease of the kidneys) है, जिसका कथन ब्राइट्'स रोग-(Bright's disease) में मिलेगा।

यद्यपि फुंकरनल एलच्यूमिन्यूरियाका प्रत्यक्षमें किसी वृक्क रोगके साथ सम्बन्ध नहीं होता है तथापि नित्य प्रति एलब्युमिनका प्रवाह होनेसे स्वास्थ्यका पतन होता रहता है, और यदि अधिक कालनक यह रोग दूर न किया जाय तो बाइट'स रोग प्रगट हो जाता है। इस लिए यह रोग बहतहां भयंकर है। प्रायः समस्त जातिके ज्वरोंसे पीडित होते, अधिक समयतक तीक्षण सूर्यतापमें परिश्रम करने, चूल्हेके सन्मुख बैठने या किसी प्रकार शरीरमें अधिक दाह होनेसे मूत्रमें एलब्यूमिन आने लगता है। किन्तु इस प्रकार मूत्रमें आनेवाला एलब्युमिन ज्वरका इति होने या सूर्यके तापादिसे सुरक्षित रहनेपर स्वयं बन्द हो जाता है। स्कवीं (Scurvy), एनेमिया (Anæmia), ल्यूकेमिया (Leucæmia) सरीखे रक्त-विकारके रोगों और लेड ( Lead ) या मर्करी-( Mercury ) से रक्तके दूषित होने या कदाचित रक्तमें परिवर्तन होनेके फारण स्त्रीको गर्भ होनेपर एळच्यूमिन आने लगता है। किन्तु इस प्रकार एलव्यूमिनका आना रक्तके शुद्ध हो जाने और गर्भिणीको कुछ मास व्यतीत हो जानेपर स्वयं बन्द हो जाता है। किन्त यदि गर्भिणीको एलब्यमिन आने लगे तो वडी सावधानीसे चिकित्सा करनी चाहिये अन्यथा रोग भ्यक्रर दशा-धारण कर लेता है। हृदय रोगर्मे वृक्तमें रक्त एकत्र होजानेसे एलच्यूनिन्यूरियाके कारण जारीर आधिक क्षय होता रहता है: और इपीलेप्सी-( Epilepsy) की दशा मंभी यह रोग हो जाता है। इसके अतिरिक्त अधिक परिश्रम या शीतल स्नानोंके कारण दाह होनेपर इस रोगकी उत्पत्ति हो जाती है। कुछ रोगियोंको, जोकि देख-नेसे स्वस्य प्रतीत होते हैं, केवल प्रातके समय या भोजन करनेके उपरान्त प्रत्रके साथ एलब्यमिन आया करता है। परन्तु अधिकांश इस रोगकी उत्पत्ति उन्हीं मनुष्योंके शरीरमें होती है, जो मांस, चर्बा, घत, तैल, मच्छली और अण्डों आदि-(Animal diet) पर अधिक जीवन निर्वाह करते हैं। फाल्स एलब्यूमिन्यूरियाकी दशामें पाचन और शोषण शक्तियोंके बिगड़ जाने

या कुछ भयक्कर रोगोंसे पीड़ित होनेपर सूत्रके साथ एळच्यूमोसेज् (Albumoses) और पेप्टोन्स (Peptones) आते हैं। अधिक अण्डे सेवन करनेसे पावन शक्तिमें दोष हो जानेके कारण सूत्रके साथ अण्डोंका एळच्यूमिन-(Egg-albumin) भी आने लगता है। सूत्र-नालीके अन्य भागों जैसे सूत्राशय-(Bladder) की दाह या स्पोटोरिया-(Spermatorrhæa) मेंभी सूत्रके साथ एळच्यूमिन आसकता है।

इस रोगकी दशामें यदा, कदा एलब्यूमिन आया करता है; और रोगके अधिक समयतक शरीरमें रहनेपर रक्तकी न्यूनता ( Anæmia ), निबंकता और अस्वस्थाके रक्षण प्रगट होते हैं। पहिला लक्षण रक्त-कोषोंकी गतिमें बाधा होना सिद्ध करता है और इसके उपरान्त उसका एलब्यूमिन्यूरियामें परिवर्तन हो जाता है, जिससे नेत्रों और गहोंकी निकटवर्ता ख्वा फूल जाती है, शरीरका वर्ण फीका हो जाता है, ख्वा रूखी प्रतित होती है, पाचन किया विगड़ने लगती है, हिरय-धड़-कनमें बृद्धि हो जाती है, अस्थिर पोड़ाओंका अनुभव होता है, शिर पीड़ा और दुबेलता दु:ख दिया करती है और साधारण परिश्रमसे थकनका ज्ञान होता है।

किसी प्रकारके एल्ब्यूमिन्यूरियाकी अवस्थामें केवल अनार सरीखे कोमल रसीले और अनुत्तेजक आहारपर रक्ष्सकर रोगीको प्रति दिन आवश्यकतानुसार छातीसे उदर पर्यन्त और कमरपर दो, दो घन्टे ताप पहुंचाना चाहिये; और यदि रोगीकी सामध्येमें हो तो यथा शक्ति स्वच्छ वायुमें प्रात और सायंके समय उस को टहलाना चाहिये।

एलच्यूमिन्यूरिया बहुतही भयक्कर रोग है, इसलिए वह बहुत कालमें और बड़ी कठिनतासे पूर्ण पथ्यसे रहनेपर दूर होता है; और यदि रोगी पथ्यसे न रहे तो यह रोग प्राणोंके साथही जाता है।

इस रोगमें पाचन शक्ति बहुतही बिगड़ जाती है और शरीर बहुतही निर्बल हो जाता है। इस लिए केवल रसीले फलोंपर रोगीके निर्वाह न करनेपर न तो उसकी पाचन कियामेंही खुधार होता है और न आवश्यककतानुसार रक्तकी उरपत्ति होकर उसके शरीरको शक्तिही प्राप्त होती है। अतः रोगीको चाहिये कि क्षुधाके अनुसार रसीले अनुस्तिक कोर बैतन्य फलोंका सेवन करके शीष्ट अपनी पाचन शक्तिको ठीक करे और शरीरमें रक्त बढ़ाकर बलकी वृद्धि करें।

एलब्युमिन्युरियाका एक रोगी सेप्टेम्बर सन् १९१५ ई० में हमको लाहौरमें मिला था । उसकी आयु तैतालीस वर्ष थी, और अनेक बार मूत्रकी परीक्षा होनेसे उसके मूत्रमें एलब्युमिन आना सिद्ध हो गया था। हमने उसको उसी समय केवल रसीले फलों. अर्थात आरम्भ कालमें अनार, संगतरा और माल्टा तत्पश्चात् उक्त फलोंके साथ, साथ खुर्मानी, काशमीरी नाशपाती, लोकाट और शहतूत आदि सेवन करने और दिनमें दो बार उदरसे छाती पर्यन्त एवं कमरपर दो. दो घन्टे ताप पहुंचानेकी सम्मति दी थी। परन्तु उस समय उसने हमारी सम्मतिपर कोईभी ध्यान नहीं दिया । क्योंकि उसे फलोंपर जीवन निर्वाह करना स्वीकार न था । अतः दिनो दिन, यद्यपि बहुत थीरे, धीरे, उसका रोग वृद्धिको प्राप्त होता गया: और शरीरकी यह दशा हो गयी कि वह साधारण परिश्रमसेही थक जाता था. प्रत्यत किसी कार्यके करनेको उसका मनही नहीं करता था, बहुधा शिर और कमरमें पीड़ाका अनुभव होता था, पाचन शक्ति दिनोदिन बिगडती जाती थी और समस्त रूपेण शरीर रोगी प्रतीत होता था । अतएव जब हम आगस्ट सन १९१८ ई० में लाहीर गये तो उसने फिर हमसे चिकित्सा करनेकी प्रार्थना की । क्योंकि वह अनेक प्रकारकी चिकित्साएं करते. करते दृःखी होगया था. और उस समय एलोपेथिक डाक्टर्सकीभी यही सम्मति थी कि वह क्वेंक फलों या शाकोंपरही रहे । अतः इमने उसे चिकित्साके आरम्भ कालमें चार मास पर्यन्त केवल बेदाना या मस्कती अनार, संगतरा और माल्टाही सेवन करनेकी आडा दी। इसके उपरान्त धीरे, धीरे अन्य रसीले और अनुत्तेजक फलोंके सेवन करनेकी सम्मति देते रहे । किन्तु वह एक सम्पत्ति शाली पुरुष होते हुएभी बहुत लोभी था। इस लिए वह प्रायः मध्यम श्रेणीके फल या कम मूल्यमें प्राप्त होनेवाल शाकोंकी आहा देनेके लिए बहुत आप्रह किया करता था। क्योंकि वह क्षजामें बद्धि हो जानेके कारण ४),५) रुपयेके फल नित्य खाता हुआभी बहुतही श्रीका करता था। उसके इस प्रकार नित्य प्रति झींकनेके कारण हमकी विवक हो उसे करू ( लीका ), तोरी, टिन्डे, चर्चेडे, टोमेटो और अन्य कोमल शाक उवालकर सेवन करनेकी आज्ञा देनी पड़ी थी। हमने प्राय दो मासतक उसको दिनमें तीन बार दो, दो वण्टे उदरसे छाती पर्यन्त और कमरपर ताप पहुंचानेकी सम्मति दी थी। इसके उपरान्त हमने उसको प्रति दिन हो बार ताप पहुंचानेको लिखा था । अतएव

फरू यह हुआ कि वार मासके उपरान्त घूत्र परीक्षा होनेसे यह सिद्ध हुआ कि प्रत्रमें एरून्यूमिनका अंश नहीं है, उसकी क्षुत्रामें असाधारण वृद्धि हो गयी, शरीर वैतन्य दीखने लगा, गात्रमें किसी प्रकारकी पीड़ा न रही और दिनोदिन बल-वृद्धि होने लगी। यद्यपि केवल चारही मासमें उसको आशासे अधिक लाम हुआ, तथापि हमारी सम्मतिके अनुसार उसको एक वर्षसेमी अधिक विकित्साके नियमोंका पालन करना पड़ा।

बाह्द ' स रोग Bright's disease.

श्विमी विद्वानोंमें सबसे पूर्व सन् १८२० ई० में डाक्टर रिचर्ड ब्राईट (Dr. Richard Bright) ने ब्राइट 'स रोगका खोज किया है, इसीसे उस रोगका नाम ब्राइट 'स डिज़ीज़ पड़ा है। वास्तवमें ब्राइट 'स रोग और एळच्यू-मिन्यूरिया एकही रोग हैं। अन्तर केवल इतनाही है कि इस रोगमें एळच्यू-मिन्यूरिया एकही रोग हैं। अन्तर केवल इतनाही है, जिससे प्राय: ड्राप्टीके लक्षण प्रगट हो जाते हैं, धूत्र न्यूनताके साथ आता है, वमन होने लगती हैं, धूत्रकं साथ अधिक एळच्यू-मिन तथा वृक्षके क्षय होनेके कारण अन्य पदार्थ आने लगते हैं, धूत्रकं साथ अधिक एळच्यू-मिन तथा वृक्षके क्षय होनेके कारण अन्य पदार्थ आने लगते हैं, धूत्रकं तथा अधिक एळच्यू-मिन तथा वृक्षके क्षय होनेके कारण अन्य पदार्थ आने लगते हैं, धूत्रकं तथा अधिक एळच्यू-मिन तथा वृक्षके क्षय होनेके कारण अन्य परार्थ आने लगते होता है, कमरमें पीड़ा और श्वांस कियानें घवराहट प्रतीत होती है। इस रोगके होनेपर शरीरके निर्वल हो जानेके कारण बहुषा अन्य रोगोंकीमी उत्पत्ति हो जाती है। बहुषा रोगियोंके लिए यह रोग कालही होता है। क्योंकि इस दुष्ट रोगको दूर करनेके लिए रोगी पूर्ण पथ्यसे रहकर पूर्ण रूपण चिकित्साके नियम्बेंक पालन करनेमें अपनी आर्थिक स्थिति या चिड़िचड़े स्वभावके कारण बहुत कम समर्थ होते हैं।

इस रोगकी उत्पत्तिका मूल कारण वहीं है जो एलच्यूमिन्यूरियाका है। यह रोग बहुषा शीत लगने, किसी विषके सेवन करने या तीव्र जातिके उवरों या अन्य -रोगोंसे पीड़ित होनेपर वृक्कमें रक्तके एकत्र होकर दूषित होनेपर तीव्र रूप धारण कर लेता है, जो कि बहुतही भयद्गर होनेसे प्रायः रोगीकी मृत्युका कारण होता है या रोगकी मन्दावस्थामें परिवर्तित हो जाता है।

इस रोगकी वही चिकित्सा और पथ्य है जो एलच्यूमिन्यूरियामें होती है। किन्तु अयङ्कर दशामें रोगीको अधिकाधिक उष्ण तापका जरु पान कराना चाहिये, जिससे एकत्रित रक्त अपनी गति करने रूगे, अधिक धूत्रका त्यागनं होनेंसे वृक्काविके शीघ्र दृषित पदार्थ निकल आयं और अन्त्र नियमित रूपसे कार्य करके शरीरको स्वच्छ करती रहें। इसके अतिरिक्त यथा शक्ति उदरसे छाती पर्यन्त और कमरपर ताप पहुंचानें, जिससे वृक्काविमें रक्त एकत्र न हो, प्रस्तुत उचित तो यही है कि जबतक रोगका भय अधिक हो समस्त शरीरको टम द्वारा ताप पहुंचाया आय; और यदि यहभी न हो सके तो ताप पहुंचानेके उपरान्त मृत्तिकाके उष्ण धड्-बन्ध-नेका प्रयोग करना चाहिये, और वारपायोके नीचे कोयले जलाकर रोगीको सहा ताप पहुंचाया जाय। रोगीके श्रम्यनागारमें वायुका यथेष्ट सम्बार रहे, और रोगीके ओहने-बिछानेके वस्न कनी और स्वच्छ होने चाहियें।

यों तो शरीरमें होनेवाले समस्त रोगोंमेंही ताप पहुंचानेके उपरान्त मृत्तिकाके उष्ण बन्धनोंका प्रयोग करना अत्योत्तम है, परन्तु एलब्यूमिन्यूरिया और विशेषकर ब्राइट्'स डिजीज़में यदि चौबीसों घन्टे टब द्वारा ताप पहुंचाना सम्भव न हो तो कमसे कम उष्ण मात्तिका बन्धनोंका प्रयोग करना इस लिए आवस्यक है कि वृकादिमें एक-त्रित रक्त-कण छिन्न-भिन्न होते रहें, और रक्त सञ्चारमें बाधा न हो, तथा शरीरमें उपस्थित दाहवश विकृत पदार्थ शुद्ध होकर चिपक न जावें, और दृषित पदार्थों के निकलनेमें उसी प्रकार सरलता हो. ।जिस प्रकार उष्ण जलसे त्वचाका मल फलकर सुगमतापूर्वक छूट जाता है । प्रत्युत हमारी सम्मतिमें शरीस्के प्रत्येक दुष्ट या दारुण रोगसे पीडित रोगीको यदि टब द्वारा प्रत्येक समय ताप पहुंचाना सम्भव या आव-श्यक न हो तो ताप पहुंचानेक उपरान्त प्रस्थेक समय जिस स्थानपर आवश्यकता हो बन्धनों द्वारा ताप पहुंचाना चाहिये; वास्तवमें बन्धनों-, जिनमें विशेष रूपसे धड-बन्धन है, की महिमा अपूर्व है । इसकी प्रशंसामें जो कुछभी कहा जाय वह थोड़ा है। किन्त अनेक रोगी मिट्टीके बन्धनोंका प्रयोग करना कष्ट जनक समझते हैं। इसके अतिरिक्त शीतकालमें शीतके भयसेभी उनका प्रयोग करना नहीं चाहते। परन्त ऐसी अवस्थामें बन्धनोंका प्रयोग करनेके लिए चारपायीके नीचे दहकते हुए । धुएंसे रहित कायलोंकी जितनी अमिका ताप शरीरको सहा और मुख प्रद अनुभव हो रक्खकर पहुंचाया जा सकता है, और उससे बहुत कुछ लाभ होता है। क्योंकि बन्धनोंके कारण त्वचा, फुफ्फुस, हृदय, यक्कत, वृक्क, आमाशय, मुत्राक्षय और अन्त्रादि समस्त अवयव नियमित रूपसे अपने कर्राव्योंका पालन

करके सरोरकी रक्षा करते हैं। केवल उसी समय बन्धनोंका प्रयोग शरीरको हानि-कारक होता है जबकि मुलिका बल हीन अर्थात शुष्क हो जाती है। अतएब मुलिकाके शुष्क होनेसे पूर्व पहिला बन्धन खोलकर दूसरा बन्धन लगा देना बाहिये। इसके अतिरिक्त अपवित्र स्थानोंकी मृलिकाभी लामकी अपेक्षा हानिही पहुंचाती है। अतः सदा पवित्राति पवित्र स्थानकी स्वच्छ और विकनी मृलि-काही इस कार्यके लिए प्रयोग करनी चाहिये। शरीरसे रोगका इति होनेपर जिस प्रकार ताप पहुंचानेसे हानि पहुंचती है उसी प्रकार बन्धनोंका प्रयोग करनेसे त्वचा एवं शरीरके अन्य अवयवेंको हानि पहुंचती है। इस लिए रोगमें जितनी, जितनी न्यूनता होती जाय उसी ऋमसे बन्धनोंकी संख्या या तापंक समयमेंभी न्यूनता करत जाना चाहिये।

एप्रिल सन् १९२२ ई॰ में मेरठसे एक रोगी, जो कि ब्राइट स डिजीज़से पीडित था. हमारी सम्मति छेने दिल्ली आया । उसकी आयु पचास वर्ष था. और कई वर्षसे उसके मूत्रमें एलन्युमिन आता था । परन्तु उस समय उसके रोगने अति भयक्कर रूप धारण कर लिया था । उसकी अन्त्र एनिमाका प्रयोग करते. करते इतनी कर्तव्य च्युत हो गया थीं कि किसी ऐसे रेचक पदार्थका, जिससे शरीरको अधिक हानि न हो, कोई प्रभाव न होता था। इस लिए उसके डाक्टर प्रत्येक तीसरे दिन उसके एनिमा लगवाकर मल त्यागन करवाया करते थे। कभी. कभी मल त्यागनेके उपरान्त उसकी दशा बहुत कुछ सुधर जाती थी। परन्तु वह ऐसा मूर्ख और चटोरा था कि तनिकभी दशा सुधरनेपर वह गाड़ीमें बैठ वायु सेव-नके बहाने सीधा बाजार पहुंचता था; और वहां जाकर मनमाने दूषित चाटके उत्तेजक पदार्थ स्वयं भक्षण करता था और अपने साथ जानेवाले कर्मचारियोंकोभी इस लिए भले प्रकार चटाता था, जिससे वह लोग घर आकर न कहें; किन्ता किसी न किसी प्रकार यह भेद खुलही जाता था। अतएव उसके इस कुपथ्य और औषधियोंकी कृपासे दिनो दिन रोग बढ़ताही गया। उसको कभी स्वच्छ वर्णका मूत्र नहीं होता था। उसके समस्त शरीरमें पीड़ाका अनुभव हुआ करता था, और पीड़ा एवं अजीर्ण या अन्य कारण वश दाहकी वृद्धि होनेंपर रक्त वर्णका मुत्रभी आने लगता था। इसके अतिरिक्त मृत्रमें अन्य अनेक पदार्थीकामी अनुमव होता था। उसकी क्षधामें बहुत न्यनता हो गयी थी और शरीर नित्य प्रति क्षय हो रहा था। हमने

उसके भाईसे उसकी समस्त गाथा सनकर इसलिए चिकित्सा करना स्वीकार न किया कि हमारी दृष्टिमें उसके नियमानुकल पथ्यसे न रहनेपर उसको लाभ पहं-चना सम्भव न था । किन्तु उसके भाईके बहुत कुछ विश्वास दिलाने और आग्रह करनेपर इसने उसकी चिकित्सा करना आरम्भ किया । इसने निरन्तर तीन मास-तक उस रोगीको दिल्लीके समीप रहनेकी आज्ञा दी। हमने उसको प्रतिदिन दो बार दो, दो घन्टे कमर और छातीसे उदर पर्यन्त ताप पहंचाने, तापके अतिरिक्त समयमें उष्ण धड़-बन्धनोंका प्रयोग करने, सर्थके सहन तापमें बहुधा बैठने, सायं एवं प्रातके समय यथा शक्ति टहलने और प्रति रविवारको टबमें बैठकर एक घन्टे-तक सहा उष्ण तापके जलसे स्नान करने, और कुछ मासतक केवल बेदाने अनार एवं संगतरेपर निर्वाह करनेकी सम्मति दी थी। फलतः पहिले सप्ताहमेंही उसके शरीरमें चैतन्यताके दर्शन हए, दूसरे सप्ताहमें मल त्यागनमें जो कष्ट होता था जाता रहा, प्रत्युत सदाको एनिमाकी दासत्वसे पीछा छट गया, एक मास चिकित्सा करनेके उपरान्त उसके मूत्रमें एलब्यमिन आनेकी मात्रा बहतही न्यन हो गयी, जिससे दिनो दिन मूत्र स्वच्छ होने लगा । धीरे, धीरे उसके समस्त शरीरकी पीडाओंका इति हो गया और मूत्र पूर्ण रूपेण निर्मेल दीखने लगा। उयों ही वह नियमानुकूल मल त्यागन करनेमें समर्थ हुआ त्योंही उसकी क्षुधामें बृद्धि होनेके कारण शरीर प्रष्ट होने लगा । उस रोगीको पूर्णतया लाभ होने में तीन वर्ष छगे थे, फिरभी कुछही दिन चिकित्सा करनेके उपरान्त उसकी जिन्हा-से चटोरपनका दुर्व्यसन जाता रहा । क्योंकि शीघ्रही अजीर्णका इति होनेसे उसके मखका स्वाद, जो कि अजीर्ण वश प्रत्येक समय बिगडा हुआ रहता था. ठीक रहने लगा और फिर किसी उत्तेजक (जाटवाले) पदार्थों के सेवनकी इच्छा न रही। इसके अतिरिक्त उसको ऐसे स्थानपर रक्खा गया था कि जहां द्वित पढार्थों के दर्शन तो क्या नामभी न सुनायी दे।

मूत्राशयके रोग Diseases of the Bladder.

मुत्राशय सम्बन्धी रोग प्रायः नृक्षके कर्तव्य च्युत होने, आमाशयमें दूषित पदार्थोंकी उत्पत्तिसे विषेठे और स्थूल पदार्थोंके एकत्र होने, नाङ्ग्योंके निर्वेक होने, समयपर सूत्रका त्यागन न करने, ट्यूमर या किसी अन्य फोड़े अथवा धावके होने, या प्रहार अथवा किसी अन्य कारणसे गुत्राशयमें दाह और शोध होनेसे होते हैं, जिससे या तो सूत्राशयमें पथरी हो जाती है, या सूत्रके त्याग-नमें बाधा उपस्थित होती है, या मेरूदण्ड सम्बन्धी व्याधियां हो जाती हैं, या गठिया ( Rheumatism ), एवं गाउट ( Gout ) आदि सरीखे अन्य रोगोंकी उत्पत्ति हो जाती है।

मूत्राशय सम्बन्धी समस्त रोगोंमें वही चिकित्सा और पथ्य होना चाहिये जो वृक्क-रोगमें होता है।

# अइछील रोग

उपदन्श रोग Syphilis.

पदन्या रोग मानव जातिका नाश करनेके निमित्त बहुतही भयक्क्स और संक्रामक है। यह रोग उपदन्श पीड़ित रोगीके साथ मैधुन करनेसेही नहीं, प्रस्तुत उपदन्शके घावोंसे संसर्ग होनेसेभी हो जाता है। अपरख उपदन्श पीड़ित रोगीके पात्र या वक्त प्रयोग करनेवालेकोभी हो जाता है, परन्तु यह प्रसत्तताकी वात है, कि अधिकांश इस प्रकार उपदन्शके होनेपर उसका शीघ्र इतिभी हो जाता है। इसके अतिरिक्त माता-पितामेंसे किसीके उपदन्श प्रस्त होनेपर सन्तानको संसारमें आनेसे पूर्वही उपदन्श रोग हो जाता है। अर वह उपदन्शकी समस्त जातियोंमें सबसे अधिक भयक्कर और संक्रामक होता है। इसकी दशामें अधिकांश बालक तो उपदन्शसे पीड़ित होनेके कारण समयसे पूर्व गंगात होनेपर मृत्युको प्राप्त होते हैं, और जो उस समय किसी प्रकार बच जाते हैं वह संसारमें भीवी वनक सानेके कारण शीघ्र कालके गालेमें पहुँच जाते हैं, किन्तु यदि किसी भीति वह मृत्युसे बच जाते हैं तो जीवन प्यन्त उपदन्श पीड़ासे दुःख मोगती है, और यदि उनके सन्तान होती है तो वहभी उन्होंके समान नारकीय जीवन भोगती है। माताके गर्भसेही उपदन्शसे पीड़ित वालकोंके मुख एवं नासिकामें दाहका अनुभव होता है, जिससे वह स्थान रक्त-वर्ण दीखते हैं, या उनमें छोले प्रतीत होते हैं।

उपदन्श रोगकी उत्पत्ति कहांसे हुई ? इस विषयमें समस्त विद्वानोंके भिन्न, भिन्न मत हैं, परन्तु यह स्पष्ट है कि सबसे पहिले सन् १४९४ ई० में, जब फेल सेनामें उपदन्श रोग फैला था, तभी जनताका ध्यान इस रोगकी ओर गया था। किन्तु इससे पहिले कुछ विद्वानोंका मत है कि अमेरिकाकी अपवित्र जातियों द्वारा इसकी उत्पत्ति हुई, कुछका कहना है कि एशियासेही इसकी उत्पत्ति है। परन्तु इन कल्पनाओं मेंसे कोई भी किसी प्रमाणके आधारपर नहीं है। इस िक्कंप जबसे भेख सेनामें उपदन्श रोगकी उत्पत्ति हुई है प्रत्यक्ष रूपमें तभीसे इसका पता चलता है। इससे पहिले पाधात्य विद्वानों को सिफ़िलिसका झान नहीं था। कदाचित वह उपदन्शकी गणना ट्यूबरक्यूलोसिस और कुछ रोगमें ही करते थे। किन्तु भेख सैनिकों में जब उपदन्श भयद्भर रूपसे फैला तो इसका नाम भेख पाक्स या थ्रेट पाक्स रक्खा गया, तदुपरान्त सोलहवीं ईसा शतान्दी में इसको सिफ़िलिसका नाम दिया गया।

पाश्वात्य बिद्वानोंने उपदन्शको तीन श्रेणी रक्खी हैं, जिनमेंसे उनके कथनाजुसार प्रथम श्रेणीमें तो रोगिकं उपदन्शका झानही नहीं होता, और दूसरी श्रेणीमें
उपदन्शके घाव या धच्चे, प्रत्यक्ष दीखने लगते हैं और तीसरी श्रेणीमें रोग इतना
भयक्कर हो जाता है कि बहुधा रोगीकी मृत्यु हो जाती है, या उपदन्शसे ट्यूबरक्यूलोसिस होनेपर क्षयी रोगकी उत्पत्ति हो जाती है, या कुष्टका जन्म हो जाता
है, या अन्य अनेक रोग हो जाते हैं।

उपदन्श एक बहुतही दुष्ट रोग है, यह धोखा दे, देकर आक्रमण करता है। इसीसे कभी, कभी रोगी यह समझता है कि उपदन्शसे उसका पीछा छूट गया और फिर कुछ मास या वर्षके उपरान्त अपनेको उपदन्श मस्त पाता है। सारोश यह है प्राय सभी वह चिकित्साएं जो औषधियों के आधारपर स्थिर हैं उपदन्शको समूछ नष्ट करनेमें व्यर्थ सिद्ध हुई हैं। हो, यह अवस्य है कि औषधियों द्वारा उपदन्शक। रूपान्तर होकर उसका अन्य रोगोंमें परिवर्तन हो जाता है, और इस बातको रोगी नहीं समझता। इसीसे वह समझता है कि उपदन्शका इति हो गया।

पक्षाघात, उन्माद, क्षयी, कुछ, रक्त वाहिनी नालियों एवं लायुका शिथिल होना, अनेक प्रकारके घाव हो जाना और अन्य अनेक रोगोंकी उत्पत्तिका कारण उपदन्श हो जाता है। अतः उपदन्शकी पथ्यके साथ उस समयतक चिकित्सा करनी चाहिये जबतक कि उसका पूर्ण रूपेण इति न हो जावे।

उचित तो यही है कि उपदन्शके रोगीको शिरसे पैरतक समस्त शरौरपर जल द्वारा टबमें लिटाकर ताप पहुंचाया जाय, और प्रदाहित स्थानों या घावों आदिपर ताप पहुंचानेके उपरान्त उष्ण मुस्तिका बन्धनोंका प्रयोग होना चाहिये। किन्तु यदि टब द्वारा ताप न पहुंचाया जा सके तो छाती और उदरपर उष्ण जल द्वारा निचोडे हुए ऊनी बल्लोंसे ताप पहुंचाना चाहिये। परन्तु बल्लों द्वारा ताप पहुंचानेमें प्रदाहित स्थानोंपरभी ताप पहुंचाया जाय। इसके अतिरिक्त प्रदाहित स्थानोंके साथ, साथ घडुपरभी उच्च मृत्तिका बन्धन प्रयोग करने आवश्य हैं।

रोगीके परिचारकको यह ध्यान रहे कि रोगीके शरीरपर प्रयोग किये हुए वन्ध-नींकी मृत्तिका ऐसे स्थानपर न फेंकी जाय जो किसी अन्य व्यक्तिके शरीरसे स्पर्श होकर उसकोमी यह रोग हो जाय; प्रत्युत हो सके तो उपदन्शके रोगीको समीसे पृथक रक्खा जाय। उसकी कोईमी वस्तु किसीके प्रयोगमें न लायी जाय।

हमारे देशमें जिस प्रकार हुकेकी पृणित प्रणाली अन्य व्याधियोंके वीर्य-कणोंको एक शरीरसे दूसरे शरीरमें पहुंचा कर अनेक रोगोंकी कृषि करती है वैसेही उपदन्श रोगाभी हुके द्वारा एक शरीरसे दूसरे शरीरमें पहुंच जाता है । परन्तु खेद है इस-परभी अनेक मूर्ख झटा हुका पान करनेमेंही गवे करते हैं। हमारी सम्मतिमें यदि मनुष्य यह चाहता है कि उसके शरीरमें दूसरे रोगियोंके रोगोंके वीर्य-कण प्रवेश न करें तो उसकी चाहिये कि वह किसी अन्य व्यक्तिका हुकाई। क्या किसी पदा-थिकोभी प्रयोग न करें । यहांतक कि हो सके तो दूसरोंकी चारपायी और कुसीभी अपने काममें न लावे।

उपदन्शके रोगीको यथा शक्ति अनुत्तेजक और रसील फलेंगर निर्वाह करना चाहिये, जिससे आमाशयको सुख प्राप्त होनेसे पाचन शक्तिमें १६६ हो, श्रुद्ध रक्तके उत्पन्न होनेपर समस्त शरीरको शक्तियां प्राप्त हों और रोगके कीटाणुओं को अनुकूल साधन न मिलनेपर शीघ्र उनका इति हो जाय। रसीले फलोंमें अनार एवं संगतरा बहुतही उपयुक्त है। यदि निरन्तर सात वर्षतक रोगी स्वच्छ वायुके स्थानमें रहे और केवल रसीले एवं अनुत्तेजक फलोंपर निर्वाह करे और आवस्यकता हो तो शरीरको तापभी पहुंचाता रहे तो यह बात निश्चय है कि उसके शरीरको कल्प उपदन्शहीका इति न हो जाय, प्रस्मुत समस्त रोगोंसे मुक्ति पाकर शरीरका कल्प हो जाय।

जो माता-पिता उपदन्शसे पीड़ित हों उन्हें उस समयतक जबतक कि वह उपदन्शसे मुक्त न हो जायं कभी स्वप्नमेंभी सन्तानोत्पत्तिकी ठाळसा न करनी चाहिये, किन्तु यदि दुर्भाग्यसे उपदन्श पीड़ित माता-पिता अपनी मूर्खतावश गर्भाधान करचुके हों तो तत्क्षण माताको नित्य प्रति रसीठे फळोपर निर्वाह करते हुए उदर एवं छातीपर ताप और उष्ण मृतिका बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये, जिससे बालकका समयसे पूर्व गर्भसे पतन न हो जाय, और जिस समय बह संसा-रमें भाय नीरोग हो। बालकके जन्म छोनेके उपरान्त माताको उस समयतक अपने शरीरको ताप पहुंचाना चाहिये जबतक बालक दुग्ध पान करे अन्यथा बालकको दूध पिलानेके निमित्त किसी अन्य धायका प्रबन्ध कर दिया जाय, और बालककोभी यथेष्ट समय ताप पहुंचाना चाहिये।

उपदन्शसे पीड़ित एक रोगिनी सन् १९१६ ई० के अन्तमें नगीनेसे विजनीरके स्थानपर हमसे चिकित्सा कराने आयी थी। उसका पति एक साधारण हलवाई था, किन्तु फिरभी वह अनेक चिकित्सकों द्वारा उसकी चिकित्सा करा चुका था । अन्तमें वह बिजनीर आयी: किन्तु हम उसी दिन दिल्लाको जा रहे थे. इस लिए शीव्रताके कारण हम उसे भले प्रकार देखभी न सके फिरभी हमने उसे धड बन्धनके साथ, धाथ प्रदाहित स्थानों और घावोंपर बन्धनोंका प्रयोग एवं रसीलें फल संबन करनेकी सम्मति दी । किन्तु धनाभावसे वह फलोंवर निर्वाह न कर सकी । इस लिए विवश हो उसे गैहंका दलिया और दूध सेवन करनेकी आज्ञा देनी पडी । परन्तु यह हमारी भारी भूल थी । क्योंकि अनुभवसे यह सिद्ध हो चुका है कि उपदन्दाही नहीं प्रत्युत कोईभी रोग, जिसका रक्तेंस सम्बन्ध है अन सेवन करते रहनेपर समूल नष्ट नहीं होते! किन्तु यह सब कुछ जानतेहएभी इस लिए हमको ऐसा करना पडा था कि रोगिनीका हमारे पहिले श्वसरालयसे कोई दरका सम्बन्ध होनेसे हमारे सालेकी स्त्रीने हमें उसकी चिकित्सा करनेको बाध्य किया था। जिस समय हमने चिकित्सा करना प्रारम्भ किया था रोगिनोकी आय-प्राय तीस वर्ष थी. उसकी दोनों टांगे नीचेसे ऊपरतक उपदन्शके गहरे घावोंसे सड रही थीं, और समस्त शरीर थका हुआ था। मृत्तिकाके उष्ण बन्धनोंका प्रयोग करनेके एक मास उपरान्त टांगोंके समस्त घाव भरकर आरोग्य हो गये थे और प्रत्यक्ष रूपमें रोगिनीको उपदन्ताके लक्षण प्रतीत नहीं होते थे । अतः उसने कुछढ़ी दिनके उपरान्त बन्धनोंका प्रयोग बन्द कर दिया, जिससे कोई एक वर्षके उपरान्त फिर उपदन्शका साधारण आक्रमण हुआ. किन्त फिर हमारा बिजनौर जाना नहीं हुआ । इस लिए हमको इसके पश्चात कोई ब्रान नहीं । हमन इस रोगिनीको जल द्वारा ताप पहुंचानेकी इस भयसे सम्मति नहीं दी थी कि बिजनौर और मुरादाबादमें डाक्टर कोहनीकी चिकित्साका अधिक प्रचार होनेसे वहां कुछ बुढिके शत्रु ऐसे जल चिकित्सकोंकीभी कमी नहीं है जो डाक्टर कोहनीके अतिरिक्त अन्य विद्वानोंके मतानुसारभी चिकित्सा करते, और उस चिकित्सापर अपने आविष्कारकी छाप लगानेमें तिनकभी लजा और संकोच नहीं करते हैं, कहीं हमारी चिकित्सा विधिकोभी अपनी आविष्कृत विद्या न बना बैठें। क्योंकि हमने कई बार इस बातका अनुभव किया है कि दो मुरादाबादके और एक बिजनीरके महाशयने हमारी चिकित्सा विधिको अपना कहकर उससे कई रोगियोंकी चिकित्सा की इसीसे हमने बिजनीर, मुरादाबाद और उनके निकटवर्ता स्थानोंमें उस समयतक जबतक कि प्राकृतिक विद्यानका प्रकाशन न हो जाय अपनी चिकित्सा विधिका प्रचार करना स्थिगित कर दिया। किन्तु वास्तवमें यहमी हमारा भूलही थी। क्योंकि

चित्र यह अङ्कित कहा करेतु, नेकह प्राकृत नाहिं बनेगो।

कोटि उपाय करे जो 'कर्नल,' फेरह चित्रको चित्र रहेगो ॥
उपदन्शके एक रोगीने मार्च सन् १९१८ ई॰ में मिस्टर खान मो॰
खां, तहसीलदार अजनाला, द्वारा हमको जस्सड़ ज़िला स्थालकोटमें बुल्वाया था।
वह एक अच्छा घनिक था, उसकी आयु प्राय पैतीस वर्षकी थी और चिरकालसे
उपदन्स प्रस्त था, और अनेक किंकित्साएं करते, करते दुःखी होगया था, उसके
नेत्र प्रस्वेक समय लाल रहते थे, शरीरमें स्थान, स्थानपर उपदन्शके चकत्ते थे,
और वह अपने जीवनसे बहुत दुःखी था। अतः हमने उसे मृतिका बन्धनीके

उपदन्त प्रस्त था, आर अनक काकरताए करत, करत यु.सा हागया था, उत्तक नेत्र प्रस्के समय लाल रहते थे, शरीरमें स्थान, स्थानपर उपदन्तके चकते थे, और वह अपने जीवनसे बहुत दु:स्वी था। अतः हमने उसे मृतिका बन्धनोंके प्रयोग करने एवं अनुत्तेजक और रसीले आहारकी सम्मति दी थी, जिससे उसे बहुत कुछ लाभ पहुंचा किन्तु जिस दिन हम उमको उष्ण जल द्वारा ताप लेनेकी सम्मति देना चाहते थे, उसी दिन उसकी बातोंसे यह भास हुआ कि वह हमारी कीस दैनेकोभी प्रस्तुत नहीं है। अतः हमनेभी उसे कोई उचित सम्मति देना नीति विरुद्ध समझा और वहांसे प्रस्थान कर दिया। फलतः उसके रोगका समूल नाझ न हुआ; प्रत्युत कुछ दिन उपरान्त उसको पक्षाधात हो गया। इसके उपरान्त इमको उसके कोई समाचार नहीं मिले।

उपदन्त पीड़ित एक रोगी हमको सन् १९२२ ई॰ में अजमेरमें मिला था। वह एक ऐसे सम्प्रदायका खाधु था, जिसमें छोटे, छोटे बालक मोल लेकर साधु बनाये जाते हैं, जिसमें हरे फलों या शाकोंका सेवन करना एवं आधिकाः प्रयोग करना धार्मिक दृष्टिसे निषेध है । अतएब हुमको उसकी चिकित्सा करना असम्भव प्रतीत हुआ । क्योंकि यदि अप्रिका प्रयोग न किया जाय तो ताप किस प्रकार पहुंचाया जाय और यदि फर्लोका आहार न हो तो रक्तकी शुद्धि आदि कैसे हो । अतः हमने उसकी चिकित्सा करना अस्वीकार किया । निदान, उसने अपने उस स्वधु वेदाका परित्याग करके पूरे पथ्य और परिश्रमसे आवृमें रहकर अपनी चिकित्सा की । वह हमारी सम्मत्यानुसार प्रति दिन तीन बार दो, दो धन्टे टब द्वारा समस्त दारीरको ताप पहुंचाता था । इसके उपरान्त प्रत्येक समय धड़ एवं घावोंके स्थानपर उष्ण मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग करता था । क्योंकि उसकी आयु पन्नीस वर्षसे अधिक नहीं थी और धनकीभी कीई कमभी न थी, इस लिए उसके समस्त दारीरके घाव बहुतहीं द्वारिप्र अग्रेग्य हो गये । किन्तु इसपरभी रोगका इति होनेमें ढाई वर्ष लेगे थे ।

#### साफ्ट सोर Soft Sore.

साप्ट सोर उपदन्शके भाई बन्धुओं मेसेही है। केबल अन्तर यही है कि इसकी उत्पत्ति जिन प्रन्थियों में होती है उनके घाव आदि उन्हीं तक पिसित रहते हैं, और यह उपदन्शके समान भयक्कर नहीं होता है। किन्तु यह सम्भव है कि इसके साथ, साथ उपदन्शकी उत्पत्तिभी हो जाय या उपदन्शके साथ इसकी उत्पत्ति हो जाय।

साफ्ट सोरकी वही चिकित्सा और पथ्य होना चाहिये जो उपदन्शमें होता है। Gonorrhea.

। एक बड़ा दुष्ट और संकामक रोग है। इसके की टाणु बड़ेविषक्त और तीक्षण होते हैं। इसीसे मुत्र कुच्छके रोगोंकी घोती,
तीलिया और स्पोज प्रयोग करतेही मूत्र-कुच्छके होनेका भय रहता है।
मूत्र-कुच्छकी उत्पत्ति वास्तमें एक विशेष जातिके विषेठ की टाणुओं
द्वारा मुत्राशयमें श्रेष्मकी क्षित्रीमें होती है, और रोग उसी झिलीतक
परिमित रहता है। यह दूसरी बात है कि रोगकी दशा तीलसे मन्दाक्खाको प्राप्त हो जाती है, जिससे सूत्र नालीका मांगे तक हो जाता है। इसके
अतिरिक्त सूत्र-कुच्छके की टाणु नेत्रोंसे संसर्ग होनेपर नेत्रोंमें भारी पीड़ाके कारण

होते हैं। सूत्र कुच्छको उपस्थितिमें सूत्र नालीसे पूच ( मगद ) आया करता है, मूत्र त्यागनमें दुःख होता है, इसीसे थोड़ा, थोड़ा मूत्र बड़ी दाहके साथ आया करता है, सूत्र नाली एवं सूत्रावाय तथा अन्य निकट सम्बन्धी अवयवोंमें दाह हुआ करती है, अधिकांश सूत्र रक्तवर्णका होता है। सूत्र-कुच्छके अधिक समयतक शरी-रमें रहनेके कारण एक प्रकारकी गटिया ( Gonorrhæal rheu matism ) हा जाती है, जो कि मनुष्यको पहु बना देती है। इसके अतिरिक्त सूत्र-कुच्छसे अन्य अनेक रोगोंकी उत्पत्तिभी हो जाती है।

मूत्र-क्रुच्छकी दशामें जनेन्द्रिय और मूत्राशयके साथ, साथ उदर एवं छातीपर प्रतिदिन न्यूनातिन्यून दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाना और उदरपर मृत्तिका बन्धनोंका प्रयोग करना चाहिये। किन्तु यदि मूत्रनाठी तक्क हो जाय या जुड़ जाय तो सलाई (Catheter) का प्रयोग करना परमावस्थक है। परन्तु यह कार्य किसी ऐसे चतुर चिकित्सकके हाथसे होना चाहिये, जो शरीर विक्वानमें दक्ष हो, और जिसका हाथ सधा हुआ हो; अन्यथा कर्मा, कभी कठोर सलाई प्रवेश करनेमें बहुत कुछ हानि हो जाती है। यदि सम्भव हो तो नित्य प्रति उष्ण जलकी हूश (पिचकारी) द्वारा मूत्राशय एवं मूत्र नाठीको स्वच्छकर दिया जाय। मूत्र-कृच्छके साथ यदि गठियाका रोग हो तो शरीरके सन्धिके स्थानोंपरभी ताप एवं बन्धनोंका प्रयोग होना चाहिये, और रोगीको पूर्ण विश्वाम लेना चाहिये।

साधारण सूत्र-कृच्छसे पीड़ित होनेपर प्रायः अनेक जातियोंके अनुत्तेजक और अधिक रसीले फल सेवन किये जा सकते हैं, किन्तु रोगके मन्दावस्थाको प्राप्त होने या गठियाके हो जानेपर यथा शक्ति केवल अनार और संगतरेपर निर्वाह करना चाडिये।

सूत्र-इच्छका एक रोगी सन् १९२१ ई० के अन्तमें हमको बटालेमें मिला था। उसकी आयु प्राय तीस वर्षकी थी, वह प्राय नी वर्षसे सूत्र-कृच्छसे कष्ट पारहा था, उसने अनेक चिकित्सकोंके टकरें मारी थों, किन्तु इसके अतिरिक्त कि कुछ दिनोंको उसकी पीड़ामें न्यूनता हो जाय उसे अन्य कोई लाभ नहीं हुआ। था। उसको कुछ चिकित्सकोंने अधिक सूत्र करानेकी औषधियांभी दीं थीं, जिनसे आरम्भ कालमें तो सुख प्राप्त होता दीखता था, किन्तु कुछही दिनके उपरान्तः उनका प्रयाग केवल व्यर्थही सिद्ध नहीं होता था, प्रस्तुत हानिप्रद प्रमाणित होता था। अनेक औषधियों द्वारा उसकी मूत्र नालीमें दाहकी न्यूनताका अनुभव होता था, परन्तु पूय-( मवाद ) का आना किसीसे बन्द नहीं होता था। इसीसे प्रस्थेक समय उसकी घोतीमें पूयके धव्ये लगेही रहते थे। हमने उसको एक मासतक प्रतिदिन तीन बार दो, दो घन्टे उदर मूत्र नाली एवं अण्डकोषोंपर ताप पहुंचाने और केवल अनारपर निर्वाह करनेकी सम्मति दी थी, जिसका उसने पूर्ण रूपेण पालन किया। फलतः पन्द्रह दिनके भीतरही उसकी मूत्र नालीको वह दाह जो कई वर्षसे एक पलकोभी बन्द नहीं हुई थी सदाको विदा हो गयी, इसके अति-रिक्त अण्ड कोषोंका शोथ छत हो गया और मूत्र निर्मल वर्णका हो गया। इसके उपरान्त उसने रोगसे मुक्त होनेके निमित्त छः मासतक दो बार नित्य उदर, मूत्राशय एवं मूत्र नालीको दो, दो घन्टे ताप पहुंचाता रहा और अनार, अंगूर, संगतरा, मालटा, काशमीरों नाशपाती एवं गन्ने आदिपर निर्वाह करता था।

# कुछ विशेष रोगियोंका विवरण

क हिस्टेरिया-( Hysteria ) से पीड़ित रोगिनी जिस चार दिनसे निर-न्तर दिनमें दो, तीन बार छः-छः सात-सात घन्टेतक दौर होते थे, मार्च सन् १९२६ ई० में, जब कि हम ब्रह्मा देशकी यात्राको गये हुए थे, रात्रिके समय हेरीसन रोड, कलकत्तेमें दिखायी गयी। जिस समय हम उस रोगिनीको देखने गये थे बह दैरिके कारण अचेत पड़ी हुई थी और दो मनुष्य उसे बल पूर्वक पकड़े हुए थे। इसपरभी वह उनके वश्में म आती थी। अतएव हमने उसी समय उसको क्लों द्वारा उदर, छाती और मस्तकपर ताप पहुंचवाया, जिससे बहुतह। शीघ उसको चत हो गया। किन्तु अगले दिन परिचारकों अपेक्षासे फिर उसे दौरा हो गया, परन्तु वह तीन मिनिटसे अधिक समयतक न रहा; और इसके पश्चात उसको कोई दौरा नहीं हुआ। उसको प्रतिदिन दो बार दो, दो घन्टे ताप देने और रसीले फलोपर निवाह करनेकी आहा दो गयी थी। उस रोगिनीकी आयु प्राय बीस वर्ष थी, उसको हिस्टीरेया राग बहुत दिनसे दु:ख दे रहा था, और कलकत्ते जैसे नगरमें जहां बड़े बड़े डाक्टर एवं वैयोंका निवास है किसी विकित्सक द्वारा उसको तनिकभी लाभ नहीं पहुंचा था। परन्तु हमारी विकित्सान -तत्क्षण अपना प्रभाव दिखाया। उस रोगिनीके पतिने हमको रङ्कूनके पतेसे एक पत्रभी लिखा था, जिसकी प्रतिलिपि हम निम्नमें देते हैं:—

> Calcutta 25-3-26

श्रीयुत डाक्टर साहब, नमस्कार.

हमें खेद है कि आपसे हम रंगूनके लिये चलते समय न मिल सके बद्यपि करीय जा। बजे हम कटरे गये थे। रोगीका हाल ठीक है, तबसे एकभी दौरा फिर नहीं आया है, आपकी आज्ञानुसार चिकित्सा चल रही है-Press (वल निचोड़नेका यन्त्र) अभीतक नहीं मिला है परन्तु फ़ोमेनटेशन (ताप) बराबर हो रहा है। रोगी अन्नके लिए बहुत च्यप्र है और केवल फल पर साधना असम्भव दिखलायी देता है। नित्य इसके लिए हठ होता है-अतएव आप लिखियेगा कि क्या हम खिला सकते हैं-शेष कुशल है-कृपा बनाये रखियेगा-पन्नोत्तर दीजियेगा।

#### S. S. Chaturvedi.

एक गठियाका तीस वर्षीय रोगी नोवेम्बर सन् १९२३ ई॰ में हमको आगरेमें मिला था। वह हमारे एक सेठ मित्रको बिहनका पुत्र था। सात वर्षसे गठियाले पीड़ित था, और साथही साथ उपदन्दा रोगमी उसके शरीरमें विद्यमान था। वह बड़ी कठिनतासे लकड़ी टेकता, टेकता हमतक आया था। वह प्रत्येक समय गठियाले पीड़ासे दु खी रहता था और किसी चिकत्सासे उसे इसके अतिरिक्त कि कुछ पीड़ामें न्यूनता हो जाय कभी पूर्ण लाभ प्राप्त नहीं हुआ। अतः हमने सफलताके लक्षण देखकर उसकी चिकित्सा आरम्भ करदी। उसको हमने प्रतिदिन दो बार उदर, छाती एवं सन्ध्योंके शोधके प्रदाहित स्थानीपर दो, दो घन्टे ताप तथा धड़ बन्धनके प्रयोग करने और केवल रसीले फलोंपर निर्वाह करनेकी सम्मति दी थी। परन्तु वह आवश्यकतासे अधिक लोभी था। इस लिए हमको उसे अनेक शाक सेवन करनेकीभी सम्मति देनी पड़ी। यही कारण था कि जितना उसे लाभ पहुंचना चाहिये था नहीं पहुंचा। हमारी सम्मति न्यूनाति न्यून उसे तीन वर्ष निरन्तर केवल अनुक्तेजक रसीले फलोंपरही जीवन निर्वाह करना चाहिये था। इसमें

कोई सन्देह नहीं कि उसके शरीरसे गठियाका इति हो गया है । परन्तु अभी उसका शरीर बहुत दृषित है । इसीसे कभी, कभी उसके हाथ पैरोंकें पाब होजाते हैं, डाड़ोंकी पीड़ासे वह प्राय दुःख पायाही करता है और उसके शरीरकी क्वासेभी वह रोगी प्रतीत होता है । हमने उससे इस विषयमें कई बार कथन किया । परन्तु उसने इसपर यही उत्तर दिया कि उसके मामाने फलोंके स्थानमें चावल सेवन करनेको लिखा था इसीसे उसने चिकत्सामें बहुत कुछ विश्वास होते हुएभी उसका परित्याग कर दिया। किन्तु यह हमको अनुभवसे सिद्ध हो गया कि उस रोगी और उसकी माताको हमारी चिकित्सामें इतना दिश्वास हो गया है कि उनके घरमें केवल उसके लखु भ्राताके अतिरिक्त जब कोई रोग प्रस्त होता है तो हमारी विधिसेही उसकी चिकित्सा की जाती है।

नोवेम्बर सन् १९२५ ई॰ में आगरेमें इमको एक नेत्रोंके ट्यूमरका रोगी मिला था। वह मथरा, लखनऊ, कानपुर और कलकेसके नेत्र विशेषक्रोंसे चिकित्सा करा चका था: प्रत्यत कानपुरके डाक्टर महाशयने तो उसका एक नेत्रमी निकाल दिया था और फिरभी रोगमं न्यूनता होनेकी अपेक्षा वृद्धिई। होती गयी। इसके उपरान्त बह दो बार रांची राडियमसे चिकित्सा कराने गया. परन्त वहांभी प्रथम बार कुछ लाभ होता प्रतीत हुआ किन्तु द्वितीय बार कुछ लाभ न होनेपर हताश होकर लौटना पडा । इसके पश्चात वह आगरे आया और उसने एक डाक्टरसे चिकित्सा कराना आरम्भ किया, जिसका फल यह हुआ, उसके दूसरे नेत्रसंभी दीखना बन्द हो गया । अन्तमें वह हमारी चिकित्सामें आया । हमने उसको पन्द्रह दिनतक आगरेही रहनेकी सम्मति देते हुए प्रति दिन तीन बार दो, दो घन्टे उदर, छाती, नेत्रों, ट्यूमरके प्रदाहित शोथके स्थानों और उसको अर्श व्याधिभी होनेसे गुदापर ताप एवं नेत्रों और ट्यूमरपर मृतिका बन्धनोंके प्रयोग करने तथा केवल रसीले फल सेवन करनेकी आज्ञा दी। फलतः पन्द्रह दिनमेंही उसके ट्यूमरके शोध और पीडामें बहुत न्यूनता हो गयी और पन्द्रहवें दिन वह अपने घर चला गया। इसके उपरान्त दिनोदिन वह उन्नति करता गया। यहांतक कि बहुतही शीघ्र उसके ट्यूमरका समस्त शोध और पीडा जाती रहनेसे उसको पूर्णतः निहा आने लगी. नासिकासे जो दुर्गन्य आतीथी वहमी छप हो गयी. क्षुधामें वृद्धि हो गयी और उस नेत्रसे दीखनेभी लगा । किन्तु उसके परिचारकभी पूरे लोभी थे। इसीसे उन्होंने बहुत कालतक ताप देनेके वस्त्रोंमें परिवर्त्तन नहीं किया. जिससे वस्त्रोंके जीर्ण हो जानेके कारण यथेष्ट ताप न पहुंचनेसे ट्यूमरकी प्रन्थियोंपर पुनः शोथ और शिरमें पीड़ा हो गयी । अतएव वस्त्रोंमें परिवर्त्तन कर देनेसे फिर पीडा और शोथ छप्त हो गया । किन्तु इसके अतिरिक्त उसके परिचारकोंने एक यह मुर्खता की थी कि हमारी आज्ञानुसार उन्होंने उसके अर्श रोगकी चिकित्सा नहीं की थी, जिससे एकैक उसपर अर्श रोगका आक्रमण हुआ, और उसकी गुदासे रक्त प्रवाहित हो जानेके कारण वह बहुत निर्बेल हो गया। इसपर वहांके किसी मुर्ख चिकित्सकने ऐसी औषधि देदी कि फिर उसका संभलना बहुत कठिन हो गया। अतः हमने रोगीके भाईको लिखा कि यदि वह हमारे रहनेका प्रबन्ध कर सके तो हम रोगीकी चिकित्सार्थ एक मास पर्यन्त विना किसी फीसके रह सकते हैं। परन्तु उसने अन्य समस्त बातोंका तो उत्तर दिया किन्त इस बातका कोई उत्तर नहीं दिया । अतः इमनेभी उसकी ओरसे मौन धारण कर लिया । क्योंकि उसके रोगकी स्थिति ऐसी भयङ्कर हो गयी थी कि दूर बैठे हम उसकी चिकित्सा करनेमें सफल नहीं हो सकते थे। परन्तु हमें खेद यह है कि उसके सम्पत्तिशाली होते हुएभी निरन्तर अर्द्ध मासतक हमने प्रति दिन दो बार रोगीको उसके निवास स्थानपर विना किसी फीसके जाकर देखा और दो, तीन बार उसके प्राममेंभी विना किसी फीसके गये, फिरभी उसके भाईने हमको विना फीस रक्खकर विकित्सा कराना स्वीकार न किया । वास्तवमें यह हमारी भूल है जो हम धनिकोंसे फीस मांग-नेमें संकोच कर जाते हैं। निम्ननें हम उस रोगीके भाईके एक पत्रकी प्रतिलिपी देते हैं:-

#### श्रीरामजी

जनाव डाक्टर साहबको योग्य लिखी रजीरा से म०० ला०, म०० ला० की राम २ के बाद चरण छूना पहुंचे। आप जबसे यहांसे गये हैं तबसे अ०० प्र०० की तिबयत ठीक हैंगी रछभी हो जाता है और कुछ रोसनीभी आखमें आती जाती है तिबयत ठीक है आपकी छुपासे जवाब जरूर देना हमारा पता मुकाम रजीरा डाकखाना मदनपुर इस्टेसन् शिकोहाबाद पास म०० ला० के तारीख १९।१२।२५ ई०

एक कमरकी पीडाका रोगी ग्राम उजरई, पोस्ट मलपुरा, जिला आगरा का हमसे चिकित्सा कराने मार्च सन् १९२५ ई० में आगरे आया था। वह एक अच्छा धनिक और जिमीदार था. किन्त आज पर्यन्त हमको जितने रोगी मिले हैं उन सबसे उसका न्यापार बढ़ चढ़कर था । यद्यपि उसने पूर्ण पश्यके साथ चिकित्सा करी और उसकी उस पीडाको, जो उसे सोलह वर्षसे असहा दृःख दे रही थी. और जिसकी चिकित्सा करते. करते वह दुःखी हो। गया था. पूर्ण रूपेण लाभ हो गया. किन्तु उसने और तो क्या बस्त्र निचोडनेके यन्त्रका मूल्यभी नहीं चुकाया। इसने कई बार उसको बड़े, बड़े कठोर पत्रभी लिखे, परन्तु वह ऐसा निर्लज हो गया कि उसीने उत्तर न दिया । हमने उसको प्रति दिन दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने एवं धड बन्धनोंका प्रयोग करनेकी सम्मति दी थी. और रसीले फलोंपर निर्वाह करनेको कहा था। इसके अतिरिक्त हमने उससे अफ्यून त्यागनेकोभी कहा था। परन्त उसने इस लिए कि उसकी जातिमें अफ्यून सेवन करनेकी कुप्रथा है, अफ्यूनकी मात्रामें न्यूनता तो अवश्य कर दी, परन्तु उसका सर्वथा परित्याग नहीं किया। इसीसे बहुत कुछ चेष्टा करनेपरभी उसकी पीड़ाका समूल इति नहीं हुआ। फिरभी इतना अवस्य द्वआ कि वह जो विना पेटी बांधे खडाभी नहीं हो सकता था मीलों विना पेटी और किसी प्रकारके कछके चल सकता था ।

सन् १९२४ ई० के अन्तमें एक गृस्थमें रहनेवाला साधु बम्बईमें मिला था। वह शिर पीड़ाका रोगी था। उसकी आयु प्राय पचपन वर्ष थी उसके नेत्र सदा लाल और अद मैले रहते थे। वह कई, कई दिनतक कोष्ट—बद्धके कारण मल न त्याग सकनेका दुःख भोगा करता था। उसके शिरमें पीड़ाके अतिरिक्त सदा शुष्कता रहती थी, जिससे उसके कानोंमें प्रत्येक समय सन्सनाहट होती रहती थी। उसके यह पीड़ा थोगाम्यास करनेसे हुई थी। हमने उसको प्रतिदिन दो बार उदर, छाती एवं शिरपर दो, दो घण्डे ताप पहुँचाने और फलोंपर जीवन निर्वाह करनेकी सम्मति दी थी, जिससे पहिले सप्ताहमेंही उसे यथेष्ट लाभ पहुँचा। क्योंकि वह सरलतासे मल त्यागन करने लगा, शिर पीड़ा और शुष्कतामें न्यून्ता हो गयी, सूत्रके वर्णमें अन्तर प्रतीत होने लगा, निर्नोकी लाली कम हो गयी और उच्छ, कुल निहामेंभी वृद्धि हो गयी, और इसी कमसे उसे दिनों दिन लाम होता गया। यहांतक कि जब हम फ़ेब्रूएरी सन् १९२५ ई०

में बम्बईसे चले हैं तो वह बहुत कुछ आरोग्य था और हमारी भेटको कुछ फल लाया था।

नोवेम्बर सन् १९२३ ई० में आगरेके स्थानपर हमारे मित्र एक सेठजी अपने एक परिचित बहुत बड़े धनिक मित्रकों, जो कि बहुत दुष्ट रोगसे पीडित था, जिसके कारण जीवनकी आशा न होनेसे वह विल (वसियत नामा ) लिखनेका विचार कर रहा था. और यह कह रहा था कि कोई चिकित्सक चोहे जितना धन लेले किन्तु प्राण बचा दे. मिलने गये और उनके साथ, साथ हमभी गये। उस रोगीको उस समय साधारण ज्वर था, किन्तु हिचकियां और वमन आनेकी केवल उबकाइयां बहुत कष्ट दे रही थी, और अनेक डाक्टों एवं वैद्योंकी चिकित्सा द्वारा कोई लाभ न होनेके कारण वह जीवनसे हताश हो गया था । किन्तु हमारे सेठजीने उसे धैर्य बन्धाया और स्वयं अपने हाथसे उसकी छाती एवं उदरपर ताप पहुंचाना आरम्भ किया. जिससे तुरन्त उसको लाभ पहुँचना आरम्भ हुआ, और तीन दिनमें पूर्ण आरोग्य हो गया । इसके उपरान्त सन् १९२५ ई० में उसने हमसे अपनी सासकी चिकित्सा करायी. और उस बार हमारे प्रति उसका यह व्यापार रहा कि कभी उसने हमारी फीस नहीं दी और कहता यही रहा कि हमने फीस नहीं ली। फिरभी विना फीसके उसकी और उसकी सासकी चिकित्सा करनेमें हमें सन्तोष है। क्योंकि जिन सेठजीने ' प्राकृतिक विज्ञान-' के मुद्रणका भार लिया है उन्होंनेही उसकी चिकित्सा करायी थी।

डेसेम्बर सन् १९१५ ई॰ में भटिन्डेमें हमको वहाँके हास्पिटलका एक कम्पा-उन्डर मिला था। उसकी आयु प्राय पच्चीस वर्ष थी और वह इस्त-मेथुन करनेके कारण बहुत अंशोंमें नपुन्सक हो गया था। अतः वह सन्तानोत्पत्तिके योग्य न रहा था। उसने अनेक बाजीकर्ण औषिवियोंका सेवन और तीक्ष्ण तैलों आदिका मर्दन करके अपने शरीरको औरभी शिथिल कर लिया था। क्योंकि उन औष-धियोंकी कृपासे शरीरके उत्तेजित होनेपर उसी प्रकार एकैक काम शक्तियां उत्ते-कित हो गयीं, जिस प्रकार दूधके नीचे तीक्ष्ण अप्ति द्वारा उफान आनेपर दूध बाहर आ जाता है, किन्तु अन्तमें उफान आनेपर जैसे दूधका इति हो जाता है वैसंही उसकी शक्तियोंका इति होनेपर वह पहिलेसेभी अधिक नपुंसक हो गया। इसके उपरान्त उसने नपुंसकताके निमित्त कई तीक्ष्ण टीके-(Injection) भी लगवाये। परन्तु उनसेभी हानिके अतिरिक्त कोई लाभ न हुआ। अतएव उसने हमारी सम्मित चाही। हमने उसको पूर्ण विश्राम करते हुए रसीले फलोंका सेवन करने और छातीसे जनेन्द्रिय पर्यन्त कुछ मासतक ताप पहुंचाने एवं लङ्कोटीकी आकृतिका दी ( T ) बन्धन रात्रिमें प्रयोग करनेकी सम्मित दी। िकन्तु ताप लेनेकी केवल उसी समयतक लिए आज्ञा दी थी जबतक अजीर्णका अनुभव हो और शरी-रको बैतन्यता प्राप्त न हो जाय। इसके उपरान्त बन्धनोंका प्रयोग उस समयतक रक्खनेके लिए कहा था जबतक कि शरीरको पूर्ण रूपेण शक्तियां प्राप्त न हो जायं, और तबतक स्त्रीके निकट जानेमें रोकनेको कहा था जबतक स्त्रयं कामेच्छा न हो, प्रस्तुत इच्छा होनेपरभी कुळ दिन किसी दूरके स्थानपर रहनेकीही आज्ञा दी थी। निदान एक वर्ष पर्यन्त हमारी आज्ञानुसार चलनेपर उसके शरीरमें यथेष्ठ वैतन्यता आ गर्था अंत किर प्रकृतिके नियमानुसार प्रात्के समय उसे गर्भाधान करनेकी आज्ञा दी, जिसका फल यह हुआ कि उसकी स्त्रीके गर्भसे सन् १९९७ ई० में एक वालिकाका जन्म हुआ। हम उसके पत्रोमेंसे एक, दोकी प्रति लिपि यहाँ देना चाहते थे; परन्तु वह इतने अश्लील हैं कि उनका प्रकाशित करना उचित नहीं।

सन् १९२५ ई० के आगस्ट मासमें आगरेके स्थानपर एक क्षयीकी रोगिनीं हमको दिखायी गयी वह एक ऐसे साधारण पुरुषकी स्त्री थीं जो कि उस समय उन्हीं महारायके यहां एलेक्ट्रिककी दूकानमें अल्प वेतनपर कार्य करता था, जिनकी चिकित्सा हमने नोवेम्बर सन् १९२३ ई० में 'प्राकृतिक विज्ञान-'का मुद्रण करानेवाले सेठजीके आग्रहपरकी थीं । वह रोगिनी प्रायः अद्वाहस वर्षकी थीं और प्रायः आठ वर्षसे, जब कि उसके एक बालिका हुई थीं, अनेकानेक रोगोंसे पीड़ित थीं, और जिस समय हमने उसे देखा था उसके शरीरकी समस्त अस्थियां दृष्टिगोचर होती थीं, ज्वरका ताप १०१० के निकट रहता था, खांसीके कारण उसको समस्त रात्रि बैठेही व्यतीत होती थीं, क्षुधा छस हो गयी थीं, मुखका स्वाद बहुतही बिगड़ा हुआ रहता था, शरीरमें चैतन्यता नाम मात्रकोभी नहीं दीखती थीं, अन्त्र कभी नियमित रूपसे मल त्यागनका कार्य नहीं करती थीं और मासिक धर्म होनाभी बन्द हो गया था । अतः हमने होनों समय दो, दो घण्डे उदर छाती एवं कमरपर ताप पहुंचाने एवं केवल रसीले फलोंपर निर्वाह करनेकी सम्मति दी थीं। निदान एक मासके भीतरही उसके ज्वरका ताफ

न्यून होने लगा, खांसी सर्वथा छुप्त हो गयी, शरीरमें चैतन्यता प्रतीत होने लगी, धुआमें यथेष्ट वृद्धि हो गयी, निदा भले प्रकार आने लगी, मुत्रके रक्कमें अन्तर हो गया। किन्तु दुःखकी बात है कि प्रथम तो धनाभावसे उसका पति उसे स्वच्छ वायुके स्थानमें रक्खनेको असमर्थ था, द्वितीय समयके अभावसे इसके पश्चात् वह नियमित रूपसे तापभी न पहुंचा सका, प्रखुत कभी, कभी तो कई, कई मास पर्यन्त उसको एक बारभी ताप नहीं पहुंचाया गया। परन्तु इस परभी उसका अवतक केवल फलेंपरही निर्वाह हो रहा है। इसीसे यदापि उसका जीवन जोखिमसे निकल गया है तथापि रोगका इति नहीं हुआ है। हो, इतना अवस्य है कि जब ताप पहुंचाया जाने लगता है तभी उसे लाभ होने लगता है। इसके अतिरिक्त उसे मासिक धर्मभी होने लगता है तभी उसे लाभ होने लगता है। इसके अतिरिक्त उसे मासिक धर्मभी होने लगता है और अब वह कुछ कार्य करके अपने पतिको सहायताभी दती रहती है। परन्तु यदि उसकी चिकित्साका यही कम रहा तो सम्भव है शीघ्र फिर उसके प्राण जोखिममें पड जानें।

डेसेम्बर सन् ५९२३ ई० में जब कि हम बम्बई जा रहे थे एक महाशय सपत्नीक हमारी गाडीमें रतलामसे चढ़े । अतः उनसे बात-बीत होनेपर परस्पर एक दूसरेका परिचय हुआ । इसके उपरान्त उन्होंने अपनी स्त्रीके सम्बन्धमें सम्माति चाही । क्योंकि उनकी स्त्रीको गर्भवती होनेसे तीसरे, चौथे मासके उप-रान्त गर्भवतन होनेकी व्याधि थी और उस समय उसे दो मासका गर्भ था। अतएव हमने उसी समयसे प्रसव-कालतक नित्य प्रति दो बार एक, एक घण्डे बोनिसे ब्रीवा पर्यन्त ताप पहुंचाने और रसीले फल सेवन करनेकी सम्माति दी थीं। किन्तु यदि बालककी ठालसा न होती तो वह महिला कदाचित हमारी चिकित्साके समीपभी न जाती। परन्त हमारे यहां सन्तानकी इच्छासे श्रियां सभी कुछ करनेको प्रस्तत हो जाती हैं। फिर फलोंका सेवन करना कौन कठिन बात है। निदान उसी समयसे उस महिलाने पूर्ण रूपेण पथ्यके साथ हमारी चिकित्साका पालन किया जिससे यशोचित समयपर साधारण प्रसव पीडाके साथ एक सुन्दर और भारोग्य बालकका जन्म हुआ । किन्तु बालकका जन्म होनेके उपरान्त बड़ी कठिन्तासे एक मास व्यतीत होनेपर उस महिलाने फलोंका सेवन करना त्याग कर एकैक गरिष्ठ बलेजक एवं रसहीन पदार्थ लेने आरम्भ कर दिये, जिसका फल यह हुआ कि माताके स्तनोंसे द्रध निकलनेमें इतनी न्यूनता हो गयी कि बालक क्षधासे पीडित रहनेके

कारण प्रत्येक समय िक्षाता रहता था। अतः इस विषयमें फिर हमको लिखा गया, जिसके उत्तरमें हमने बहुत कुछ समझाकर विस्तारपूर्वेक लिखा कि दूध सदा रसोंहीसे बनता है, इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि जब गायं हरी घास सेवन करती हैं, तो वह उस समयसे जब कि वह सूखी घासपर रक्खी जाती हैं, अधिक दूध देती हैं। इस लिए यदि दृध में वृद्धि करनी हो तो रसीले फलों या दूधपर निवाह करना चाहिये, किन्तु वह एक धनिककी स्त्री थी। अतः उसने हमारी सम्माति स्वीकार न करके बालकको दुग्ध पान करानेके निमित्त एक धायको रक्ख लिया।

सन् १९२३ ई० के मेय मासमें हमारे भ्रमुरालयमें एक लड़केने, जिसकी आयु प्रायः मत्तरह वर्ष थी, और िस्का टांगमें पीछेकी ओर ऐड़ीसे छः इच कपर एक ऐसा घाव था जो बहुत समय हो जाने और अनेक चिकित्साएं करनेपरमी आरोग्य नहीं हुआ थः, उसकी चिकित्साके सम्बन्धमें हमारी सम्मात्ति चाही। हमने यह देखकर कि साधारण घाव है और वह एक दरिह लड़का है केवल ऐसा भोजन, जिसमें अधिक मिर्च मसाला नहां, लेने और प्रत्येक समय धावपर उष्ण मृत्तिका बन्धनोंके प्रयोग करनेकी सम्माति दी, जिससे एक मासमें उसका घाव आरोग्य हो गया। जब हम दुबारा सन् १९२४ ई० में वहां गये हमें यह जानकर प्रसन्नता. हुई कि उसने उसी रीत्यानुसार एक तेलीके वैसेही घावको आरोग्य किया था।

एप्रिल सन् १९१८ ई० में जबिक हम सोमना ज़िले अलीगढ़में थे हमने एक सात वर्षीय बालककी चिकित्सा की। उस बालककी उपरसे गिरनेके कारण खोपड़ी फट गयी थी। हमने उसको ज्वर हो आया था इस लिए दो दिन घावके अतिरिक्त छाती और उदरपर दो, दो घण्टे ताप पहुंचाने और इसके उपरान्त जबतक घाव आरोग्य न हो उसपर नित्य दो बार दो, दो घण्टे ताप पहुंचानेके उपरान्त मृतिका बन्धन प्रयोग करनेकी सम्मति दी थी, जिससे घाव खुला रहकर रोग न बढ़े। भोजनार्थ हमने उसे शहतृत और लोकाट सेवन करनेकी आज्ञा दी थी क्योंकि उस समय वहां यही फल पर्याप्त थे। उस बालकका घाव इक्षीस दिनमें आरोग्य हो गया था, इस-परभी वह एक मास पर्यन्त फलही सेवन करता रहा, और तबतक आहारमें परिवर्तन नहीं किया जबतक कि उसका पिता उसे हमारे समीप लाके हमारी आज्ञा दिला कर नहीं लेगया। वास्तवमें उस सात वर्षीय बालकके समान हमारी आज्ञा तुसर पर्यासे रहनेवाला आज पर्यन्त कोई रोगी नहीं मिला। क्योंकि उसने कभी यहभी

प्रश्न नहीं किया कि अमुक फल सेवन किया जा सकता है या नहीं। अतः उन मुर्खोको, जो अपनी जिहाके चटोरपनके कारण पथ्यसे रहनाही मृत्यु समझते हैं, और कुपथ्यसे रहकर अपने अमूल्य जीवनका नाहा करते हैं, लज्जा आनी चाहिये।

सन् १९२३ ई॰के एप्रिल मासमें प्राम दीघी, जिले बुलन्दशहरमें एक छः वर्षीय मालीके बालककी विकित्सा करनी पड़ी। उसके पैरमें एक मनुष्यके लककी चीरते समय बैंटेसे निकलकर कुल्हाड़ीके उचटनेपर गहरा घाव हो गया था, जिससे स्वतन्त्रतापूर्वक रक्त प्रवाह हो रहा था। अतः हमने तुरत्तही घावपर ताप पहुंचवाकर मृतिका बन्धनका प्रयोग करवा दिया; और इसी प्रकार नित्य दो बार घावपर ताप पहुंचाया जाता था, और दिनमें कई बार बन्धनोंका प्रयोग होता था। उसको भोजनार्थ फल उपलब्ध न होनेके कारण केवल दूधकी आज्ञा दी थी। उसका घाव प्रायः दस दिनमें आरोग्य होगया था। किन्तु शोध और पीड़ा तीन दिनमें छुत हो गयी थी। हमने घावके आरोग्य होनेके समयतक उसकी घावके फटनेके भयसे चलने-फिरनेकी आज्ञा नहीं दी थी।

सन् १९१९ ई०के संप्टेम्बरमें खुजें, जिले बुलन्दशहरमें हमको एक मैलेरिया— (जड़ीका ज्वर) का रोगी मिला था। उसको प्रायः एक वर्षसे मैलेरिया दुःख दे रहा था। अतः हमने उसे जिस समय ज्वर चड़े और उसके अतिरिक्त जितनी बार और जितने समयतक हो सके ताप होने और रसीले फल सेवन करनेकी सम्मति दी। किन्तु ऐसा करनेसे एक तो ज्वरके चढ़ते समय शरीरके कम्पनमें न्यूनता हो गयी, दूसरे तापके कारण ज्वर अधिक कष्टदायक नहीं प्रतीत होता था, तीसरे अन्त्र मल त्यागनका कार्य नियमित रूपके करने लगी थीं, अन्य कोई लाभ नहीं हुआ। अन्तमें हमने उसे टब द्वारा ताप लेनेकी सम्मति दी, जिससे बड़ी कठि-नतासे सात-सात, आठ-आठ घन्टे ताप लेनेवर एक मासमें मैलेरियासे पीछा छूटा था। परन्तु यदि वह इतने परिश्रमसे चिकित्सा न करता तो सम्भव था कि कसे क्षयी रोग हो जाता।

जून सन् १९२३ ई॰ में बम्बईके स्थानपर एक उयोतिषीजी महाराजकी झी की विकित्सार्थ हमसे एक सेठजीने कहा, और हमको इस लिए 'प्राकृतिक विज्ञान के मुद्रणका कार्य रोककर उस महिलाकी चिकित्सा करनी पड़ी, कि वहीं सेठजी 'प्राकृतिक विज्ञान के मुद्रणका भार सहन कर रहे हैं। उस स्नीके पगमें कई वर्षसे

नासूर और उसके कारण पन्नेपर शोथ था। अनेक बड़े, बड़े चिकित्सक उसकी चिकित्सा कर चुके थे। अन्तमें हमने उसकी चिकित्सा करनी प्रारम्भ की और इसके लिए सेटजीके कहनेपर नित्य दो मास पर्यन्त हमको बम्बईसे माउंगे जाना पड़ता था। किन्तु उसे बहुत कुछ लाभ होनेपरभी यह सभी ब्यर्थ था, क्योंकि वह रोगिनी एक दिनभी पथ्यसे न रही। अन्तमें ज्योतिषीजी दुःखी होगये और चिकित्सा बन्द हो गयी। इसके उपरान्त ज्योतिषीजी हमें सौ इपये देने लगे, किन्तु हमने इसलिए कि प्रथम तो वह एक तुच्छ धन था, द्वितीय सेटजीकीभी इच्छा नहीं थी कि हम उनसे कुछ लें, वह इपया नहीं लिया।

जून सन् १९२१ ई॰ में इमको दिल्लीमें एक ऐसा रोगी मिला जिसका वाम हाथ अभिसे जल गया था। उसने हाथ जलनेसे प्राय ३ या ४ मिनिट पीछेही हमको अपना हाथ दिखलाया । उस समय वह पीडा और दाहके कारण बहत विकल हो रहा था। अतएव वहां उपस्थित जनोंमेंसे एक महाशयने उसे शीतल जलमें हाथ डुबोये रक्खनेकी सम्मति दी. क्योंकि वह जल चिकित्साके पक्षपाती थे। परन्तु हमने उसे ऐसा करनेसे इस लिए रोका कि अनेक बार हमारे अनुभवमें यह बात आचकी थी कि जले हएपर शीतल जलका प्रयोग करनेसे छाले पड जाते हैं. और दाहकी बृद्धि हो जानेसे निरन्तर कई दिवस पर्यन्त जले हए अङ्गपर शीत-लाति शीतल जलका प्रयोग करनेको बाध्य होना पडता है। अतः हमने उस जले हए रोगीका हाथ साधारण तापकी विना जलकी सहायताके पिसी हुई चिकनी मिहीमें बारह घन्टेतक दबवाये रक्खा, जिससे दाहका इति हो गया । इसके उपरान्त तीन दिन उसके हाथपर दिनमें दो बार दो, दो घन्टे ताप करके उष्ण मृत्तिका बन्धन प्रयोग करनेकी सम्मति दी, जिससे उसे पूर्ण लाभ हो गया । इसमें कोई सन्देह नहीं कि यह एक साधारण बात थी; परन्तु वास्तवमें यही वह रोगी था, जिसके कारण जल चिकित्सापर किसी अंशमें हमारा विश्वास नहीं रहा: और तभीसे हम जल चिकित्साओंको अद्योपान्त अप्राकातिक समझते हैं।

नोवेम्बर सन् १९२६ ई० में आगरेमें हमको एक नेत्र रोगी मिला । वह एक दीन ब्राह्मण था और पुरानी कोतवालीकी बिस्डिक्क्में प्राय एक दकान पर बैठा हुआ मिला करता था, और मार्ग चलते जब हमारी दृष्टि उसकी ओर जाती थी तभी वह नमस्कार किया करता था। अन्तमें एक एक दिन उसने अपने रोगके

विषयमें इमसे कोई औषधि बताने को कहा, क्योंकि उस समयतक उसे यह ज्ञान नहीं था कि हम औषधि मात्रके शत्रु हैं। अतः हमने उसको प्रतिदिन नेत्रोंपर दो बार दो, दो घन्टे ताप पहुंचाने और रात्रिको उष्ण मत्तिका बन्धन प्रयोग करनेकी सम्मति दी। किन्त पथ्यके विषयमें इस लिए कुछ नहीं कहा कि प्रथम तो हमको यह आशाही नहीं थी कि वह पथ्यसे रहेगा. द्वितीय देखनेसे उसकी स्थितिभी ऐसी प्रतीत नहीं होती थी कि वह भिक्षुक होते हुए फलेंपर निर्वाह करसकेगा। इसके अतिरिक्त उसकी आयुभी सत्तर वर्षसे अधिक प्रतीत होनेके कारण हमें यह आशा नहीं थी कि उसकी दृष्टिमें उन्नति होगी। हम तो केवल यही समझे थे कि ंनेत्रोंपर ताप पहुंचानेसे उनकी लाली (दाह ) जाती रहेगी और उनसे जलका प्रवाहित होना बन्द हो जावेगा । परन्तु आश्चर्य है कि विना पथ्यसे रहते हुएभी एकही सप्ताहमें उसे अपूर्व लाभ हुआ । वह जो कि किसीको केवल प्रतिबिम्बके रूपमें देखता था भले प्रकार उसकी मुखाकृति देखने योग्य हो गया, उसके नेत्रोंकी लाली और उनसे जलके प्रवाहित होनेमें बहुत न्यूनता होगयी । इसपरभी एक बात यह है कि न तो उस समयतक वह बन्धनोंका प्रशोग कर सका था और न नियम पूर्वक ताप पहुंचा सका था । उस समयतक वह एक पुरानी टोपिया धोने-वालेकी दुकानपर जलमें उबली हुई फेल्ट टोपियोंकी उष्णता द्वाराही, और वहभी केवल एक ही घन्टे, नेत्रोंको नित्य ताप पहुंचाया करता था। परन्तु चिकित्सा करनेसे एक सप्ताह पीछे जब उसने हमसे इस प्रकार ताप पहुंचाने और बन्धनोंका प्रयोग न करनेकी बात कही तो हमने उसको नियम पूर्वक ताप पहुंचाने और न्यूनातिन्यून रात्रिके समय बन्धनोंका प्रयोग करनेकी पुनः सम्मति दी । अतएव यदि उसने पूर्ण रूपेण उसका पालन किया तो उसे पथ्यसे न रहते हुएभी मनुष्यको चिकत करनेवाला लाभ होगा, जिससे सिद्ध होगा कि तापकी क्या महिमा है।

नोबम्बर सन् १९२६ ई० में जिस समय कि हम जैन अनाधालय, आगरेमें
टहरे हुए थे एक दस वर्षीय लड़केबी कंगली हस्ततलकी ओर पकने लगी और दाहके
कारण उस लड़केबी चैन नहीं पड़ता था; और उस अनाधालयमें जैनी लड़कोंके
अतिरिक्त अन्य हिन्द लड़केंबी ओर कोई विशेष प्यान नहीं दिया जाता था। अतः
उसकी उस वेदना युक्त पीड़ासे दुःखी होकर हमने अपनेही स्टोबपर तवा रक्खकर
और उस बालककी कंगलीपर एक जलमें भीगा वस्न लिपटवाके उस तबेपर

उसकी ऊंगळीको ताप पहुंचाया, जिससे तीन दिनके भीतर उसकी ऊंगळी ठीक हो गयी। किन्तु पीड़ा पहिलेही दिन छप्त होगयी थी। तवेका ताप जब सह्म नहीं होता था तो ऊंगळीसे लिप्टे हुए वल्लपर कुछ शीतल जल टपका दिया जाता था। जिस समय हम उस बालककी अंगळीकी चिकित्सा कर रहे थे उसी कालमें उसे मैलेरिया जबरभी हो गया था, जिसपर उस बालकने अनेक बार हमसे चिकित्सा करनेको कहा; परन्तु यह हमारी निर्वेळता है जो हमने उसकी चिकित्सा करनेको कहा; परन्तु यह हमारी निर्वेळता है जो हमने उसकी चिकित्सा करने देख चुके थे। उसको १०२° ज्वर था और ताप करनेसे १००३° रह गया परन्तु इसपरभी हमारी आज्ञानुसार वर्हों कुछ सूर्खोंने उसे अनार इस लिए नहीं दिया कि कहीं बालकको शीत न आजाय, जिससे हमको बीचहीसे उसकी चिकित्सा

आगस्ट सन् १९२६ ई० में लखनऊमें हम कुछ रोगियोंकी चिकित्सा कर रहे थे उसी कालमें एक रोगीके दस वर्षीय बालकके पगमें हाकी खेलते समय चोट लग गयी, जिससे वह बहुत विकल था और पगपर शोथ आगया था। यह देखकर उसकी माताने विना हमारी सम्मीत लिए उसकी ताप पहुंचाना और मुस्तिका बन्ध-नका प्रयोग करना आरम्भ कर दिया; और इस प्रकार तीन दिनमें उसका पग ठीककर लिया।

#### कल्प

द्धार्मारे देशमें किसी समय अनेक प्रकार हारीरका कल्प होता था। किन्तु इस युग में कल्पका होना इस लिए प्रायः असम्भव हो गया है कि मनुष्योंमें अनेक अ्यसन उराफ हो गये हैं, और उनके कारण वह स्वास्थ्य रक्षांके नियमोंका पालन करनेमें असमर्थ हैं। किन्तु यदि किसीकी इच्छा हो कि वह आरोग्य रहकर सुखसे जीवन व्यतीत करे और दीर्घाष्ठ हो तो उसे चाहिये कि वह कल्प करनेके निमित्तः अधिक पतले रसवाले पदार्थोंको सेवन करके अपने शरीरमें रसीले पदार्थोंकी मात्रामें वृद्धि करनेका इसलिए प्रयत्न करे कि जीवनका आधार रक्तपर है और रक्तकी मात्रा रखींपर निर्भर है; अर्थात् शरीरमें जितना छुद्ध और अधिक रक्त बनाया जा सकेगा उतनाही शरीर रोग रहित और दीघीयु होगा। किन्तु विना ऐसे फलोंके, जिनका रस अधिक पतला नहीं है या भारी है, न तो शरीरको छुद्ध रक्तही प्राप्त हो सकता है और न उस रससे यथेष्ट रक्तही बन सकता है।

कल्प करनेके निमित्त निवासार्थ वैसेही देश, स्थान और घरकी आवश्यकता है जिसका कथन पीछे 'हमारे निवास स्थान' नामक शीर्षक निवन्धमें हो चुका है और 'मनुष्यका भोजन क्या है ?' इस निवन्धके अनुसार उसके खान-पानकी व्यवस्था होनी चाहिये। सारांश यह है कि कल्प उसीके शरीरका हो सकता है जो पूर्ण रूपेण सात वर्ष पर्यन्त 'प्राकृतिक विज्ञान' के अनुसार अपना रहन-सहन और आहार-विहार रख सकता है। इसके अतिरिक्त शरीरको स्वच्छ करनेके निमित्त उस समयतक जवतक कि शरीरमें कोई रोग रहे उसकी हमारी चिकित्सा विधिके अनुसार चिकित्सा करनाभी आवश्यक है, और शरीरसे रोग निकल जानेके उपरान्त निस्य धड़-बन्धन प्रयोग करने एवं यदाकदा समस्त शरीरको टब द्वारा ताप पहुंचानाभी आवश्यक है।

उपरोक्त विधिसे सात वर्ष पर्यन्त पूर्णतः 'प्राकृतिक विक्कान-'के नियमानुकूल जीवन निर्वोह करनेसे शरीरके समस्त शोर स्वच्छ होनेपर ऐसाई। सुन्दर, चैतन्य और जीवनमय हो जाता है जैसा एक प्राकृतिक स्वस्थ शरीरको होना चाहिये। क्योंकि कल्प होनेपर अस्थियोंके अतिरिक्त शरीरके समस्त जीर्ण पदार्थोंका नाश होकर उनके स्थानमें नृतन, नवजीवित, चैतन्य और कोमल पदार्थोंका जन्म होता है; प्रस्तुत यह कहा जाय तो अनुचित न होगा कि एक बार शरीर फिर नया हो जाता है। परन्तु यह सम्भव तभी है जब कि कल्प करनेवाला प्रकृतिके अनुसार जीवन निर्वाह करके सात वर्ष व्यतीत करे।

जीवनमें जितनी बार शरीरका कल्प किया जायगा उसी परिमाणसे आयुके कालमें बृद्धि होती रहेगी, और अधिक आयु होनेपरभी देखनेमें बृद्ध न प्रतीत होगा। इसके अतिरिक्त कल्प करनेसे यदि प्रकृतिके नियमोंको पालन करता रहे तो. मृत्युके समयतकभी कोई व्यक्ति गर्भोधान करनेकी शक्तियोंसे कभी वश्चित न होगा, उसकी त्वचामें शुरियां न पड़ेंगी और उसकी आकृतिमें अधिक अन्तर न होगा।

यहांपर कल्पके विषयमें इसीसे अधिक नहीं लिखा है कि वास्तवमें हमने आर-म्मके निबन्धोंमें जो कुछ कथन किया है वह सब कल्पकेही साधनोंके निमित है।

इति

## शाकृतिक विज्ञान

निम्न स्थानोंसे प्राप्त हो सकता है:—
(१) मैसर्स वल्लभ एण्ड सन्स,
पीलीभीत, यू० पी०, इन्डिया.

Messrs. Vallabha & Sons, Pilibhit, U. P. India.

(२) श्रीयुत पं० एस० के० मिश्रजी, बरेली, यू० पी०, इन्डिया.

Syt. Pt. S. K. Misraji, Bareilly, U. P., India.

(३) मेनेजर पाकृतिक विज्ञान कार्यालय,

MANAGER The Prakritic Vijnana office,

गरि

आप या आपके किसी सम्बन्धी आदिके रोगकी

स्थिति शोचनीय है

आप डा॰ पी॰ आचार्य 'कर्नल की सम्मति लेनेके निमित्त

सनको

बुळाकर या दिखाके चिकित्सा करना चाहते हैं

# हमको लिखिये क्योंकि

अभीतक वह किसी एक स्थानपर नहीं रहते हैं

पत्र द्वारा सम्मति लेनेकी फ़ीस अपने यहां बुलानेकी फीस प्रतिदिन

१००) ह०

इसके अतिरिक्त एक सेकिन्ड क्लास और एक सर्वेन्ट क्लासका रेल आदिसे आनेजाने और खाने-पीने आदिका न्ययभी देना होगा।

असमर्थ रोगियोंको कार्यालय सौर डाकके व्ययके निमित्त केवल चार आनेका डाकका टिकट भेजना चाहिये।

जानका जनका तिम्ह पर्णा पाहिष्य । नोटः-राजा-महाराजा या बड़े, बड़े सेठ-साहुकारों अथवा ताल्छक़े-दारोंसे उपरोक्त फ़ीस नहीं ली जावेगी, प्रस्थुत उनकी होसेयतके अनुसार फ़ीस निश्चित हो सकती है।

of other property of the second

बल्लभ एण्ड सन्स, पीलीभीत यू० पी० Vallabha and Sons, Pilibhit, U. P., India.

## याद्

आप मदन शास्त्रके गुप्त और प्राकृतिक रहस्य

जानना चाहते हैं

तो

आप डा॰ पी॰ आचार्य 'कर्नल 'से मिलें

वह

केवल १००१ रु० लेकर

आपको

अपूर्व, शिक्षाप्रद, लाभदायक और आनन्दवर्धक पाठ देंगे ।

V ---

**किन्तु** 

पत्र न्यवहारसे विना मिले यह कार्य नहीं होगा।

वहाम एण्ड सन्स, पीलीभीत, यू० पी०

Vallabha and Sons,

Pilibhit, U.P., India.

यदि

आप विशेष करण द्वारा,

जिसका

कथन इस पुस्तकमेंभी कुछ कारण वश नहीं हुआ है.

अपने शरीरको

नया

बनाना चाहते हैं

तो

इमारे द्वारा डा० पी० आचार्यको

**छि**खिये

वह

उसकी फीस निश्चय करके आपको लिख देंगे ।

> विक्**म एण्ड सन्स,** पीलीभीत, यू० पी**०**

Vallabha and Sons,

Pilibhit, U.P., India.

#### WHAT YOU WANT?

Ours is the only firm, where you can get your requirements at rock-bottom prices, because we import everything directly from Foreign countries, and always clear at very nominal margin of profits. A trial will convince you.

Pt. S. K. MISRA, Bareilly, U. P.

# डॉक्टर पी० आचार्य

लिखित निम बिषयोंपर शीघ्र प्राकृतिक विज्ञान ग्रंथलताके रूपमें पुस्तकें प्रकाशित होगी, और स्थायों प्राहकोंको तीनचौथाई सूल्यमें दी जावेगी। स्थायी प्राहक बननेके निमित्त एक रुपया फीस भेजनी चाहिये:—

क्षयी, श्वांस, संग्रहणी, गठिया, ट्यूमर, केन्सर, उपदन्श, मूत्रकुच्छ और हिस्टेरिया आदि रोग और उनकी विकिसा एवं शिद्यु पोषण और प्राकृतिक मदनशास्त्र आदि ।

चिकित्सा सम्बन्धी समस्त सामग्री हमसे प्राप्त हो सकती है। इसके लिए एक चौथाई सूस्य एडवान्समें आना चाहिये।

> पं० एस० के० मिश्र, बरेली, यू० पी०

### लाल बहारुर णास्त्री राष्ट्रीय प्रणामन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### समूरी MUSSOORIE

### अवाप्ति सं **॰** Acc. No.....

कृपया इस पुस्तक को निम्नलिखित दिनौंक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| 00.0           |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Eorrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borr wer's<br>No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -              |                                             |                | All the second s |
|                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                |                                             |                | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Class No...... Book No..... आचार्य, बोo <sup>शोर्षक</sup> प्राकृतिक विज्ञान। 615.535 LIBRARY LAL BAHADUR SHASTRI **National Academy of Administration** MUSSOORIE

## Accession No. 125820

14

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- 5. Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving